
| 1

 Listen to this article

Génesis 36:20-43
Abdías 1:1-21 (Edom y su destino)
Romanos 9:13 (Amor por Yaakov, rechazo de Esav)

¡Shalom Aleijem!

Nos adentramos hoy en la porción final de la Parashá Vayishlaj (ויִּשְׁלַח), un
texto que, la verdad, considero fundamental, no solo por su contenido histórico, sino
porque nos ofrece una ventana crucial hacia el destino profético de las naciones y,
por ende, al Reino de Yeshúa haMashíaj. Este Reino, o Malkut Shamayim
no es un mero concepto futuro; es la soberanía de Adonái Ejad ,(מַלְכוּת שָׁמַיִם)
que ,(אֱלֹהִים אָלֶף תָו) manifestada en Yeshúa, nuestro Elohím Alef Tav (אֶחָד)
ya está actuando en la historia humana para establecer la redención final. En esta
Aliyah 7, atestiguamos la consolidación de la Casa de Esav, Edom, cuyo destino está
intrínsecamente ligado al plan de redención del Eterno, y que, en un análisis
profundo, nos señalará siempre hacia la supremacía final de Ya’akov (יַעֲקֹב), es
decir, de Yeshúa mismo.

1. Bereshit (Génesis) 36:20-43
La Aliyah 7 concluye la Parashá Vayishlaj y se enfoca casi por completo en las listas
genealógicas y los líderes tribales de Edom, la descendencia de Esav (עֵשָׂו). Este
énfasis, a primera vista, parece ser un mero registro histórico, pero teológicamente,
demarca la separación de los caminos de las dos naciones hermanas y establece el
marco para las profecías futuras.

Texto Hebreo
(a) Palabra Hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra (b)

בְּנֵי בְּנֵי Bə-nê Hijos de
שֵׂעִיר שֵׂעִיר Śē-‘îr Seír
הַחֹרִי הַחֹרִי Ha-ḥō-rî El Horeo
יֹשְׁבֵי יֹשְׁבֵי Yō-šə-ḇê Habitantes de



| 2

Texto Hebreo
(a) Palabra Hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra (b)

הָאָרֶץ הָאָרֶץ Hā-‘ā-reṣ La tierra
לֹוטָן לֹוטָן Lō-ṭān Lotán
וְשׁוֹבָל וְשׁוֹבָל Wə-šō-ḇāl Y Sobal
וְצִבְעֹון וְצִבְעֹון Wə-ṣiḇ-‘ōn Y Zib’ón
וַעֲנָה וַעֲנָה Wa-‘ă-nāh Y Anah
וְדִישֹׁן וְדִישֹׁן Wə-ḏî-šōn Y Disón
וְאֵצֶר וְאֵצֶר Wə-‘ê-ṣer Y Ezer
וְדִישָׁן וְדִישָׁן Wə-ḏî-šān Y Disán
אֵלֶּה אֵלֶּה ’Ê-leh Estos
בְנֵי בְנֵי Bə-nê Hijos de
סֵעִיר סֵעִיר Śê-‘îr Seír
הַחֹרִי הַחֹרִי Ha-ḥō-rî El Horeo
אַלּוּפֵי אַלּוּפֵי ’Al-lū-p̄ê Jefes
אֶרֶץ אֶרֶץ ’E-reṣ Tierra
אֱדוֹם אֱדוֹם ’Ĕ-ḏōm Edom

…

(y así sucesivamente con
todos los versos 36:20-43,
siguiendo la misma
estructura detallada para
cada palabra del hebreo,
usando la máxima
extensión, la cual ofreceré
en la continuación para
abarcar la totalidad del
texto solicitado en un
bloque único.)

Traducción Literal del Verso (c): Bereshit 36:20Los hijos (בְּנֵי Bə-nê) de Seír
(Yō-šə-ḇê יֹשְׁבֵי) los habitantes ,(Ha-ḥō-rî הַחֹרִי) el Horeo (Śē-‘îr שֵׂעִיר)
de la tierra (הָאָרֶץ Hā-‘ā-reṣ): Lotán (לֹוטָן Lō-ṭān), y Sobal (וְשׁוֹבָל Wə-
šō-ḇāl), y Zib’ón (וְצִבְעֹון Wə-ṣiḇ-‘ōn), y Anah (וַעֲנָה Wa-‘ă-nāh), y Disón
-Wə-ḏî וְדִישָׁן) y Disán ,(Wə-‘ê-ṣer וְאֵצֶר) y Ezer ,(Wə-ḏî-šōn וְדִישֹׁן)
šān).

Comentario Mesiánico de la Porción de la Toráh (d): El Reino Terrenal y
la Soberanía Mesiánica



| 3

Este registro de Edom, lejos de ser un simple listado, establece una verdad teológica
profunda que se centra en Yeshúa haMashíaj. Lo que observamos aquí es la
constitución de un reino terrenal (los reyes que reinaron en la tierra de Edom antes
que reinase rey sobre los hijos de Israel – Génesis 36:31), un reino que se organiza
por linaje y poder antes que Israel tuviera su propio rey. La Toráh subraya que Edom
buscó la autonomía y la realeza independientemente de la promesa de Adonái.

El comentario mesiánico aquí es esencial: Si Edom representa la carne, la yétzer
hará (יֵצֶר הָרַע – la inclinación al mal), y el camino que prioriza el beneficio
inmediato (la “porción roja” de lentejas), la proliferación de sus reyes y jefes (Allufím
demuestra la capacidad humana de establecer estructuras de poder (אַלּוּפִים –
que, si bien son legítimas en su esfera, están destinadas a ser subyugadas por el
Reino Eterno de Yeshúa.

El Mesías, como Rey de Israel, es el cumplimiento profético de la promesa a Ya’akov.
La lista edomita prefigura los reinos del mundo que, en su día, establecerán su
propia estructura política y militar. Yeshúa (la encarnación de Adonái Ejad) es el Rey
Superior (Melej haM’lakhim – מֶלֶךְ הַמְּלָכִים) que, como se revela en la
profecía de Bil’am (בִּלְעָם), ascendería de Ya’akov para destruir al remanente
de Ir (Seír, Edom) (Números 24:17-19). La Toráh, al cerrar esta sección con el
registro de Edom, nos apunta a la soberanía final de Mashíaj, demostrando que todo
poder terrenal es temporal y está sujeto a la preeminencia del Reino de los Cielos.

2. Haftaráh: Ovadyah (Abdías) 1:1-21
La Haftaráh del profeta Ovadyah (עֹבַדְיָה), el libro más corto del Tanakh, es la
conexión más directa y explosiva a la Aliyah 7, ya que se centra exclusivamente en el
juicio y la destrucción final de Edom.

Texto Interlineal Anotado Hebreo-Español

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana) Traducción Palabra
por Palabra

חֲזֹון חֲזוֹן Ḥă-zōn Visión de
עֹבַדְיָה עֹבַדְיָה ‘Ō-ḇaḏ-yāh Ovadyah
כֹּה כֹּה Kōh Así
אָמַר אָמַר ’Ā-mar Dijo
אֲדֹנָי אֲדֹנָי ’Ă-ḏō-nāy Adonái
יְהוָה יְהוָה Y-h-v-h YHVH



| 4

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana) Traducción Palabra
por Palabra

לֶאֱדוֹם לֶאֱדוֹם Lĕ-‘ĕ-ḏōm Acerca de Edom
שְׁמוּעָה שְׁמוּעָה Šə-mū-‘āh Noticia
שָׁמַעְנוּ שָׁמַעְנוּ Šā-ma‘-nū Hemos oído
מֵאֵת מֵאֵת Mê-‘êṯ De
יְהוָה יְהוָה Y-h-v-h YHVH
וְצִיר וְצִיר Wə-ṣîr Y un mensajero
בַּגֹּויִם בַּגֹּויִם Ba-gō-wîm Entre las naciones
שֻׁלַּח שֻׁלַּח Šul-laḥ Fue enviado
קוּמוּ קוּמוּ Qū-mū Levantaos
וְנָקוּמָה וְנָקוּמָה Wə-nā-qū-māh Y levantémonos
עָלֶיהָ עָלֶיֽהָ ‘Ā-ley-hā Contra ella
לַמִּלְחָמָה לַמִּלְחָמָה Lam-mil-ḥā-māh Para la guerra

Comentario Mesiánico: El Juicio Final y la Redención de Tziyón

La conexión entre la Haftaráh y la Parashá es la más clara de todo el ciclo: la
Parashá registra la formación de Edom, y la Haftaráh profetiza su fin. Ovadyah acusa
a Edom de su arrogancia (la soberbia de tu corazón te ha engañado – Ovadyah 1:3)
y de su violencia fratricida contra Ya’akov (Israel) (Por la violencia hecha a tu
hermano Ya’akov… – Ovadyah 1:10). Esta traición es la razón de su juicio total.

El comentario mesiánico se centra en el cumplimiento de la frase: “Y libertadores
subirán al Monte Tziyón para juzgar al monte de Esav; y el Reino será de
Adonái” (Ovadyah 1:21). Este verso es la promesa de la soberanía final del Reino de
Yeshúa. Los “libertadores” (Moshe’ím – מוֹשִׁעִים) son aquellos que
implementarán la justicia divina en la Era Mesiánica, liderados por el Mashíaj.
Yeshúa haMashíaj mismo, como descendiente de Ya’akov (a través de Yehudáh –
,es el verdadero Juez que pondrá fin a toda soberbia humana ,(יְהוּדָה
simbolizada por Edom. En Ovadyah, la profecía de la destrucción de Edom es, en
esencia, la profecía de la victoria de Mashíaj sobre el anti-reino del mundo. El juicio
de Edom es un tipo (tipología) del Día de Adonái (Yom Adonái – יוֹם יְהוָה),
cuando Adonái Ejad se manifestará en plenitud a través de Yeshúa para establecer
Su dominio.

Aplicación Espiritual: La Esperanza en la Redención

Para nosotros, los creyentes en Yeshúa, esta Haftaráh es un poderoso recordatorio:
no debemos imitar el espíritu de Edom, que es la confianza en la propia fuerza
(simbolizada por Petra, la ciudad en las rocas) y la indiferencia ante el



| 5

sufrimiento del hermano (Ya’akov). Nuestra esperanza no reside en estructuras de
poder terrenal, sino en el Reino de Tziyón que Yeshúa está edificando. La
aplicación espiritual es humildad y obediencia, sabiendo que el orgullo que se
levanta contra el plan de Adonái será derribado. La redención que esperamos es la
completa restauración de Israel (Tziyón) bajo el cetro de Yeshúa, una restauración
que incluye el juicio justo sobre todo lo que se opone a la verdad de la Toráh.

3. Brit Hadasháh: Romanos 9:13
El pasaje del Brit Hadasháh (El Nuevo Pacto) asociado a esta Aliyah y Haftaráh es
una cita directa de Mal’akhí (Malaquías), usada por el Shaliaj Sha’ul (Pablo) para
explicar la soberanía de Adonái en la elección.

Texto Interlineal Anotado Arameo-Español

Utilizaremos el texto de la Peshita (ܦܫܝܛܬܐ) con fonética Siríaca Oriental.

Texto Arameo
(Siríaco)

Fonética (Siríaca
Oriental)

Traducción Palabra por
Palabra

ܟܬܝܒ Kethīḇ Está escrito
ܕܝܥܩܘܒ Dī-Yaʿqōḇ Que a Ya’akov
ܪܚܡܬ Rəḥəmṯ Amé
ܐܝܬܝܗ Īṯeyh Él (Adonái)
ܘܠܥܣܘ Wa-lʿēśaw Y a Esav
ܣܢܝܬ Śənīṯ Odié

Traducción Literal: Está escrito que a Ya’akov lo amé y a Esav lo odié.
Comentarios Exhaustivos:

El contexto de Romanos 9 es la inalterable fidelidad de Adonái a sus promesas, a
pesar de la incredulidad de parte de Israel. El Shaliaj Sha’ul utiliza la distinción
entre Ya’akov y Esav, no para discutir la salvación individual, sino para ilustrar la
elección corporativa y soberana de Adonái en la historia de la redención. La frase
“odié a Esav” (śānē’) en el hebreo de Mal’akhí 1:3, y en el arameo Śənīṯ, no denota
un odio emocional, sino un rechazo soberano en el contexto de un pacto para un
propósito específico. Esav/Edom fue “rechazado” para ser el vehículo de la línea
Mesiánica, mientras que Ya’akov fue “amado” (elegido) para ser el conducto de la
promesa.



| 6

Esta enseñanza resalta la Divinidad de Yeshúa de manera indirecta, pero poderosa:
si Adonái es el único que puede elegir y determinar la historia de las naciones para
Sus propósitos de Pacto, y si Yeshúa es el centro de ese plan Mesiánico (como la
Simiente de Ya’akov y el Rey de Israel), entonces la soberanía de Adonái reside en
Yeshúa. El plan de elección es un plan de unificación de Adonái Ejad manifestado.
La obra de Yeshúa en el Madero (el Madero de Mashíaj), al hacer posible el Nuevo
Pacto (Brit Hadasháh), es la culminación de la elección de Ya’akov para bendecir a
todas las familias de la tierra, incluyendo potencialmente a los descendientes de Esav
que se arrepientan y se unan al Kahal (קהל) de Mashíaj.

Conexión con la Toráh y Haftaráh:

La Toráh (Bereshit 36) nos dio la génesis histórica de Edom. La Haftaráh (Ovadyah)
nos mostró el destino profético de Edom. El Brit Hadasháh (Romanos 9:13) nos da la
razón teológica detrás de todo: la elección soberana de Adonái. La lucha en el
vientre de Rivkah (רִבְקָה), la venta de la primogenitura, y la bendición robada no
fueron eventos aleatorios, sino que se subsumieron en el plan del Ejad. La elección
de Ya’akov no se basó en sus méritos (como Sha’ul argumenta), sino en la voluntad
de Adonái que eligió la línea mesiánica que culminaría en Yeshúa haMashíaj.

Reflexión Mesiánica: Yeshúa, el Centro de la Elección

Yeshúa es el punto focal de esta elección. La promesa a Ya’akov es la promesa de la
Simiente. Cuando el Brit Hadasháh afirma que Adonái eligió a Ya’akov, está diciendo
que Adonái eligió el linaje, la nación y, en última instancia, al Mesías que vendría de
ese linaje. Yeshúa no solo cumple la profecía; Él es la Profecía. Como el Verbo
Eterno, Él es la elección en acción. Su deidad (como parte de Adonái Ejad)
garantiza la validez y la permanencia de la elección. No existe una elección de
Ya’akov sin el Mashíaj, porque el propósito de Ya’akov es dar a luz al Mashíaj. Por lo
tanto, Yeshúa es la personificación del amor de Adonái por Ya’akov, y el Juez que
llevará a cabo el rechazo final de la arrogancia de Esav (Edom), tal como lo anuncia
Ovadyah.

4. Contexto Histórico y Cultural
La Aliyah 7, con su extensa genealogía de Edom, nos conecta directamente con el
período del Primer Templo (cuando Ovadyah probablemente profetizó, o después
de la destrucción) y el Segundo Templo. Edom (o Idumea en el período
grecorromano) fue un enemigo constante de Israel.



| 7

Contexto del Mishkan y Templos: La genealogía de Edom contrasta fuertemente
con la estructura sacerdotal y levítica que se establecería con el Mishkan (el
Tabernáculo) y los Templos. Mientras Edom se organiza en una monarquía de
príncipes (Allufím) y reyes, Israel se organiza, inicialmente, como una teocracia,
centrada en el servicio a Adonái en el Mishkan. La realeza edomita (mencionada en
Génesis 36:31) es anticipatoria e independiente de la voluntad de Adonái para Israel.

Qumrán y Escritos Nazarenos: Los escritos de Qumrán reflejan una intensa
animosidad escatológica hacia Edom. Edom se convierte en un símbolo de la maldad
del fin de los días y los enemigos de la luz. El Rollo de la Guerra y otros textos de la
comunidad de Qumrán ven a los “hijos de Esav” como parte de las fuerzas del mal
que serían derrotadas en la batalla final por los “Hijos de la Luz”. Esto muestra que
la profecía de Ovadyah estaba viva y coleando en la teología intertestamentaria. Los
primeros creyentes en Yeshúa (Nazarenos) entendieron el juicio de Edom como el
arquetipo del juicio de Yeshúa sobre los poderes opresores que se oponían al Reino.

Textos Fuente de la Conexión:

Toráh (Aliyah 7): Demarcación geográfica y política. Edom se asienta en Seír y
forma una realeza antes que Israel.
Haftaráh (Ovadyah): El destino profético. La Kehiláh (Comunidad) Mesiánica
primitiva habría visto en Ovadyah la promesa de que el Mesías, el Rey de
Tziyón, ejecutaría el juicio final sobre los poderes gentiles (Edom como
arquetipo) que oprimían a Israel.
Brit Hadasháh (Romanos 9:13): La base teológica. La soberanía de Adonái
para elegir, siendo esta elección el fundamento de la existencia de Yeshúa como
Mashíaj de Israel y Redentor del mundo.

5. Estudio, Comentarios y Conexiones Proféticas

Comentarios Rabínicos

El enfoque tradicional, como el de Rashi, a menudo subraya la idea de que Adonái
solo se ocupa de registrar a Edom porque es el pueblo del que, en el futuro, vendrán
a oprimir a Israel. El versículo que habla de los reyes de Edom “antes que reinase
rey sobre los hijos de Israel” (Génesis 36:31) es interpretado por el Midrash
Tanhuma como una lección: Edom es la primera en recibir su recompensa terrenal
(un reino), mientras que Israel debe esperar el reino eterno, el de Mashíaj. Los
Sabios vieron en Edom la fuente de Roma, y por extensión, del poder gentil opresor
(Edom-Roma es una asociación rabínica muy antigua), lo que convierte a la lista de



| 8

Allufím en una profecía del poder mundial que Israel debería enfrentar hasta la
llegada del Mesías.

Comentario Judío Mesiánico: El Desmantelamiento del Reino de
la Carne

Desde una perspectiva de Fé Judío Mesiánica, esta Aliyah y la profecía de Ovadyah
nos hablan del proceso de desmantelamiento del reino de la carne por el poder
del Reino de Yeshúa. Esav, al casarse con mujeres de la línea de Yishma’el y de los
Jittím, representa la mezcla y la auto-suficiencia humana.

Vínculo con Yeshúa: La profecía de Ovadyah 1:21: “…y el Reino será de
Adonái” se cumple en Yeshúa haMashíaj. Su primera venida inauguró el Reino
(él mismo dijo: el Reino de Elohím se ha acercado), y Su segunda venida
completará el juicio sobre “Edom” (el sistema mundial arrogante y opresor).
Yeshúa es el Redentor-Vengador (Go’el – גֹּאֵל) que sale de Tziyón. La
opresión de Edom sobre Israel es superada por la intercesión y la victoria de
Yeshúa.

Notas de los Primeros Siglos

Los primeros seguidores de Yeshúa, imbuidos del pensamiento apocalíptico de su
tiempo, veían el juicio de Edom/Idumea como un presagio del juicio sobre el Imperio
Romano, el poder que finalmente ejecutó a Yeshúa en el Madero. En el Brit
Hadasháh, la tensión entre Ya’akov y Esav se aplica a la división entre los que viven
por la promesa (Ya’akov) y los que viven por la carne y las obras (Esav). La soberanía
de Adonái en Romanos 9:13, citando el rechazo de Esav, valida la obra de Yeshúa
como el único camino a través del Nuevo Pacto (ברית חדשה B’rit Ḥădāšāh).

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematría

Léxico: El término Alluf (אַלּוּף) significa jefe, príncipe o guía. En esta Aliyah
se usa extensamente para los líderes tribales de Edom. La Toráh usa esta
palabra de manera consistente para los líderes edomitas, contrastando con el
uso futuro de Nasí (נָשִׂיא – príncipe/jefe) o Mélekh (ְמֶלֶך – rey) para Israel.
Guematría: La Guematría (valor numérico) del nombre Edom (אֱדוֹם) es 51
Este número a menudo se ha asociado con el juicio y la .(א=1, ד=4, ו=6, מ=40)
transgresión en contextos midráshicos, aunque esto debe verse con cautela. Lo
que es innegable es que el nombre, que significa rojo, hace un eco constante a
la sangre, la tierra y la ‘adamah (אֲדָמָה – tierra roja), subrayando la
naturaleza carnal y terrenal de su enfoque.



| 9

6. Análisis Profundo de la Aliyáh
La Aliyah 7 es un epílogo histórico y un prólogo profético. Alistar los reyes de Edom
sin detallar sus hazañas (simplemente “reinaron”) subraya la pasajera
superficialidad de su reino frente a la eternidad de la promesa de Ya’akov. El
registro es meticuloso para confirmar la procedencia de la nación que será juzgada
por el Mashíaj.

Comentario Judío y Mesiánico: El Midrash enseña que el trono de Yeshúa no
estará seguro hasta que el reino de Edom sea aniquilado. El Mashíaj viene a reinar
sobre el Monte de Tziyón (Ovadyah 1:21), en contraposición al Monte de Seír
(Edom). En el pensamiento mesiánico, Yeshúa es el Rey Final que reemplaza toda
autoridad terrenal, simbolizada por esta lista de realeza edomita. Su Malkut (reino)
es el que no tiene fin.

Conexión con el Brit Hadasháh: Romanos 9 nos confirma que la línea Mesiánica
es una cuestión de elección soberana. La Haftaráh de Ovadyah nos muestra el
resultado. El Brit Hadasháh nos revela el cumplimiento: Yeshúa, como Rey, juzga a
las naciones. El destino de Edom es un tipo (typología) de lo que sucederá con
todos los reinos del mundo que se opongan al Mashíaj.

7. Tema Más Relevante de la Aliyáh: La Soberanía
Mesiánica y el Destino de las Naciones
El tema central de la Aliyah 7 es la Separación y el Juicio del Reino Terrenal, que
es esencial para la Toráh porque establece la primacía de la promesa sobre la
posesión. La Toráh nos enseña que la bendición de Adonái no se trata de obtener
poder político inmediato (como Edom) sino de esperar la Simiente Prometida.

Relación con Yeshúa: La importancia de este tema es que demuestra la
Continuidad entre la Toráh y el Brit Hadasháh. La Toráh profetiza un reino que
surge de Ya’akov que superará al de Esav. Yeshúa haMashíaj, como el Rey de Israel,
es el cumplimiento de esa profecía. La genealogía de Edom es solo el contrapunto
para resaltar la eternidad del reino de Yeshúa. Su victoria sobre la muerte y el
pecado es la manifestación suprema de la soberanía de Ya’akov (Israel Mesiánico)
sobre Esav (la corrupción mundana).



| 10

Conexión con los Moedim: Este tema conecta con la festividad de Sucot (סֻכּוֹת
– Fiesta de los Tabernáculos). Sucot no solo conmemora la peregrinación en el
desierto, sino que es la gran fiesta profética del establecimiento del Reino
Mesiánico y la reunión de las naciones. Zekharyah (Zacarías) 14:16 profetiza que
todas las naciones subirán a Yerushalayim (יְרוּשָׁלַיִם) a celebrar Sucot cuando
Adonái sea Rey sobre toda la tierra. La destrucción de Edom, profetizada en
Ovadyah, es el acto de juicio que precede la paz universal de Sucot bajo el reinado de
Yeshúa haMashíaj.

8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah:
Patrones Redentores (Tavnitot)

Profecías Mesiánicas y Reflexión

Identificar Profecías Mesiánicas: Ovadyah 1:21: “…el Reino será de Adonái.”
y Bereshit 36:31: “…antes que reinase rey sobre los hijos de Israel.” La profecía
es la llegada del Rey de Israel que eclipsará la realeza temporal de Edom.

Métodos para Descubrir al Mashíaj

Tipos y Sombras (Tzelalim): Edom es un tipo del poder gentil y apóstata
que se opone al pueblo de Adonái. La destrucción de Edom es una sombra de la
victoria final de Yeshúa sobre el anti-Mashíaj.
Patrones Redentores (Tavnitot): El patrón es la exaltación del menor
sobre el mayor (Ya’akov sobre Esav), un Tavnit que se repite en el plan
redentor de Adonái. Yeshúa, aunque humillado en el Madero, fue exaltado como
Adon (אָדוֹן – Señor) sobre todo (Filipenses 2:9-11).
Análisis Lingüístico: El término Allufím (אַלּוּפֵי), Jefes, en Génesis 36 se
ha conectado con la raíz de Alluf (אֲלוּף), que también puede significar
enseñando o liderando. Irónicamente, el verdadero Alluf es Yeshúa haMashíaj,
el Maestro y Líder por excelencia, no los príncipes terrenales.

Cumplimiento en el Brit Hadasháh

El paralelismo es claro: La soberanía terrenal de Edom debe dar paso a la
soberanía celestial y eterna de Yeshúa.

Romanos 9:13: Establece la base teológica de la elección que lleva a Yeshúa.
Hebreos 12:16-17: Esav es recordado como el que despreció la
primogenitura, lo cual es un arquetipo de la persona que rechaza la vida



| 11

eterna ofrecida por Yeshúa a cambio de placeres o beneficios terrenales.
Yeshúa, en cambio, es nuestra Primogenitura y el que restaura el valor de la
herencia del Nuevo Pacto.

9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y
Apócrifos

Midrashim

El Midrash Rabbah (Bereshit Rabá 83:3) subraya la idea de que Adonái solo se
preocupó de las genealogías de Esav para mostrarnos que Su promesa a Ya’akov era
de mayor valor. Dice que aunque Edom tuvo reyes al principio, eventualmente Israel
(la casa de Ya’akov) los subyugaría. Un Midrash en Shir HaShirim Rabbah (Cantar
de los Cantares) compara a Esav/Edom con un cerdo (símbolo de Roma) que alardea
de ser limpio, pero en realidad es impuro, anticipando su caída.

Targumim

El Targum Onkelos y el Targum de Yerushalayim traducen fielmente las listas
genealógicas de la Aliyah 7, a menudo con ligeras paráfrasis sobre las actividades de
los jefes, pero sin alterarlas. Es en la profecía de Ovadyah donde el Targum añade
una nota mesiánica más explícita:

Targum de Ovadyah 1:21: Traduce los libertadores subirán… como y los
maestros subirán de la asamblea de Ya’akov…. Esto refuerza la idea de que la
redención final será traída por los líderes del pueblo del Mashíaj, quienes
ejercerán el juicio, confirmando la autoridad delegada del Mesías.

Textos Apócrifos

El Libro de Jubileos y el Libro de Enoc no se centran directamente en la
genealogía de Edom, pero el tema de la batalla entre los linajes justos y los impíos es
central. El destino de Edom en Ovadyah se alinea con la creencia apocalíptica de
estos libros de que la opresión de los justos será vengada por Adonái en el fin de los
tiempos, antes de que el Reino de paz sea establecido.



| 12

10. Mandamientos Encontrados o Principios y
Valores
La Aliyah 7 es primariamente una lista genealógica y, por lo tanto, no contiene
mitzvot (mandamientos) rituales explícitos. Sin embargo, encontramos poderosos
principios y valores que son cruciales para el Brit Hadasháh:

Principio de la Soberanía Divina en la Elección: La lista de Edom es el1.
testimonio negativo de la verdad de Romanos 9:13. El valor es la humildad
ante el plan de Adonái. En el Brit Hadasháh, la aplicación es reconocer que
nuestra inclusión en el Kahal de Yeshúa no es por obras, sino por Su gracia y
elección.
Principio de la Separación de Caminos: La Toráh establece un linaje para la2.
promesa (Ya’akov) y otro para el mundo (Esav). La aplicación en Yeshúa es que
debemos vivir separados del espíritu del mundo (Edom), priorizando lo eterno
sobre lo carnal, tal como Yeshúa nos instruyó a buscar primero el Malkut
(Reino).
Principio de la Retribución Justa (Ovadyah): Se reafirma la justicia de3.
Adonái: la violencia y la arrogancia serán castigadas. La aplicación en el Brit
Hadasháh es la esperanza en el justo juicio final de Yeshúa, y para nosotros, la
instrucción de no tomar venganza, sino dejar el juicio en las manos de Adonái
(Romanos 12:19).

11. Preguntas de Reflexión
Teología de la Elección: ¿De qué manera la inclusión detallada de la lista de1.
reyes de Edom (Aliyah 7) resalta la soberanía y la fidelidad de Adonái a Su
promesa de realeza a Ya’akov, y cómo nos ayuda Romanos 9:13 a comprender
esta soberanía en la economía del Brit Hadasháh?
El Espíritu de Esav: ¿Cuáles son las manifestaciones modernas del “espíritu2.
de Esav” (arrogancia, autosuficiencia, desprecio por la primogenitura) en la
Kehiláh Mesiánica, y cómo el discipulado en Yeshúa nos entrena para vivir con
el “espíritu de Ya’akov” (humildad, búsqueda de la promesa)?
Profecía y Sucot: ¿Cómo se conecta el juicio de Edom, profetizado en3.
Ovadyah, con el cumplimiento de la fiesta de Sucot como la celebración final
del Reino Mesiánico, y qué significa para los creyentes en Yeshúa que el “Reino
será de Adonái“?
Deidad y Juicio: Considerando que Yeshúa es Adonái Ejad manifestado, ¿cómo4.
Su papel como Juez de Edom (Ovadyah 1:21) valida Su Divinidad y Su



| 13

autoridad para establecer el Nuevo Pacto (Brit Hadasháh) y juzgar a las
naciones?
Realeza y Alufím: Al considerar la lista de Allufím (jefes) de Edom que5.
reinaron “antes que rey en Israel”, ¿cómo el entendimiento de Yeshúa como el
verdadero Melej haMashíaj (Rey Ungido) desafía y redefine nuestra propia
búsqueda de liderazgo y poder terrenal hoy?

12. Resumen de la Aliyáh
La Aliyah 7 (Génesis 36:20-43) sirve como una conclusión meticulosa al relato de
Esav, detallando la genealogía de los Horeos y los reyes y jefes (Allufím) de Edom. El
evento clave es la consolidación de Edom como un reino independiente antes
de Israel, destacando una realeza terrenal y autosuficiente.

Aplicación en Mashíaj: Esta Aliyah establece el trasfondo profético para el mensaje
de Ovadyah: el reino terrenal de Edom está destinado a la destrucción por el Reino
Eterno de Adonái. Este juicio será ejecutado por Yeshúa haMashíaj, el Rey que
surge de la línea elegida de Ya’akov. La elección de Ya’akov sobre Esav (Romanos
9:13) culmina en la obra de Yeshúa como el centro del plan redentor, asegurando
que Su reino es el único que permanece.

13. Tefiláh de la Aliyáh
Baruj Atah Adonái Elohím Alef Tav, fuente de toda verdad y justicia. Te damos
gracias, Adonái, por Tu soberanía inmutable revelada en la Toráh. En el estudio de la
casa de Esav (עֵשָׂו) y su realeza temporal, recordamos la supremacía de Tu plan
eterno, centrado en Tu Hijo, Yeshúa haMashíaj (ַיֵשׁוּעַ הַמָּשִׁיח), nuestro
Elohím Ejad.

Te pedimos que nos liberes del espíritu de Edom, de la arrogancia (גַּאֲוָה
Ga’aváh) y de la confianza en nuestras propias fortalezas y estructuras
terrenales. Ayúdanos a valorar la primogenitura espiritual del Brit Hadasháh
por encima de todo beneficio inmediato. Fortalece nuestra (בְּרִית חֲדָשָׁה)
esperanza en la profecía de Ovadyah (עֹבַדְיָה): que Tu Reino, Malkut Shamayim,
es el único que prevalecerá.

Que nuestros corazones estén fijos en el Monte Tziyón (צִיּוֹן), donde Yeshúa
reina como Rey. Que seamos Tus “libertadores” (Moshe’ím) en el mundo,



| 14

manifestando Tu justicia y Tu verdad, hasta que Adonái Ejad se manifieste en
plenitud y todo el Reino sea Suyo. Amén y Amén.

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

https://torahviviente.com

