Bfy TORAH VIVIENTE

Listen to this article

Génesis 34:1-35:11 15
Abdias 1:15-21 (El juicio y la restauracion)
1 Tesalonicenses 4:3-8 (La santidad y la pureza)

iShalom U’Vrakhah!

Es un verdadero honory, la verdad, una profunda responsabilidad la que asumimos
juntos al sumergirnos en la Torah de Adondi. Nuestro enfoque esta centrado,
irrevocablemente, en la revelacion de Yeshiia haMashiaj como el Rey y la esencia
misma del Reino de Yeshua. Comprendemos que en El, la Torah, los Profetas y los
Escritos (el Tanakh) hallan su completo y glorioso cumplimiento. Es imposible
separar al Eterno, Adonai, de Yeshia haMashiaj, porque la verdad biblica que nos da
vida nos ensena que Ellos son Ejad (Uno), una unidad indivisible y eterna.

Estamos aqui, entonces, para desentrafar la Parasha Vayishlaj y, especificamente, la
quinta Aliydh, con una profundidad que, yo creo, nos llevara a un nivel de
comprension mas alla de lo superficial, o sea, buscando la revelacion del Mesias en
cada detalle.

Punto 1. Bereshit - Génesis 34:1-35:11

La Aliyah 5 de Parasha Vayishlaj es, sin duda, una de las mas crudas y complejas de
Bereshit (Génesis), marcando la tragica transicion de Ya’'akov (Jacob) de un
semindmada temeroso a un patriarca consolidado en la tierra de Kena’an (Canaan).
Esta porcion aborda la deshonra de Dindh y la violenta respuesta de Shim’én
(Simeodn) y Levi, culminando con la orden de Adonai a Ya’akov de retornar a Bet-‘El
(Betel) para purificarse y reafirmar el Pacto.

Texto

Traduccion Traduccion
Palabra por Literal del
Palabra Verso

b-Palabra Fonética

a-Texto Hebreo Hebrea (Tiberiana)



Bfy TORAH VIVIENTE

a-Texto Hebreo

000 O00O000ooOa

fO0000oo

[O00000
[O00000oOd
[000000
[O0000o0
(000000000
[O0000Cog
Ooo00oooOd
fooo0ooog

[000000 0000o0d

[000d0
[000000oO0

[O0000oog
[O0000C0o000
[0000

O00000
[O0000Cog
[O0000C0O000

HOCC0DooOO0000

JooCoooooo
HO0000

[000000O000

foo00ooo
[O0000Cooo00
[O0000oog
[O0000oog

d-Comentario Mesianico de la porcion de la Torah:

b-Palabra
Hebrea

OOo000o0

O000d0
[00000000
O00000
[O00000
OO0000000
[O0000o0
O0000C000
O0o00oo

[O0000C000

O0o000oo
[O000CDooOn
o000

o000
[O0000000
[O000RDO0dOO

H00C0DoOoO000

dooCooooo
i

[O00000o00

O0oo0oo
[0h000CDooOn
O0o000oo
[O00000

Fonética
(Tiberiana)

Va-te-tsé’

Di-nah
Bat-Le’dh
Ashér
Ya-le-ddh
le-Ya’akov
lir'ot
bi-vnot
ha-‘Arets

Va-yo-mer

Elohim
El-Ya’akov
Kum

alef

Beit-'El
ve-shév-sham

va-‘a-séh-sham

Mizbé’aj
la-"El
ha-ni-réh
e-lé-kha
be-vor-ja-khd
me-"Esdv
a-ji-kha

Traduccion
Palabra por
Palabra

Y salio

Dinah

hija de Ledh
quien

ella dio a luz
a Ya'akov
para ver

las hijas de
la tierra.

Y dijo
Elohim

a Ya'akov
Levantate
sube

a Bet-‘El

y habita alli
y haz alli
un altar

al ‘El

el que se te
aparecio

a ti

al huir ta
de ‘Esav

tu hermano.

Traduccion
Literal del
Verso
Génesis
34:1

Y salio
Dinah, hija
de Ledh,

Génesis
35:1

Y dijo Elohim
a Ya'akov:

La Aliyah 5 es el relato del caos que debe ser purificado. Yo veo en el episodio de

| 2



Bfy TORAH VIVIENTE

Dindh, Shim’én y Levi, una profunda sombra profética de la necesidad de redencion
radical antes de la entrada al verdadero pacto.

El acto de Shim’én y Levi (Génesis 34:25-29) es condenado por Ya'akov (Génesis
34:30), no tanto por la injusticia hacia Shéjem (Siquem) y Jamér (Hamor), sino por el
peligro que representa para la existencia de la familia de Ya’akov. La traicion,
envuelta en el manto del Pacto (la circuncision), es una advertencia terrible sobre el
uso de los signos sagrados para fines impios y carnales.

El Mesias, Yeshua haMashiaj, viene a resolver este dilema:

1. Justicia sin Venganza Carnal: La Torah nos exige justicia, pero la venganza a
través del engafo (como hicieron Shim’én y Levi) es una abominacién. Yeshta
nos ofrece la verdadera justicia de Adonai, una que satisface la demanda santa
sin recurrir a la espada carnal de la humanidad caida.

2. El Retorno a Bet-‘El (Génesis 35:1): Después del pecado y la inmundicia,
Adondi interviene y ordena a Ya’'akov subir a Bet-‘El (Casa de ‘El) y hacer alli un
Mizbé’qgj (altar). Este es el verdadero arrepentimiento (Teshuvah). Bet-‘El, el
lugar donde Ya’akov habia hecho un voto inicial (Génesis 28:20-22), simboliza la
reconsagracion. Yeshua es nuestro Bet-‘El personal, el lugar de encuentro y
purificacién, pues en El, el Tabernaculo y la Casa de Elohim (el Templo) se
hacen carne. Ya no necesitamos regresar a un lugar fisico, sino a la presencia
del Mesias para limpiar los “idolos” que tenemos escondidos (Génesis 35:2). La
purificacién de los idolos antes de la reconsagracion es un tipo claro de la
Tevilah (inmersion) y el abandono de la vieja vida antes de entrar al Reino.

Punto 2. Haftarah: Abdias 1:15-21 (El juicio y la restauracion)

La Haftarah, el libro completo de Ovadiah (Abdias), se conecta con Vayishlaj a través
del tema central del conflicto perpetuo entre Ya’akov y su hermano ‘Esav (Esau), del
cual desciende la nacion de Edom (la nacién juzgada en la Haftarah).

Texto Interlineal Anotado Hebreo-Espanol (Fragmento Representativo)

Traduccion

Fonética  Palabra  rraduccion
a-Texto Hebreo b-Palabra Hebrea o Literal del
(Tiberiana) por v
erso
Palabra
Abdias
00:0 000o00o0a Abd



Bfy TORAH VIVIENTE

Traduccion ..
Fonética  Palabra Traduccion
a-Texto Hebreo b-Palabra Hebrea o Literal del
(Tiberiana) por v
erso
Palabra
Porque
i-karg Porque cercano
Ho0o00000CooO [o0o0000oCog Ki-karov cercano Cott ol Dia
de Adonai
000000000000 00000000000 Yom-Adondi '3 48
Adonai

Al kol-ha- sobre todas
N000000000000000000 000000000000000000 5,7, I miaciones

0000000000 000000000 Ka’asher Como que
0000000000 00000000 Asitah hiciste tu
000000000 00000000 Ye’aséh sera hecho
000000 000 Ldkh ati
0000000000 000000000 Gemu-lekhd ?éc ompensa
00000000 0000000 Yashuv regresara
. sobre tu

0000000000000 000000000000 be-roshékha cabeza.

Abdias
00:0 000000000 1:21

Y subiran
00000000 00000000 Vesali  Ysubirdn S0nodores

Tsiyon
00000000000 0000000000 Moshiim salvadores
NN O0o0od be-Har en el monte
00000000 0000000 Tsiyon Tsiyon
0000000000 000000000 lishpot para juzgar
00000000 0000000 Et-Har a el monte
0000000 000ooa ‘Esav ‘Esav
0000000000 000000000 Ve-ha-ye-tdah Y sera
000000000 0000oo0a la-Adondi para Adonai
0000000000000 000000000000 ha-Melukhah el Reino.

Comentario Mesianico:

La conexion es directa: Edom es la descendencia de ‘Esav, el hermano de Ya’akov,

| 4



Bfy TORAH VIVIENTE

cuya enemistad se gestd desde el vientre. En Vayishlaj, Ya'akov esta lidiando con su
propio conflicto familiar interno (la crisis de Dinah), que es la continuacion de las
tensiones con ‘Esav. Ovadiah (Abdias) proyecta esta lucha familiar a una escala
cdsmica y escatoldgica.

El tema central es el Yom Adondi (Dia de Adonai), donde se aplica el principio de
Midddh k’neged Midddh (“medida por medida”): “Como tu hiciste se hara
contigo; tu recompensa volvera sobre tu cabeza” (Abdias 1:15). Edom es
juzgado por su orgullo y, crucialmente, por su falta de solidaridad y regocijo ante la
calamidad de su “hermano” (Israel/Ya'akov).

Yeshuia haMashiaj es el Rey que viene a establecer este Reino (Abdias 1:21: “Y
el reino serd de Adonai”). El es el ejecutor del Yom Adondi, quien traerd juicio a toda
la arrogancia humana (representada por Edom) y a la vez establecera la completa
restauracion de Su pueblo. Los “salvadores” (Moshi’im) que suben a Har Tsiyon
(Monte Sién) son una profecia que se cumple en el Mesias y en Su Kahal (asamblea)
—la Kehildh Mesianica— que, bajo Su autoridad, participara en el juicio de las
naciones (como se refleja en los escritos del Brit Hadashah). Es la promesa de que el
linaje redentor de Ya’'akov, finalmente, prevalecera sobre la descendencia de ‘Esav,
no por engano o carnalidad, sino por la autoridad soberana de Adonai mismo.

Aplicacion Espiritual:

La Haftardh nos recuerda que la justicia divina es infalible. Para nosotros, creyentes
en Yeshua, la aplicacion es dual: juicio y santificacion. Si bien Edom representa la
carne y el mundo (la vida en Térem -lo que precede a lo sagrado-, como el pecado en
Génesis 34), nosotros hemos sido llamados a la Santidad. Nuestro llamado es vivir
de manera opuesta al orgullo edomita, abrazando la humildad y la pureza que
Mashiaj nos ha impartido. La esperanza reside en que el Reino, el Maljit de Yeshua,
es seguro, y con El, la restauracion completa de la Casa de Ya'akov.

Punto 3. Brit Hadashah: 1 Tesalonicenses 4:3-8 (La santidad y la pureza)

Este pasaje, escrito por Sha’ul (Pablo), aborda la santificacion (K’dushdh), que es la
voluntad de Adonai para Su pueblo. Su conexién con la Torah (Génesis 34) y la
Haftarah (Abdias 1) es innegable: el caos de Dindh en Shéjem se origina por la falta
de K’dushdh y la rendicion a la impureza sexual. Sha'al nos da el camino del Reino
para evitar caer en el juicio prometido a las naciones impias (Edom).

Texto Interlineal Anotado Arameo-Espanol (Peshita con Fonética Siriaca
Oriental)



Bfy TORAH VIVIENTE

:—Texto Fonética (Siriaca Traduccion Traduccion Literal del
rameo Oriental) Palabra por Verso
(Peshita) Palabra

Hanon gir Esto porque que la . .
UO000 000 000 d'tsawin voluntad 1 Tesalonicenses 4:3

Porque esta es la

000000 0000 Alaha d’tehon de Alaha que seais voluntad de Alaha: que

Uooooo qadishin santos sedis santos,
w’terhaqun y os abstengais ..

HHHHHH HHDDDDD nafshkun min vuestras almas de la %faOf?):rll)iigtceilg,nvosotros de
zaniytta fornicacion. '

000 000000 W’dnehwéh yada’ Y que sea conocido 1 Tesalonicenses 4:4
danash dnash cada persona de Que cada uno de vosotros

HOOO 000 000 1 kaan vosotros sepa poseer

0000 00000 d’'néqna md’na . : ..

0000 diléh que posea su vasija su propia vasija

00000000 b’qadishtita en santidad y en .

0000000 w'v'igra honor en santidad y en honor.

Nota: MarYah (Q000), que significa “Sefior” o “Maestro”, es el término utilizado en el
Arameo Peshita para referirse a Adondi/Yeshtua, reflejando el monoteismo de la
Deidad tnica.

Comentarios Exhaustivos:

El término arameo zaniytuta (J0J000), que se traduce como fornicaciéon o inmoralidad
sexual, abarca la misma amplitud de impureza que se viold en el caso de Dinah, que
es la vil’dh o deshonra en Yisra’el. Sha’dl, un talmid jajam (discipulo sabio),
establece la santificacion (Q’dushdh) como la voluntad explicita de Adonai. Es el
antidoto al caos de Génesis 34.

El verso 4:4 es crucial: “0000 0000 00000 (d’négna mad’na diléh), traducido como
“que posea su vasija” (o su propio cuerpo/esposa). El concepto de md’na (vasija)
refleja la ensefianza judia de que el cuerpo es un recipiente que debe ser honrado y
controlado. Esta instruccion, en el contexto de la Kehildh de Tesalonica, yo creo que
se enfoca en dos puntos: el control del propio cuerpo para evitar la impureza pagana
(nefesh - alma) y la pureza dentro del matrimonio. Esto se opone directamente al
desenfreno de las naciones (Goyim) que “no conocen a Alaha” (v. 5), es decir, los
Edomitas espirituales que actian sin ley ni conciencia, tal como la condena en
Ovadiah.

Conexion con la Torah y Haftarah:



Bfy TORAH VIVIENTE

» Torah (Génesis 34): Dinah sali6 a ver (QUO0O0OO0D, lir'ot) a las hijas de la
tierra, y Shéjem la vio (00000000, va-ydr). El inicio de la tragedia es una falta de
contencion y separacion, llevando a la inmundicia (tum’dh). El Brit Hadashah, a
través de Sha’ul, nos ordena lo opuesto: la abstencion de la zaniytta y la
posesién de la propia vasija en santidad. Donde la familia de Ya’akov fallé por
falta de santidad y luego por venganza carnal, el Nuevo Pacto exige la pureza
como camino de paz.

« Haftarah (Abdias 1): El juicio de Edom es por su orgullo y maldad, que Sha'ul
identifica como el comportamiento de los Goyim que no conocen a Adonai. La
santificacion es, por tanto, el medio por el cual la Kehildh Mesianica se
diferencia de las naciones destinadas al juicio. Vivir en pureza es la forma de
manifestar el Reino de Yeshua en la tierra, contrastando la carnalidad que
provoca la ira del Eterno.

Reflexion Mesidnica: La Divinidad de Yeshua haMashiaj:

En el versiculo 8, Sha'ul eleva la transgresion de la santidad: “El que desecha esto
no desecha a hombre, sino a Alaha (Elohim), Quien les da Su Ruaj
Hakodesh”. La autoridad de la orden de santificacion es la de Adondi. El hecho de
que Yeshua es el centro de esta ensefianza de K’dushdh es crucial.

El Ruaj Hakodesh (Espiritu Santo) es dado por Aldha/Elohim. Nosotros entendemos
que Yeshua, siendo el MarYah (Adon) del Pacto Renovado, es Quien, junto con el
Padre, envia el Rugj. En la teologia monoteista de la Kehildh Mesidnica, esto es
evidencia de la unidad (Ejad) de la Deidad. Despreciar la instrucciéon de santidad es
despreciar al propio Yeshiia haMashiaj, quien es el Elohim Alef Tav manifestado
en carne, pues El es la fuente de la santidad y Quien nos ha llamado a vivir en pureza
para ser parte de Su Maljut (Reino). El es el Cordero de Pésaj que nos limpia y nos
da el poder para vivir esa vida santa.

Punto 4. Contexto Historico y Cultural

Para ser honesto, cuando examinamos la Aliyah 5, vemos un choque de mundos en
Kena’an. El incidente de Dindh no es solo una historia de violacidn, es un caso de
derecho internacional antiguo y de honor tribal.

« Contexto del Periodo Patriarcal (Génesis 34): La familia de Ya’akov, aunque
elegida, vivia entre los pueblos Kena’ani (cananeos) y Jivi (heveos). El principe
Shéjem buscé legitimar el acto a través del Nisu’in (matrimonio), ofreciendo
una gran dote (Mohar). Desde el punto de vista de Jamor, él estaba actuando

| 7



Bfy TORAH VIVIENTE

honorablemente. La deshonra radicaba en que Shéjem tomo a Dinah antes del
acuerdo, y mas aun, que Shim’én y Levi usaron la circuncision (el signo del
Pacto con Adonai) como un engano mortal. Esto prefigura cémo la identidad
sagrada puede ser profanada y manipulada, algo que, francamente, ha ocurrido
muchas veces en nuestra historia.

« El Mishkan (Tabernaculo) y el Templo: La orden de Adondi a Ya’akov de ir a
Bet-‘El (Génesis 35) implica la remocion de los dioses ajenos y la purificacion de
los utensilios. Yo veo aqui la primera instruccion implicita de pureza
ceremonial antes de la adoracion a Adonadi. Los utensilios de Dinah y los
sirvientes, probablemente contaminados por el contacto con los Kena’anim y
sus idolos, debian ser limpiados. Esto es el fundamento de lo que mas tarde se
codificaria en las leyes de Tum’dh (inmundicia) y Tohordh (pureza) para el
servicio del Mishkan.

e Qumran y Escritos Mesianicos/Nazarenos: Los escritos de Qumréan (los
Rollos del Mar Muerto) enfatizan enormemente la pureza ritual y la separacion
de la inmundicia, especialmente la sexual y la idolatrica. La Regla de la
Comunidad y otros textos reflejan una estricta adhesion a la Halajdh (ley judia)
para crear una Kehildh santa, un “Templo en el desierto”. La ensefnanza de
Sha'ul en 1 Tesalonicenses 4:3-8 sobre la abstencion de la fornicacién refleja
este mismo imperativo de pureza que era vital en el Judaismo del Segundo
Templo y en el naciente Movimiento Nazareno, que entendia la santidad
personal como el verdadero Beit Hamikdash (Templo) del Ruaj Hakodesh.

Punto 5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas
Comentarios Rabinicos:

e Midrashim sobre Shim’dén y Levi: La tradicion rabinica, en general, condena
el método de Shim’én y Levi (enganar bajo el pretexto de la circuncision)
mientras reconoce la justicia de su indignacion por la deshonra de su hermana.
El Midrash enfatiza que el pecado de los hermanos fue el exceso de celo y la
profanacion del Pacto. Rashi, por ejemplo, sefiala el peligro del acto, que puso
en riesgo a toda la familia de Ya'akov.

« Comentario sobre Bet-‘El: La orden de Adonai a Ya’akov de subir a Bet-‘El
(Génesis 35:1) es interpretada como un mandato de Teshuvah
(arrepentimiento). Los Rabinos entienden que Ya’'akov habia faltado a su
promesa de Bet-‘El y, ademas, no habia purificado completamente su casa de
los idolos traidos por Rajel de su padre (Laban). La purificacién es, por tanto, un
requisito para el reencuentro con Elohim.

| 8



Comentario Judio Mesianico:

La deshonra de Dinadh es una profecia social sobre el exilio de Yisra’el. Nuestra
gente, al “salir a ver las hijas de la tierra” (alejarse de la pureza de la Torah), queda
expuesta a la asimilacion y la profanacién por parte del mundo (Shéjem).

Yeshua haMashiaj es el inico que puede sacarnos de esa vil’dh. El incidente de
Génesis 34 muestra que la circuncision por si sola (el signo del Pacto) no salva si el
corazon no esta circuncidado. Shim’én y Levi usaron la mitzvah como un arma;
Yeshua, en cambio, llevo el peso de la maldicion del Pacto al Madero (poste) para
darnos la verdadera circuncision del corazdn por el Ruaj Hakodesh (Romanos
2:29).

Notas de los primeros siglos:

Los escritos nazarenos del primer siglo, incluido Sha'ul, ven la santidad sexual como
una manifestacion de la vida del Reino. La inmoralidad (Génesis 34) era vista como el
pecado de los Goyim y lo que trajo juicio en Sodomda y Gomorah. Cuando Sha’ul
insiste en 1 Tesalonicenses 4:3-8, esta diciendo: “Ustedes, que son el pueblo de
Yeshua, deben ser diferentes de las naciones que lo rodean.” La ética
mesianica es la Torah escrita en el corazon, que protege de la carnalidad que llevo a
la familia de Ya’akov a la crisis. La resurreccién y el regreso de Yeshua (Parousia)
son la motivacién maxima para la K’dushdh (santidad), como se ve claramente en 1
Tesalonicenses 4:13-18.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematria:

« Gramatica/Léxico: La palabra para deshonrar es 0000000000 (vay’anéha,
Génesis 34:2), que significa “afligir, humillar, forzar”. Es la misma raiz de la
opresiéon de Mitzrayim (Egipto).

« Guematria: El nombre de Dindh (QIO0000) tiene un valor de 69. La palabra
hebrea para “deshonra” es Qalon (JJO000), valor 186. La palabra que
representa el concepto de Santidad (K’dushdh, J00000000) tiene un valor de
410. La leccion de esta Aliyah, desde una perspectiva de Guematria, podria ser:
la deshonra (la caida) exige un retorno al llamado de la Santidad por medio de
Adonai.

Punto 6. Analisis Profundo de la Aliyah

La Aliyah 5 de Vayishlaj (Génesis 34:1-35:11) es, en esencia, la crénica de una
profunda crisis ética y espiritual en el seno de la familia de Ya’akov. Yo diria que

| 9



Bfy TORAH VIVIENTE

esta seccion funciona como un catalizador, obligando al patriarca y a su clan a
enfrentar la realidad de que la bendicion de Adonai exige una separacion radical
del entorno cananeo.

Analisis y Comentario Judio y Mesianico de la Aliyah:

La deshonra de Dinah por Shéjem no es solo una ofensa personal, sino una agresion
contra el honor de la Kehildh (Génesis 34:7), una “vileza en Yisra’el, cosa que no se
debe hacer.” La respuesta de Shim’on y Levi, aunque motivada por una indignacién
legitima, es carnal y manipuladora. Usaron la mitzvah sagrada de la circuncision
como un velo para el asesinato y el saqueo. iLa verdad es que esto es terrible! Se
profané el signo del Pacto para llevar a cabo una venganza sangrienta, demostrando
que la posesion de las Mitzvot sin el Ruaj Hakodesh puede llevar a la hipocresia letal.

El castigo por este acto, o sea, la dispersion profética de las tribus de Shim’6n y Levi
(Génesis 49:5-7), se convierte en un Tzeldl (sombra) y Tavnit (patron redentor). El
celo por la justicia debe estar enmarcado por la santidad de Adonadi, no por la ira
humana.

Conexion con la Haftarah (Abdias):

La Haftarah, al juzgar a Edom (descendencia de ‘Esav), refuerza el principio de
retribucion justa. Shim’én y Levi aplicaron una retribucion injusta y engafosa
sobre Shéjem. El juicio de Adonadi, revelado por Ovadiah, serd perfecto: Midddh
k’neged Midddh. La soberbia y la carnalidad de Edom (que se regocijo en la caida de
Ya’akov/Yisra’el) es el equivalente espiritual de la actitud cananea hacia la pureza de
la familia del pacto. Yeshiia haMashiaj es el inico ejecutor que puede cumplir con
esta justicia sin caer en la corrupcién de Shim’én y Levi. El juzgard la carnalidad de
Edom y de las naciones, pero lo hara con la autoridad incuestionable de Adonai
Ejad.

Conexion con el Brit Hadashah (1 Tesalonicenses):

La respuesta a la crisis de Génesis 34 es Génesis 35: la purificacion y el retorno a
Bet-‘El. Esta es la misma solucion que ofrece Sha’ul. Para evitar caer en la zaniytita
(fornicacion) y la vileza de las naciones (como Shéjem), la Kehildh debe abrazar la
Q’dushdh (santidad) (1 Tesalonicenses 4:3). La santificacion es el Bet-‘El del
Nuevo Pacto. El llamamiento es a la separacidn ética, no geografica. La ofensa de
Shéjem era un asunto de nefesh (alma carnal) y la respuesta de Sha’ul es que
poseamos nuestra md’na (vasija/cuerpo) en gadishtta (santidad) y iqra (honor). Yo
veo, en la instruccién de Sha’ul, la Halajah (el camino) para que la Casa de Ya’'akov
viva de tal manera que el nombre de Adonai no sea profanado entre las naciones,
como sucedid en Shéjem.

| 10



Bfy TORAH VIVIENTE

Punto 7. Tema Mas Relevante de la Aliyah

El tema central, y para mi el mas relevante de la Aliyah 5, es: La Necesidad de la
Consagracion Total y la Separacion (Perishiut) del Mundo, Previa a la
Reafirmacion del Pacto.

Este es importante en el contexto de la Torah porque la historia de Yisra'el es la
historia de un pueblo llamado a ser Kadosh (apartado) en medio de las naciones.
Cuando Ya’akov esta en peligro de ser destruido por sus vecinos (Génesis 34:30), la
Unica solucién no es la estrategia militar, sino la intervencion divina que exige la
purificacion espiritual.

Conexion con Yeshua y la Continuidad Torah/Brit Hadashah:

* Ya’akov vs. El Mundo: El regreso a Bet-‘El implica abandonar la vida en
Shéjem, un lugar que representa el compromiso con el mundo y sus practicas
inmundas. Yeshuia haMashiaj es el que nos llama a salir de la “Babilonia” (el
sistema mundial) para vivir en Su Reino. El es la puerta de Bet-‘El (Jn 1:51), el
lugar donde el cielo se une con la tierra. La purificacion de los “dioses ajenos”
(Génesis 35:2) es andloga a la instruccion de Yeshia de amar a Adonai sobre
todas las cosas y no tener idolos en nuestros corazones. Es imposible tener un
altar a Adonai si seguimos escondiendo idolos bajo el roble (Génesis 35:4).

Conexion Tematica con los Moedim de Elohim:

Esta Aliyah se conecta profundamente con Yom Kipur (Dia de Expiacion) y,
subsecuentemente, con Sukkot (Fiesta de los Tabernaculos).

1. Yom Kipur (Purificacion): La orden de Ya'akov: “Quitad los dioses ajenos
que hay entre vosotros, y limpiaos, y mudad vuestros vestidos” (Génesis
35:2), es el patron arquetipico de la Teshuvdh y la purificacién exigida en Yom
Kipur. El pueblo debe humillarse y limpiarse ritual y espiritualmente antes de
poder encontrarse con Adondi en Su santidad.

2. Sukkot (Morada y Alegria): Solo después de la purificacién y la obediencia
(Génesis 35:5: “Hubo terror de Elohim”) se les permite a Ya’akov y su familia
morar en Bet-‘El (la casa de Elohim). Sukkot, la Fiesta de Morar/Regocijarse,
celebra la presencia de Adondi con Su pueblo después de que la purificacion de
Yom Kipur ha sido realizada. El establecimiento del altar en Bet-‘El es la
inauguraciéon de una morada santa con Adondi, un patrén que se cumple en
Yeshua, quien es Sukkot hecho carne (la Palabra se hizo carne y tabernaculd
entre nosotros), permitiéndonos morar en El después de la expiacion.

| 11



Bfy TORAH VIVIENTE

Punto 8. Descubriendo a Mashiaj en cada Aliyah

La Aliyah 5 estd saturada de Tzelalim (sombras) y Tipos que revelan la obra
redentora de Yeshia haMashiaj.

Tipos, Sombras y Patrones Redentores (Tavnitot):

1. El Engano de la Circuncision (Tipo Negativo): La circuncisiéon carnal usada
como medio de traicion (Génesis 34:25) es el Tipo de la religiéon externa sin el
corazon transformado. Yeshua trae la circuncision del corazon (Romanos
2:29), una obra del Ruaj Hakodesh que extirpa la carnalidad (el Yetser haRd).
Su Pacto, el B’rit Hadashdh, no se basa en el engano y la carne, sino en la
Verdad y el Espiritu.

2. Bet-‘El como el Lugar de Encuentro (Tipo): Ya’'akov necesita regresar a Bet-
‘El para restablecer su relacion con Adonai (Génesis 35:1). Yeshua es el Lugar
de Encuentro (Bet-‘El) definitivo. El Mesias es la escalera que une el cielo y la
tierra (Jn 1:51, aludiendo a Génesis 28). En El, el altar (el Mizbé’aj) es perfecto
y eterno; ya no necesitamos construir uno de piedras, sino que entramos en el
sacrificio perfecto que El ya realizé en el Madero (poste).

3. La Remocion de Idolos (Patréon Redentor): El acto de Ya’akov de enterrar
los dioses ajenos y los zarcillos (objetos de supersticion) bajo el roble cerca de
Shéjem (Génesis 35:4) es el Tavnit de la Teshuvah genuina. Para entrar en el
Reino de Yeshua, se requiere el abandono total de las lealtades ajenas. El no
acepta un corazon dividido.

Analisis Lingiiistico y Titulos Proféticos:

En Génesis 35:11, Adonai se le aparece a Ya’'akov y dice: “Yo soy ‘El Shaddai” (0
0000000 Este titulo, que se traduce a menudo como ‘El Todopoderoso, implica el
concepto de Suficiencia y Nutrimento. El Mesias, Yeshua, es nuestro ‘El Shaddai
personal y suficiente. El es el Pan de Vida (el Nutrimento) y Aquel que tiene toda
autoridad (todopoderoso). Al revelarse asi en Bet-‘El, Adondi reconfirma que El es
suficiente para la proteccion y el cumplimiento de las promesas.

Cumplimiento Tipoldgico en el Brit Hadashah:

El contraste entre la venganza carnal de Shim’én y Levi (los “salvadores” humanos) y
la justicia de Adondi en el Mesias es el cumplimiento central. Yeshuia sube al Monte
(el Monte Tsiyon de Ovadiah 1:21) no para vengarse, sino para redimir. La profecia:
“Y subiran salvadores (Moshi’im) al monte de Tsiyon para juzgar al monte de
‘Esav” (Abdias 1:21), se cumple en Yeshtia como el Juez y Rey, y en Su Kahal que

| 12



Bfy TORAH VIVIENTE

juzgara al mundo (1 Corintios 6:2).

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apocrifos

Midrashim:

El Midrash Tanhuma (Vayishlaj 11), y el Midrash Rabbah (Bereshit 80:11),
debaten intensamente la accién de Shim’én y Levi. Algunos rabinos (como Rabi
Shimon ben Gamli’el) condenan su violencia extrema, pues profano la hospitalidad
(aunque bajo engano) y puso en peligro la casa de Ya’akov. Sin embargo, otros
justifican su celo, basandose en la ley de Noaj, que exige la justicia por el
derramamiento de sangre o la deshonra grave. Se argumenta que los hombres de
Shéjem merecian la muerte por su complicidad en el rapto y la violacion, y que se les
juzgé por la ley cananea que no castigaba tal acto. El mensaje subyacente que yo
destaco es la tension entre la Ley de Adonai (que prohibe el asesinato/engano) y la
Ley de las naciones (que tolera la vileza).

Targumim:

« Targum Ongelos (Génesis 34:13): Es clave en este pasaje. Traduce la
palabra hebrea ‘orldh (prepucio/incircuncisién) de una manera que subraya el
desprecio. Donde el hebreo dice que seria “deshonra” dar a Dindh a un
incircunciso (jérpdh), el Targum subraya el concepto de profanacion e
inmundicia. Esto refuerza la idea de que la circuncision es mas que un ritual,
es un marcador de pureza y separacion.

e Targum Yerushalmi (Génesis 35:4): Sobre la remocion de los idolos, este
Targum amplia y narra cémo Ya’akov no solo enterro los idolos fisicos, sino
también amuletos y objetos magicos asociados con la idolatria, enfatizando la
purificacion total de cualquier practica pagana antes de ir a Bet-El.

Apocrifos (no Cabala):

El Libro de los Jubileos (Jubileos 30:1-26) narra el incidente de Dindh con mucha
mayor severidad hacia Shéjem y Jamor. En Jubileos, la accidon de Shim’én y Levi es
casi santificada, interpretada como la defensa celosa del honor de Yisra’el, y la
prohibicion de casar a las hijas de Ya’akov con Goyim incircuncisos se establece
como una ley eterna basada en la “orden de los Malajim (dngeles).” Esto, para ser
honesto, refleja como las comunidades del Sequndo Templo luchaban por codificar la
estricta separacion requerida por la Torah.

|13



Bfy TORAH VIVIENTE

Punto 10. Mandamientos Encontrados o principios y valores

La Aliyah 5 contiene principios éticos y mitzvot fundacionales que se refinan bajo el
Brit Hadashah:

1. Principio de Santidad Sexual (Q’dushdh): Prohibicién de la
fornicacion/inmoralidad sexual (Génesis 34:2). Aplicacion en el Brit
Hadashah: Este se convierte en un mandamiento central para la Kehildh (1
Tesalonicenses 4:3), demostrando que el Mesias no abolié el estandar de
moralidad de la Tordh, sino que lo intensificd, exigiendo pureza en el cuerpo y el
espiritu, y el control de la “vasija” (1 Tesalonicenses 4:4).

2. Principio de Justicia/No Venganza Personal: Prohibicion del asesinato y del
uso del engaiio. La ley de Adonai es la fuente de la justicia, no el celo carnal de
los hombres (Génesis 34:25-30). Aplicacion en el Brit Hadashah: Yeshuda nos
ensefa a buscar la justicia del Reino, no la venganza (Mateo 5:38-39). La
justicia es reservada para Adonai (Romanos 12:19), mientras que nosotros
estamos llamados a la reconciliacion y el perdon.

3. Principio de Monoteismo y Separacion de la Idolatria: Mandato de
remover los dioses ajenos (Génesis 35:2). Aplicacion en el Brit Hadashah: El
Mesias nos libera de toda forma de idolatria. La idolatria moderna incluye la
codicia, el materialismo y las pasiones desordenadas (Colosenses 3:5). El Rugj
Hakodesh nos da el poder para enterrar los idolos del corazén.

Punto 11. Preguntas de Reflexion
Propongo estas cinco preguntas que invitan al debate profundo:

1. ¢Como podemos diferenciar el “celo justo” de Shim’én y Levi (que castiga la
ofensa) de la “venganza carnal” (que usa el engafio y profana el Pacto), y de qué
manera la obra de Yeshiia haMashiaj nos muestra el camino correcto para la
justicia?

2. Adonadi le ordena a Ya'akov regresar a Bet-‘El y purificarse. En nuestra vida,
écudles son los “dioses ajenos” o las “practicas de Shéjem” que hemos
escondido bajo el roble, y qué implica una verdadera Teshuvdh
(arrepentimiento) para la Kehildh hoy?

3. Sila Haftarah nos ensefia que la recompensa de Edom recaera sobre su cabeza
(Midddh k’neged Midddh), écdmo se relaciona este principio de juicio justo con
la gracia y el perddn que hemos recibido en Yeshua haMashiaj, sin anular la ley

| 14



Bfy TORAH VIVIENTE

moral?

4. Sha'dl nos insta a poseer nuestra “vasija” (mad’na) en santidad (1 Tesalonicenses
4:4). (Como se aplica este mandamiento de Q’dushdh a la asimilacion cultural y
las normas de moralidad sexual prevalentes en nuestro contexto
contemporaneo?

5. Considerando que Adondi se revelé como ‘El Shaddai a Ya’akov tras la
purificacién, ¢de qué manera el encuentro con Yeshua, nuestro ‘El Shaddai
definitivo, nos capacita para la santidad y la obediencia que la familia de
Ya’akov tuvo que esforzarse tanto en alcanzar?

Punto 12. Resumen de la Aliyah

La Aliydh 5 de Parasha Vayishlaj narra la deshonra de Dinah y la violenta respuesta
de sus hermanos, Shim’én y Levi, contra la ciudad de Shéjem. El climax narrativo y
teoldgico no es el conflicto, sino la intervencién de Adonai. El Eterno, nuestro
Elohim, ordena a Ya’akov a abandonar el lugar de la impureza, purificar su casa de
toda idolatria (“dioses ajenos”) y subir a Bet-‘El para reafirmar el Pacto y construir
un altar. Este acto de obediencia resulta en la proteccién divina (“terror de Elohim”
sobre las ciudades vecinas), permitiendo a Ya’akov llegar seguro y cumpliendo la
promesa hecha.

Aplicacion en Mashiaj: El incidente ilustra que la santidad y la separacion del
mundo (Shéjem) son innegociables para el pueblo del Pacto. La venganza carnal
(Shim’én/Levi) es condenada, pero la justicia (Abdias) es prometida. Yeshua
haMashiaj es el Bet-‘El viviente, la Unica via para la verdadera purificacion (Yom
Kipur) y la morada santa con Adonai (Sukkot). El nos otorga la justicia y la Q’dushdh
del Ruaj Hakodesh, permitiéndonos cumplir con la voluntad de Adonai (1
Tesalonicenses 4:3) y desechar los idolos del corazon.

Punto 13. Tefilah de la Aliyah
Tefilah de la Aliyah: El Llamado a Bet-‘El y la Pureza

Baruj atdah Adondi, Elohim Alef Tav, fuente de toda santidad y pureza. Elevamos
nuestra voz hacia Ti, ‘El Shaddai, reconociendo que Tu voluntad es nuestra
Q’dushdh. Te pedimos, MarYah Yeshiia haMashiaj, que nos saques de los “lugares
de Shéjem” de nuestra alma, donde la asimilacion y la impureza amenazan con
deshonrar Tu Nombre en nuestra Kehildh.

| 15



Bfy TORAH VIVIENTE

Danos la valentia para examinar nuestros corazones, como Ya’'akov, y quitar los
dioses ajenos y los idolos escondidos bajo el roble de nuestra comodidad. Ayidanos
a vivir bajo la autoridad de Tu Ruaj Hakodesh, para poseer nuestras vidas en
santidad y honor, tal como nos instruyé Tu Shaliaj Sha'ul, para que no caigamos en la
fornicacion de las naciones que no Te conocen.

Que nuestro camino sea seguro, Adon, y que Tu Terror de Elohim proteja nuestra
familia y nuestra comunidad de los ataques del enemigo. Permite que nuestra
Teshuvdh sea genuina, subiendo a Bet-‘El—la Casa de Adonai, que eres T mismo—
para edificar alli un altar de obediencia, gratitud y fidelidad. Que Tu Reino, el Maljut
de Yeshua, sea manifestado en nosotros ahora y por siempre. Amén.

Mas Recursos del Reino de Yeshtia HaMashiaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshiia HaMashiaj.

+Recursos del Ministerio Judio Mesianico de Biblia Tordh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

| 16


https://torahviviente.com

