
| 1

 Listen to this article

Génesis 34:1-35:11 15
Abdías 1:15-21 (El juicio y la restauración)
1 Tesalonicenses 4:3-8 (La santidad y la pureza)

¡Shalom U’Vrakhah!

Es un verdadero honor y, la verdad, una profunda responsabilidad la que asumimos
juntos al sumergirnos en la Toráh de Adonái. Nuestro enfoque está centrado,
irrevocablemente, en la revelación de Yeshúa haMashíaj como el Rey y la esencia
misma del Reino de Yeshúa. Comprendemos que en Él, la Toráh, los Profetas y los
Escritos (el Tanakh) hallan su completo y glorioso cumplimiento. Es imposible
separar al Eterno, Adonái, de Yeshúa haMashíaj, porque la verdad bíblica que nos da
vida nos enseña que Ellos son Ejad (Uno), una unidad indivisible y eterna.

Estamos aquí, entonces, para desentrañar la Parashá Vayishlaj y, específicamente, la
quinta Aliyáh, con una profundidad que, yo creo, nos llevará a un nivel de
comprensión más allá de lo superficial, o sea, buscando la revelación del Mesías en
cada detalle.

Punto 1. Bereshit – Génesis 34:1-35:11

La Aliyáh 5 de Parashá Vayishlaj es, sin duda, una de las más crudas y complejas de
Bereshit (Génesis), marcando la trágica transición de Ya’akov (Jacob) de un
seminómada temeroso a un patriarca consolidado en la tierra de Kena’an (Canaán).
Esta porción aborda la deshonra de Dináh y la violenta respuesta de Shim’ón
(Simeón) y Leví, culminando con la orden de Adonái a Ya’akov de retornar a Bet-‘El
(Betel) para purificarse y reafirmar el Pacto.

Texto

a-Texto Hebreo b-Palabra
Hebrea

Fonética
(Tiberiana)

Traducción
Palabra por
Palabra

Traducción
Literal del
Verso



| 2

a-Texto Hebreo b-Palabra
Hebrea

Fonética
(Tiberiana)

Traducción
Palabra por
Palabra

Traducción
Literal del
Verso

בְּרֵאשִׁית לֶח Génesis
34:1

וַתֵּצֵא וַתֵּצֵא Va-te-tsé’ Y salió
Y salió
Dináh, hija
de Leáh,

דִינָה֙ דִינָה Di-náh Dináh
בַת־לֵאָה֘ בַת־לֵאָה Bat-Le’áh hija de Leáh
אֲשֶׁר֙ אֲשֶׁר Ashér quien
יָלְדָ֣ה יָלְדָה Yá-le-dáh ella dio a luz
לְיַעֲקֹ֔ב לְיַעֲקֹב le-Ya’akóv a Ya’akov
לִרְא֖וֹת לִרְאֹות lir’ót para ver
בִּבְנ֣וֹת בִּבְנֹות bi-vnót las hijas de
הָאָֽרֶץ׃ הָאָרֶץ ha-‘Árets la tierra.
וַיְהִי הַיּוֹם
לֶדֶךְ

Génesis
35:1

וַיֹּ֤אמֶר וַיֹּאמֶר Va-yó-mer Y dijo Y dijo Elohím
a Ya’akov:

אֱלֹהִים֙ אֱלֹהִים Elohím Elohím
אֶל־יַעֲקֹ֔ב אֶל־יַעֲקֹב El-Ya’akóv a Ya’akov
ק֛וּם קוּם Kum Levántate
עֲלֵ֥ה עֲלֵה aléf sube
בֵית־אֵ֖ל בֵּית־אֵל Beit-‘Él a Bet-‘El
וְשֶׁב־שָׁ֑ם וְשֶׁב־שָׁם ve-shév-sham y habita allí
וַעֲשֵׂה־שָׁ֣ם וַעֲשֵׂה־שָׁם va-‘a-séh-sham y haz allí
מִזְבֵּ֗חַ מִזְבֵּחַ Mizbé’aj un altar
לָאֵל֙ לָאֵל la-‘Él al ‘Él

הַנִּרְאֶ֣ה הַנִּרְאֶה ha-ni-réh el que se te
apareció

אֵלֶ֔יךָ אֵלֶיךָ e-lé-kha a ti
בְּבָרְחֲךָ֕ בְּבָרְחֲךָ be-vor-ja-khá al huir tú
מֵעֵשָׂ֖ו מֵעֵשָׂו me-‘Esáv de ‘Esáv
אָחִֽיךָ׃ אָחִיךָ a-jí-kha tu hermano.

d-Comentario Mesiánico de la porción de la Toráh:

La Aliyáh 5 es el relato del caos que debe ser purificado. Yo veo en el episodio de



| 3

Dináh, Shim’ón y Leví, una profunda sombra profética de la necesidad de redención
radical antes de la entrada al verdadero pacto.

El acto de Shim’ón y Leví (Génesis 34:25-29) es condenado por Ya’akov (Génesis
34:30), no tanto por la injusticia hacia Shéjem (Siquem) y Jamór (Hamor), sino por el
peligro que representa para la existencia de la familia de Ya’akov. La traición,
envuelta en el manto del Pacto (la circuncisión), es una advertencia terrible sobre el
uso de los signos sagrados para fines impíos y carnales.

El Mesías, Yeshúa haMashíaj, viene a resolver este dilema:

Justicia sin Venganza Carnal: La Toráh nos exige justicia, pero la venganza a1.
través del engaño (como hicieron Shim’ón y Leví) es una abominación. Yeshúa
nos ofrece la verdadera justicia de Adonái, una que satisface la demanda santa
sin recurrir a la espada carnal de la humanidad caída.
El Retorno a Bet-‘El (Génesis 35:1): Después del pecado y la inmundicia,2.
Adonái interviene y ordena a Ya’akov subir a Bet-‘El (Casa de ‘Él) y hacer allí un
Mizbé’aj (altar). Este es el verdadero arrepentimiento (Teshuváh). Bet-‘El, el
lugar donde Ya’akov había hecho un voto inicial (Génesis 28:20-22), simboliza la
reconsagración. Yeshúa es nuestro Bet-‘El personal, el lugar de encuentro y
purificación, pues en Él, el Tabernáculo y la Casa de Elohím (el Templo) se
hacen carne. Ya no necesitamos regresar a un lugar físico, sino a la presencia
del Mesías para limpiar los “ídolos” que tenemos escondidos (Génesis 35:2). La
purificación de los ídolos antes de la reconsagración es un tipo claro de la
Tevilah (inmersión) y el abandono de la vieja vida antes de entrar al Reino.

Punto 2. Haftaráh: Abdías 1:15-21 (El juicio y la restauración)

La Haftaráh, el libro completo de Ovadiah (Abdías), se conecta con Vayishlaj a través
del tema central del conflicto perpetuo entre Ya’akov y su hermano ‘Esáv (Esaú), del
cual desciende la nación de Edom (la nación juzgada en la Haftaráh).

Texto Interlineal Anotado Hebreo-Español (Fragmento Representativo)

a-Texto Hebreo b-Palabra Hebrea Fonética
(Tiberiana)

Traducción
Palabra
por
Palabra

Traducción
Literal del
Verso

עֹבַדְיָה א:טו Abdías
1:15



| 4

a-Texto Hebreo b-Palabra Hebrea Fonética
(Tiberiana)

Traducción
Palabra
por
Palabra

Traducción
Literal del
Verso

כִּֽי־קָר֣וֹב כִּֽי־קָרֹוב Ki-karóv Porque
cercano

Porque
cercano
está el Día
de Adonái

יוֹם־יְהוָה֙ יוֹם־יְהוָה Yom-Adonái Día de
Adonái

עַל־כָּל־הַגּוֹיִ֑ם עַל־כָּל־הַגֹּויִם Al kol-ha-
Goyím

sobre todas
las naciones

כַּאֲשֶׁ֤ר כַּאֲשֶׁר Ka’ashér Como que
עָשִׂ֙יתָ֙ עָשִׂיתָ Asítah hiciste tú
יֵעָ֣שֶׂה יֵעָשֶׂה Ye’aséh será hecho
לָּ֔ךְ לָּךְ Lákh a ti

גְּמֻלְךָ֖ גְּמֻלְךָ Gemu-lekhá tu
recompensa

יָשׁ֥וּב יָשׁוּב Yashúv regresará

בְּרֹאשֶֽׁךָ׃ בְּרֹאשֶֽׁךָ be-roshékha sobre tu
cabeza.

עֹבַדְיָה א:כא Abdías
1:21

וְעָל֤וּ וְעָל֨וּ Ve-‘alú Y subirán
Y subirán
salvadores
al monte de
Tsiyón

מוֹשִׁעִים֙ מוֹשִׁעִים Moshíím salvadores
בְּהַ֣ר בְּהַר be-Har en el monte
צִיּ֔וֹן צִיּוֹן Tsiyón Tsiyón
לִשְׁפֹּ֖ט לִשְׁפֹּט lishpót para juzgar
אֶת־הַ֣ר אֶת־הַר Et-Har a el monte
עֵשָׂ֑ו עֵשָׂו ‘Esáv ‘Esáv
וְהָיְתָ֥ה וְהָיְתָה Ve-ha-ye-táh Y será
לַֽיהוָה֙ לַֽיהוָה la-Adonái para Adonái
הַמְּלוּכָֽה׃ הַמְּלוּכָֽה ha-Melukháh el Reino.

Comentario Mesiánico:

La conexión es directa: Edom es la descendencia de ‘Esáv, el hermano de Ya’akov,



| 5

cuya enemistad se gestó desde el vientre. En Vayishlaj, Ya’akov está lidiando con su
propio conflicto familiar interno (la crisis de Dináh), que es la continuación de las
tensiones con ‘Esáv. Ovadiah (Abdías) proyecta esta lucha familiar a una escala
cósmica y escatológica.

El tema central es el Yom Adonái (Día de Adonái), donde se aplica el principio de
Middáh k’neged Middáh (“medida por medida”): “Como tú hiciste se hará
contigo; tu recompensa volverá sobre tu cabeza” (Abdías 1:15). Edom es
juzgado por su orgullo y, crucialmente, por su falta de solidaridad y regocijo ante la
calamidad de su “hermano” (Israel/Ya’akov).

Yeshúa haMashíaj es el Rey que viene a establecer este Reino (Abdías 1:21: “Y
el reino será de Adonái”). Él es el ejecutor del Yom Adonái, quien traerá juicio a toda
la arrogancia humana (representada por Edom) y a la vez establecerá la completa
restauración de Su pueblo. Los “salvadores” (Moshí’ím) que suben a Har Tsiyón
(Monte Sión) son una profecía que se cumple en el Mesías y en Su Kahal (asamblea)
—la Kehiláh Mesiánica— que, bajo Su autoridad, participará en el juicio de las
naciones (como se refleja en los escritos del Brit Hadasháh). Es la promesa de que el
linaje redentor de Ya’akov, finalmente, prevalecerá sobre la descendencia de ‘Esáv,
no por engaño o carnalidad, sino por la autoridad soberana de Adonái mismo.

Aplicación Espiritual:

La Haftaráh nos recuerda que la justicia divina es infalible. Para nosotros, creyentes
en Yeshúa, la aplicación es dual: juicio y santificación. Si bien Edom representa la
carne y el mundo (la vida en Térem -lo que precede a lo sagrado-, como el pecado en
Génesis 34), nosotros hemos sido llamados a la Santidad. Nuestro llamado es vivir
de manera opuesta al orgullo edomita, abrazando la humildad y la pureza que
Mashíaj nos ha impartido. La esperanza reside en que el Reino, el Maljút de Yeshúa,
es seguro, y con Él, la restauración completa de la Casa de Ya’akov.

Punto 3. Brit Hadasháh: 1 Tesalonicenses 4:3-8 (La santidad y la pureza)

Este pasaje, escrito por Sha’úl (Pablo), aborda la santificación (K’dusháh), que es la
voluntad de Adonái para Su pueblo. Su conexión con la Toráh (Génesis 34) y la
Haftaráh (Abdías 1) es innegable: el caos de Dináh en Shéjem se origina por la falta
de K’dusháh y la rendición a la impureza sexual. Sha’úl nos da el camino del Reino
para evitar caer en el juicio prometido a las naciones impías (Edom).

Texto Interlineal Anotado Arameo-Español (Peshita con Fonética Siríaca
Oriental)



| 6

a-Texto
Arameo
(Peshita)

Fonética (Siríaca
Oriental)

Traducción
Palabra por
Palabra

Traducción Literal del
Verso

ܗܢܘܢ ܓܝܪ ܕܨܒܝܢ Hanon gír
d’tsawín

Esto porque que la
voluntad 1 Tesalonicenses 4:3

ܐܠܗܐ ܕܬܗܘܘܢ
ܩܕܝܫܝܢ

Aláha d’tehón
qadishín

de Aláha que seáis
santos

Porque esta es la
voluntad de Aláha: que
seáis santos,

ܘܬܪܚܩܘܢ ܢܦܫܟܘܢ
ܡܢ ܙܢܝܘܬܐ

w’terhaqún
nafshkún min
zaniyúta

y os abstengáis
vuestras almas de la
fornicación.

y os apartéis vosotros de
la fornicación.

ܘܕܢܗܘܐ ܝܕܥ W’dnehwéh yádá’ Y que sea conocido 1 Tesalonicenses 4:4

ܐܢܫ ܐܢܫ ܡܢܟܘܢ ánash ánash
mínkún

cada persona de
vosotros

Que cada uno de vosotros
sepa poseer

ܕܢܩܢܐ ܡܐܢܐ
ܕܝܠܗ

d’néqna má’na
diléh que posea su vasija su propia vasija

ܒܩܕܝܫܘܬܐ
ܘܒܐܝܩܪܐ

b’qadishúta
w’v’íqra

en santidad y en
honor en santidad y en honor.

Nota: MarYah (ܡܪܝܐ), que significa “Señor” o “Maestro”, es el término utilizado en el
Arameo Peshita para referirse a Adonái/Yeshúa, reflejando el monoteísmo de la
Deidad única.

Comentarios Exhaustivos:

El término arameo zaniyúta (ܙܢܝܘܬܐ), que se traduce como fornicación o inmoralidad
sexual, abarca la misma amplitud de impureza que se violó en el caso de Dináh, que
es la vil’áh o deshonra en Yisra’el. Sha’úl, un talmid jajam (discípulo sabio),
establece la santificación (Q’dusháh) como la voluntad explícita de Adonái. Es el
antídoto al caos de Génesis 34.

El verso 4:4 es crucial: “ܕܢܩܢܐ ܡܐܢܐ ܕܝܠܗ” (d’néqna má’na diléh), traducido como
“que posea su vasija” (o su propio cuerpo/esposa). El concepto de má’na (vasija)
refleja la enseñanza judía de que el cuerpo es un recipiente que debe ser honrado y
controlado. Esta instrucción, en el contexto de la Kehiláh de Tesalónica, yo creo que
se enfoca en dos puntos: el control del propio cuerpo para evitar la impureza pagana
(nefesh – alma) y la pureza dentro del matrimonio. Esto se opone directamente al
desenfreno de las naciones (Goyím) que “no conocen a Aláha” (v. 5), es decir, los
Edomitas espirituales que actúan sin ley ni conciencia, tal como la condena en
Ovadiah.

Conexión con la Toráh y Haftaráh:



| 7

Toráh (Génesis 34): Dináh salió a ver (לִרְא֖וֹת, lir’ot) a las hijas de la
tierra, y Shéjem la vio (וַיַּרְא, va-yár). El inicio de la tragedia es una falta de
contención y separación, llevando a la inmundicia (tum’áh). El Brit Hadasháh, a
través de Sha’úl, nos ordena lo opuesto: la abstención de la zaniyúta y la
posesión de la propia vasija en santidad. Donde la familia de Ya’akov falló por
falta de santidad y luego por venganza carnal, el Nuevo Pacto exige la pureza
como camino de paz.
Haftaráh (Abdías 1): El juicio de Edom es por su orgullo y maldad, que Sha’úl
identifica como el comportamiento de los Goyím que no conocen a Adonái. La
santificación es, por tanto, el medio por el cual la Kehiláh Mesiánica se
diferencia de las naciones destinadas al juicio. Vivir en pureza es la forma de
manifestar el Reino de Yeshúa en la tierra, contrastando la carnalidad que
provoca la ira del Eterno.

Reflexión Mesiánica: La Divinidad de Yeshúa haMashíaj:

En el versículo 8, Sha’úl eleva la transgresión de la santidad: “El que desecha esto
no desecha a hombre, sino a Aláha (Elohím), Quien les da Su Ruaj
Hakodesh”. La autoridad de la orden de santificación es la de Adonái. El hecho de
que Yeshúa es el centro de esta enseñanza de K’dusháh es crucial.

El Ruaj Hakodesh (Espíritu Santo) es dado por Aláha/Elohím. Nosotros entendemos
que Yeshúa, siendo el MarYah (Adon) del Pacto Renovado, es Quien, junto con el
Padre, envía el Ruaj. En la teología monoteísta de la Kehiláh Mesiánica, esto es
evidencia de la unidad (Ejad) de la Deidad. Despreciar la instrucción de santidad es
despreciar al propio Yeshúa haMashíaj, quien es el Elohím Alef Tav manifestado
en carne, pues Él es la fuente de la santidad y Quien nos ha llamado a vivir en pureza
para ser parte de Su Maljút (Reino). Él es el Cordero de Pésaj que nos limpia y nos
da el poder para vivir esa vida santa.

Punto 4. Contexto Histórico y Cultural

Para ser honesto, cuando examinamos la Aliyáh 5, vemos un choque de mundos en
Kena’an. El incidente de Dináh no es solo una historia de violación, es un caso de
derecho internacional antiguo y de honor tribal.

Contexto del Periodo Patriarcal (Génesis 34): La familia de Ya’akov, aunque
elegida, vivía entre los pueblos Kena’aní (cananeos) y Jivi (heveos). El príncipe
Shéjem buscó legitimar el acto a través del Nisu’ín (matrimonio), ofreciendo
una gran dote (Móhar). Desde el punto de vista de Jamór, él estaba actuando



| 8

honorablemente. La deshonra radicaba en que Shéjem tomó a Dináh antes del
acuerdo, y más aún, que Shim’ón y Leví usaron la circuncisión (el signo del
Pacto con Adonái) como un engaño mortal. Esto prefigura cómo la identidad
sagrada puede ser profanada y manipulada, algo que, francamente, ha ocurrido
muchas veces en nuestra historia.
El Mishkan (Tabernáculo) y el Templo: La orden de Adonái a Ya’akov de ir a
Bet-‘El (Génesis 35) implica la remoción de los dioses ajenos y la purificación de
los utensilios. Yo veo aquí la primera instrucción implícita de pureza
ceremonial antes de la adoración a Adonái. Los utensilios de Dináh y los
sirvientes, probablemente contaminados por el contacto con los Kena’aním y
sus ídolos, debían ser limpiados. Esto es el fundamento de lo que más tarde se
codificaría en las leyes de Tum’áh (inmundicia) y Tohoráh (pureza) para el
servicio del Mishkan.
Qumrán y Escritos Mesiánicos/Nazarenos: Los escritos de Qumrán (los
Rollos del Mar Muerto) enfatizan enormemente la pureza ritual y la separación
de la inmundicia, especialmente la sexual y la idolátrica. La Regla de la
Comunidad y otros textos reflejan una estricta adhesión a la Halajáh (ley judía)
para crear una Kehiláh santa, un “Templo en el desierto”. La enseñanza de
Sha’úl en 1 Tesalonicenses 4:3-8 sobre la abstención de la fornicación refleja
este mismo imperativo de pureza que era vital en el Judaísmo del Segundo
Templo y en el naciente Movimiento Nazareno, que entendía la santidad
personal como el verdadero Beit Hamikdash (Templo) del Ruaj Hakodesh.

Punto 5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas

Comentarios Rabínicos:

Midrashim sobre Shim’ón y Leví: La tradición rabínica, en general, condena
el método de Shim’ón y Leví (engañar bajo el pretexto de la circuncisión)
mientras reconoce la justicia de su indignación por la deshonra de su hermana.
El Midrash enfatiza que el pecado de los hermanos fue el exceso de celo y la
profanación del Pacto. Rashi, por ejemplo, señala el peligro del acto, que puso
en riesgo a toda la familia de Ya’akov.
Comentario sobre Bet-‘El: La orden de Adonái a Ya’akov de subir a Bet-‘El
(Génesis 35:1) es interpretada como un mandato de Teshuváh
(arrepentimiento). Los Rabinos entienden que Ya’akov había faltado a su
promesa de Bet-‘El y, además, no había purificado completamente su casa de
los ídolos traídos por Rajel de su padre (Laban). La purificación es, por tanto, un
requisito para el reencuentro con Elohím.



| 9

Comentario Judío Mesiánico:

La deshonra de Dináh es una profecía social sobre el exilio de Yisra’el. Nuestra
gente, al “salir a ver las hijas de la tierra” (alejarse de la pureza de la Toráh), queda
expuesta a la asimilación y la profanación por parte del mundo (Shéjem).

Yeshúa haMashíaj es el único que puede sacarnos de esa vil’áh. El incidente de
Génesis 34 muestra que la circuncisión por sí sola (el signo del Pacto) no salva si el
corazón no está circuncidado. Shim’ón y Leví usaron la mitzvah como un arma;
Yeshúa, en cambio, llevó el peso de la maldición del Pacto al Madero (poste) para
darnos la verdadera circuncisión del corazón por el Ruaj Hakodesh (Romanos
2:29).

Notas de los primeros siglos:

Los escritos nazarenos del primer siglo, incluido Sha’úl, ven la santidad sexual como
una manifestación de la vida del Reino. La inmoralidad (Génesis 34) era vista como el
pecado de los Goyím y lo que trajo juicio en Sodomá y Gomoráh. Cuando Sha’úl
insiste en 1 Tesalonicenses 4:3-8, está diciendo: “Ustedes, que son el pueblo de
Yeshúa, deben ser diferentes de las naciones que lo rodean.” La ética
mesiánica es la Toráh escrita en el corazón, que protege de la carnalidad que llevó a
la familia de Ya’akov a la crisis. La resurrección y el regreso de Yeshúa (Parousía)
son la motivación máxima para la K’dusháh (santidad), como se ve claramente en 1
Tesalonicenses 4:13-18.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematría:

Gramática/Léxico: La palabra para deshonrar es ָוַיְעַנֶּה (vay’anéha,
Génesis 34:2), que significa “afligir, humillar, forzar”. Es la misma raíz de la
opresión de Mitzráyim (Egipto).
Guematría: El nombre de Dináh (דִּינָה) tiene un valor de 69. La palabra
hebrea para “deshonra” es Qalón (קָלוֹן), valor 186. La palabra que
representa el concepto de Santidad (K’dusháh, קְדֻשָּׁה) tiene un valor de
410. La lección de esta Aliyáh, desde una perspectiva de Guematría, podría ser:
la deshonra (la caída) exige un retorno al llamado de la Santidad por medio de
Adonái.

Punto 6. Análisis Profundo de la Aliyáh

La Aliyáh 5 de Vayishlaj (Génesis 34:1-35:11) es, en esencia, la crónica de una
profunda crisis ética y espiritual en el seno de la familia de Ya’akov. Yo diría que



| 10

esta sección funciona como un catalizador, obligando al patriarca y a su clan a
enfrentar la realidad de que la bendición de Adonái exige una separación radical
del entorno cananeo.

Análisis y Comentario Judío y Mesiánico de la Aliyáh:

La deshonra de Dináh por Shéjem no es solo una ofensa personal, sino una agresión
contra el honor de la Kehiláh (Génesis 34:7), una “vileza en Yisra’el, cosa que no se
debe hacer.” La respuesta de Shim’ón y Leví, aunque motivada por una indignación
legítima, es carnal y manipuladora. Usaron la mitzvah sagrada de la circuncisión
como un velo para el asesinato y el saqueo. ¡La verdad es que esto es terrible! Se
profanó el signo del Pacto para llevar a cabo una venganza sangrienta, demostrando
que la posesión de las Mitzvot sin el Ruaj Hakodesh puede llevar a la hipocresía letal.

El castigo por este acto, o sea, la dispersión profética de las tribus de Shim’ón y Leví
(Génesis 49:5-7), se convierte en un Tzelál (sombra) y Tavnit (patrón redentor). El
celo por la justicia debe estar enmarcado por la santidad de Adonái, no por la ira
humana.

Conexión con la Haftaráh (Abdías):

La Haftaráh, al juzgar a Edom (descendencia de ‘Esáv), refuerza el principio de
retribución justa. Shim’ón y Leví aplicaron una retribución injusta y engañosa
sobre Shéjem. El juicio de Adonái, revelado por Ovadiah, será perfecto: Middáh
k’neged Middáh. La soberbia y la carnalidad de Edom (que se regocijó en la caída de
Ya’akov/Yisra’el) es el equivalente espiritual de la actitud cananea hacia la pureza de
la familia del pacto. Yeshúa haMashíaj es el único ejecutor que puede cumplir con
esta justicia sin caer en la corrupción de Shim’ón y Leví. Él juzgará la carnalidad de
Edom y de las naciones, pero lo hará con la autoridad incuestionable de Adonái
Ejad.

Conexión con el Brit Hadasháh (1 Tesalonicenses):

La respuesta a la crisis de Génesis 34 es Génesis 35: la purificación y el retorno a
Bet-‘El. Esta es la misma solución que ofrece Sha’úl. Para evitar caer en la zaniyúta
(fornicación) y la vileza de las naciones (como Shéjem), la Kehiláh debe abrazar la
Q’dusháh (santidad) (1 Tesalonicenses 4:3). La santificación es el Bet-‘El del
Nuevo Pacto. El llamamiento es a la separación ética, no geográfica. La ofensa de
Shéjem era un asunto de nefesh (alma carnal) y la respuesta de Sha’úl es que
poseamos nuestra má’na (vasija/cuerpo) en qadishúta (santidad) y íqra (honor). Yo
veo, en la instrucción de Sha’úl, la Halajáh (el camino) para que la Casa de Ya’akov
viva de tal manera que el nombre de Adonái no sea profanado entre las naciones,
como sucedió en Shéjem.



| 11

Punto 7. Tema Más Relevante de la Aliyáh

El tema central, y para mí el más relevante de la Aliyáh 5, es: La Necesidad de la
Consagración Total y la Separación (Perishút) del Mundo, Previa a la
Reafirmación del Pacto.

Este es importante en el contexto de la Toráh porque la historia de Yisra’el es la
historia de un pueblo llamado a ser Kadosh (apartado) en medio de las naciones.
Cuando Ya’akov está en peligro de ser destruido por sus vecinos (Génesis 34:30), la
única solución no es la estrategia militar, sino la intervención divina que exige la
purificación espiritual.

Conexión con Yeshúa y la Continuidad Toráh/Brit Hadasháh:

Ya’akov vs. El Mundo: El regreso a Bet-‘El implica abandonar la vida en
Shéjem, un lugar que representa el compromiso con el mundo y sus prácticas
inmundas. Yeshúa haMashíaj es el que nos llama a salir de la “Babilonia” (el
sistema mundial) para vivir en Su Reino. Él es la puerta de Bet-‘El (Jn 1:51), el
lugar donde el cielo se une con la tierra. La purificación de los “dioses ajenos”
(Génesis 35:2) es análoga a la instrucción de Yeshúa de amar a Adonái sobre
todas las cosas y no tener ídolos en nuestros corazones. Es imposible tener un
altar a Adonái si seguimos escondiendo ídolos bajo el roble (Génesis 35:4).

Conexión Temática con los Moedim de Elohím:

Esta Aliyáh se conecta profundamente con Yom Kipur (Día de Expiación) y,
subsecuentemente, con Sukkot (Fiesta de los Tabernáculos).

Yom Kipur (Purificación): La orden de Ya’akov: “Quitad los dioses ajenos1.
que hay entre vosotros, y limpiaos, y mudad vuestros vestidos” (Génesis
35:2), es el patrón arquetípico de la Teshuváh y la purificación exigida en Yom
Kipur. El pueblo debe humillarse y limpiarse ritual y espiritualmente antes de
poder encontrarse con Adonái en Su santidad.
Sukkot (Morada y Alegría): Solo después de la purificación y la obediencia2.
(Génesis 35:5: “Hubo terror de Elohím”) se les permite a Ya’akov y su familia
morar en Bet-‘El (la casa de Elohím). Sukkot, la Fiesta de Morar/Regocijarse,
celebra la presencia de Adonái con Su pueblo después de que la purificación de
Yom Kipur ha sido realizada. El establecimiento del altar en Bet-‘El es la
inauguración de una morada santa con Adonái, un patrón que se cumple en
Yeshúa, quien es Sukkot hecho carne (la Palabra se hizo carne y tabernaculó
entre nosotros), permitiéndonos morar en Él después de la expiación.



| 12

Punto 8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah

La Aliyáh 5 está saturada de Tzelalim (sombras) y Tipos que revelan la obra
redentora de Yeshúa haMashíaj.

Tipos, Sombras y Patrones Redentores (Tavnitot):

El Engaño de la Circuncisión (Tipo Negativo): La circuncisión carnal usada1.
como medio de traición (Génesis 34:25) es el Tipo de la religión externa sin el
corazón transformado. Yeshúa trae la circuncisión del corazón (Romanos
2:29), una obra del Ruaj Hakodesh que extirpa la carnalidad (el Yetser haRá).
Su Pacto, el B’rit Hadasháh, no se basa en el engaño y la carne, sino en la
Verdad y el Espíritu.
Bet-‘El como el Lugar de Encuentro (Tipo): Ya’akov necesita regresar a Bet-2.
‘El para restablecer su relación con Adonái (Génesis 35:1). Yeshúa es el Lugar
de Encuentro (Bet-‘El) definitivo. El Mesías es la escalera que une el cielo y la
tierra (Jn 1:51, aludiendo a Génesis 28). En Él, el altar (el Mizbé’aj) es perfecto
y eterno; ya no necesitamos construir uno de piedras, sino que entramos en el
sacrificio perfecto que Él ya realizó en el Madero (poste).
La Remoción de Ídolos (Patrón Redentor): El acto de Ya’akov de enterrar3.
los dioses ajenos y los zarcillos (objetos de superstición) bajo el roble cerca de
Shéjem (Génesis 35:4) es el Tavnit de la Teshuváh genuina. Para entrar en el
Reino de Yeshúa, se requiere el abandono total de las lealtades ajenas. Él no
acepta un corazón dividido.

Análisis Lingüístico y Títulos Proféticos:

En Génesis 35:11, Adonái se le aparece a Ya’akov y dice: “Yo soy ‘El Shaddái” (אֵל
Este título, que se traduce a menudo como ‘Él Todopoderoso, implica el .(שַׁדַּי
concepto de Suficiencia y Nutrimento. El Mesías, Yeshúa, es nuestro ‘El Shaddái
personal y suficiente. Él es el Pan de Vida (el Nutrimento) y Aquel que tiene toda
autoridad (todopoderoso). Al revelarse así en Bet-‘El, Adonái reconfirma que Él es
suficiente para la protección y el cumplimiento de las promesas.

Cumplimiento Tipológico en el Brit Hadasháh:

El contraste entre la venganza carnal de Shim’ón y Leví (los “salvadores” humanos) y
la justicia de Adonái en el Mesías es el cumplimiento central. Yeshúa sube al Monte
(el Monte Tsiyón de Ovadiah 1:21) no para vengarse, sino para redimir. La profecía:
“Y subirán salvadores (Moshí’ím) al monte de Tsiyón para juzgar al monte de
‘Esáv” (Abdías 1:21), se cumple en Yeshúa como el Juez y Rey, y en Su Kahal que



| 13

juzgará al mundo (1 Corintios 6:2).

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apócrifos

Midrashim:

El Midrash Tanhuma (Vayishlaj 11), y el Midrash Rabbah (Bereshit 80:11),
debaten intensamente la acción de Shim’ón y Leví. Algunos rabinos (como Rabí
Shimon ben Gamli’el) condenan su violencia extrema, pues profanó la hospitalidad
(aunque bajo engaño) y puso en peligro la casa de Ya’akov. Sin embargo, otros
justifican su celo, basándose en la ley de Noaj, que exige la justicia por el
derramamiento de sangre o la deshonra grave. Se argumenta que los hombres de
Shéjem merecían la muerte por su complicidad en el rapto y la violación, y que se les
juzgó por la ley cananea que no castigaba tal acto. El mensaje subyacente que yo
destaco es la tensión entre la Ley de Adonái (que prohíbe el asesinato/engaño) y la
Ley de las naciones (que tolera la vileza).

Targumim:

Targum Onqelos (Génesis 34:13): Es clave en este pasaje. Traduce la
palabra hebrea ‘orláh (prepucio/incircuncisión) de una manera que subraya el
desprecio. Donde el hebreo dice que sería “deshonra” dar a Dináh a un
incircunciso (jérpáh), el Targum subraya el concepto de profanación e
inmundicia. Esto refuerza la idea de que la circuncisión es más que un ritual,
es un marcador de pureza y separación.
Targum Yerushalmí (Génesis 35:4): Sobre la remoción de los ídolos, este
Targum amplía y narra cómo Ya’akov no solo enterró los ídolos físicos, sino
también amuletos y objetos mágicos asociados con la idolatría, enfatizando la
purificación total de cualquier práctica pagana antes de ir a Bet-‘El.

Apócrifos (no Cabalá):

El Libro de los Jubileos (Jubileos 30:1-26) narra el incidente de Dináh con mucha
mayor severidad hacia Shéjem y Jamór. En Jubileos, la acción de Shim’ón y Leví es
casi santificada, interpretada como la defensa celosa del honor de Yisra’el, y la
prohibición de casar a las hijas de Ya’akov con Goyím incircuncisos se establece
como una ley eterna basada en la “orden de los Malajím (ángeles).” Esto, para ser
honesto, refleja cómo las comunidades del Segundo Templo luchaban por codificar la
estricta separación requerida por la Toráh.



| 14

Punto 10. Mandamientos Encontrados o principios y valores

La Aliyáh 5 contiene principios éticos y mitzvot fundacionales que se refinan bajo el
Brit Hadasháh:

Principio de Santidad Sexual (Q’dusháh): Prohibición de la1.
fornicación/inmoralidad sexual (Génesis 34:2). Aplicación en el Brit
Hadasháh: Este se convierte en un mandamiento central para la Kehiláh (1
Tesalonicenses 4:3), demostrando que el Mesías no abolió el estándar de
moralidad de la Toráh, sino que lo intensificó, exigiendo pureza en el cuerpo y el
espíritu, y el control de la “vasija” (1 Tesalonicenses 4:4).
Principio de Justicia/No Venganza Personal: Prohibición del asesinato y del2.
uso del engaño. La ley de Adonái es la fuente de la justicia, no el celo carnal de
los hombres (Génesis 34:25-30). Aplicación en el Brit Hadasháh: Yeshúa nos
enseña a buscar la justicia del Reino, no la venganza (Mateo 5:38-39). La
justicia es reservada para Adonái (Romanos 12:19), mientras que nosotros
estamos llamados a la reconciliación y el perdón.
Principio de Monoteísmo y Separación de la Idolatría: Mandato de3.
remover los dioses ajenos (Génesis 35:2). Aplicación en el Brit Hadasháh: El
Mesías nos libera de toda forma de idolatría. La idolatría moderna incluye la
codicia, el materialismo y las pasiones desordenadas (Colosenses 3:5). El Ruaj
Hakodesh nos da el poder para enterrar los ídolos del corazón.

Punto 11. Preguntas de Reflexión

Propongo estas cinco preguntas que invitan al debate profundo:

¿Cómo podemos diferenciar el “celo justo” de Shim’ón y Leví (que castiga la1.
ofensa) de la “venganza carnal” (que usa el engaño y profana el Pacto), y de qué
manera la obra de Yeshúa haMashíaj nos muestra el camino correcto para la
justicia?
Adonái le ordena a Ya’akov regresar a Bet-‘El y purificarse. En nuestra vida,2.
¿cuáles son los “dioses ajenos” o las “prácticas de Shéjem” que hemos
escondido bajo el roble, y qué implica una verdadera Teshuváh
(arrepentimiento) para la Kehiláh hoy?
Si la Haftaráh nos enseña que la recompensa de Edom recaerá sobre su cabeza3.
(Middáh k’neged Middáh), ¿cómo se relaciona este principio de juicio justo con
la gracia y el perdón que hemos recibido en Yeshúa haMashíaj, sin anular la ley



| 15

moral?
Sha’úl nos insta a poseer nuestra “vasija” (má’na) en santidad (1 Tesalonicenses4.
4:4). ¿Cómo se aplica este mandamiento de Q’dusháh a la asimilación cultural y
las normas de moralidad sexual prevalentes en nuestro contexto
contemporáneo?
Considerando que Adonái se reveló como ‘El Shaddái a Ya’akov tras la5.
purificación, ¿de qué manera el encuentro con Yeshúa, nuestro ‘El Shaddái
definitivo, nos capacita para la santidad y la obediencia que la familia de
Ya’akov tuvo que esforzarse tanto en alcanzar?

Punto 12. Resumen de la Aliyáh

La Aliyáh 5 de Parashá Vayishlaj narra la deshonra de Dináh y la violenta respuesta
de sus hermanos, Shim’ón y Leví, contra la ciudad de Shéjem. El clímax narrativo y
teológico no es el conflicto, sino la intervención de Adonái. El Eterno, nuestro
Elohím, ordena a Ya’akov a abandonar el lugar de la impureza, purificar su casa de
toda idolatría (“dioses ajenos”) y subir a Bet-‘El para reafirmar el Pacto y construir
un altar. Este acto de obediencia resulta en la protección divina (“terror de Elohím”
sobre las ciudades vecinas), permitiendo a Ya’akov llegar seguro y cumpliendo la
promesa hecha.

Aplicación en Mashíaj: El incidente ilustra que la santidad y la separación del
mundo (Shéjem) son innegociables para el pueblo del Pacto. La venganza carnal
(Shim’ón/Leví) es condenada, pero la justicia (Abdías) es prometida. Yeshúa
haMashíaj es el Bet-‘El viviente, la única vía para la verdadera purificación (Yom
Kipur) y la morada santa con Adonái (Sukkot). Él nos otorga la justicia y la Q’dusháh
del Ruaj Hakodesh, permitiéndonos cumplir con la voluntad de Adonái (1
Tesalonicenses 4:3) y desechar los ídolos del corazón.

Punto 13. Tefiláh de la Aliyáh

Tefiláh de la Aliyáh: El Llamado a Bet-‘El y la Pureza

Barúj atáh Adonái, Elohím Alef Tav, fuente de toda santidad y pureza. Elevamos
nuestra voz hacia Ti, ‘El Shaddái, reconociendo que Tu voluntad es nuestra
Q’dusháh. Te pedimos, MarYah Yeshúa haMashíaj, que nos saques de los “lugares
de Shéjem” de nuestra alma, donde la asimilación y la impureza amenazan con
deshonrar Tu Nombre en nuestra Kehiláh.



| 16

Danos la valentía para examinar nuestros corazones, como Ya’akov, y quitar los
dioses ajenos y los ídolos escondidos bajo el roble de nuestra comodidad. Ayúdanos
a vivir bajo la autoridad de Tu Ruaj Hakodesh, para poseer nuestras vidas en
santidad y honor, tal como nos instruyó Tu Shalíaj Sha’úl, para que no caigamos en la
fornicación de las naciones que no Te conocen.

Que nuestro camino sea seguro, Adon, y que Tu Terror de Elohím proteja nuestra
familia y nuestra comunidad de los ataques del enemigo. Permite que nuestra
Teshuváh sea genuina, subiendo a Bet-‘El—la Casa de Adonái, que eres Tú mismo—
para edificar allí un altar de obediencia, gratitud y fidelidad. Que Tu Reino, el Maljút
de Yeshúa, sea manifestado en nosotros ahora y por siempre. Amén.

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

https://torahviviente.com

