
| 1

 Listen to this article

Génesis 33:6-20 12
Miqueas 5:2-6:8 (El establecimiento del remanente)
Hebreos 13:10-14 (El altar fuera del campamento)

¡Shalom Aleijem! Es un verdadero privilegio, o sea, un honor inmenso, iniciar este
estudio profundo de la Parashá 08 Vayishlaj (Vayishlaj, “Y él envió”) y su Aliyáh 4,
desde la óptica del Reino de Yeshúa haMashíaj.

La verdad es que, al adentrarnos en las Escrituras, no estamos simplemente leyendo
textos antiguos, sino que estamos descubriendo el plan redentor del Eterno, Adonái
manifestado completamente en Yeshúa haMashíaj. El Reino que Yeshúa vino a ,יהוה
establecer no es un reino político terrenal, al menos no aún en su plenitud, sino la
restauración de la soberanía de Elohím sobre la humanidad, cuyo centro y cabeza es
el Mashíaj mismo, quien es Ejad (Uno) con el Padre. Cada pasaje de la Toráh, la
Haftaráh y el Brit Hadasháh converge en Él, revelando su carácter y su obra.
Nuestro estudio se enfoca en cómo Ya’akov, ahora Yisra’el, comienza a vivir la
realidad del Nuevo Pacto a través de encuentros divinos y terrenales, siempre
apuntando a la paz y el verdadero altar que solo se encuentran en Yeshúa. Bueno,
creo que este enfoque mesiánico nos dará una perspectiva muy rica y profunda.

Punto 1.

Parashá Vayishlaj, Aliyáh 4 (Génesis 33:6-20)

Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea (b) Fonética (Tiberian)
Traducción
Palabra por
Palabra (b)

Traducción
Literal del
Verso (c)

וַתִּגַּשְׁןָ וַתִּגַּשְׁןָ Va-tig-gásh-nāh Y se
acercaron

Y se
acercaron
las

הַשְּׁפָחוֹת הַשְּׁפָחוֹת haš-šĕpā-ḥōṯ las siervas
siervas,
ellas y sus
hijos,

הֵנָּה הֵנָּה hēn-nāh ellas y se
postraron.

וְיַלְדֵיהֶן וְיַלְדֵיהֶן wĕ-yal-ḏê-hen y sus niños



| 2

Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea (b) Fonética (Tiberian)
Traducción
Palabra por
Palabra (b)

Traducción
Literal del
Verso (c)

וַתִּשְׁתַּחֲוֶיןָ וַתִּשְׁתַּחֲוֶיןָ wa-tiš-ta-ḥă-wa-yen-nāh y se postraron
(Génesis 33:6)

וַתִּגַּשׁ וַתִּגַּשׁ wa-tiq-gáš Y se acercó Y se acercó
Lë’áh,

גַּם גַּם gam también también ella
y sus hijos,

לֵאָה לֵאָה lē’āh Lë’áh
y se
postraron; y
después

וִילָדֶיהָ וִילָדֶיהָ wî-lā-ḏey-hā y sus hijos
se acercó
Yosef y
Raḥel,

וַיִּשְׁתַּחֲוּוּ וַיִּשְׁתַּחֲוּוּ wa-yiš-ta-ḥă-wū y se postraron y se
postraron.

וְאַחַר וְאַחַר wĕ-’a-ḥar y después
נִגַּשׁ נִגַּשׁ nig-gáš se acercó
יוֹסֵף יוֹסֵף yō-sēp̄ Yosef
וְרָחֵל וְרָחֵל wĕ-rā-ḥēl y Raḥel
וַיִּשְׁתַּחֲוּוּ וַיִּשְׁתַּחֲוּוּ wa-yiš-ta-ḥă-wū y se postraron
(Génesis 33:7)
וַיֹּאמֶר וַיֹּאמֶר wa-yō-mer Y dijo Y dijo Esav:

מִי מִי mî ¿Quién ¿De quién
(son) para ti

לְךָ לְךָ lə-ḵā para ti todas estas
compañías

כָּל־הַמַּחֲנֶה כָּל־הַמַּחֲנֶה kol-ham-ma-ḥă-neh toda la
compañía

que
encontré?

הַזֶּה הַזֶּה haz-zeh esta
אֲשֶׁר אֲשֶׁר ’ă-šer que
פָּגַשְׁתִּי פָּגַשְׁתִּי pā-ḡáš-tî encontré

וַיֹּאמֶר וַיֹּאמֶר wa-yō-mer Y dijo Y dijo
Ya’akov:

לִמְצֹא־חֵן לִמְצֹא־חֵן lim-ṣō’-ḥēn
para
encontrar
gracia

(Son) para
encontrar
gracia

בְּעֵינֵי בְּעֵינֵי bə-‘ê-nê en los ojos en los ojos
de mi

אֲדֹנִי אֲדֹנִי ’ă-ḏō-nî de mi adón
(señor)

Adón
(señor).

(Génesis 33:8)
וַיֹּאמֶר וַיֹּאמֶר wa-yō-mer Y dijo Y dijo Esav:

עֵשָׂו עֵשָׂו ‘ē-śāw Esav Tengo
mucho,



| 3

Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea (b) Fonética (Tiberian)
Traducción
Palabra por
Palabra (b)

Traducción
Literal del
Verso (c)

יֶשׁ־לִי יֶשׁ־לִי yeš-lî hay para mí hermano
mío;

רָב רָב rāḇ mucho que sea
tuyo

אָחִי אָחִי ’ā-ḥî mi hermano lo que es
tuyo.

יְהִי יְהִי yə-hî que sea
לְךָ לְךָ lə-ḵā para ti

אֲשֶׁר־לָךְ אֲשֶׁר־לָךְ ’ă-šer-lāḵ lo que (es)
para ti

(Génesis 33:9)

וַיֹּאמֶר וַיֹּאמֶר wa-yō-mer Y dijo Y dijo
Ya’akov:

יַעֲקֹב יַעֲקֹב ya‘ă-qōḇ Ya’akov No, por
favor,

אַל־נָא אַל-נָא ’al-nā no, por favor si he
hallado

אִם־נָא אִם-נָא ’im-nā si, por favor gracia en
tus ojos,

מָצָאתִי מָצָאתִי mā-ṣā-ṯî he hallado
entonces
toma mi
presente

חֵן חֵן ḥēn gracia de mi mano;

בְּעֵינֶיךָ בְּעֵינֶיךָ bə-‘ê-ne-ḵā en tus ojos por cuanto
he visto

וְלָקַחְתָּ וְלָקַחְתָּ wə-lā-qaḥ-tā y tomaste tu rostro,

מִנְחָתִי מִנְחָתִי min-ḥā-ṯî mi presente
como ver el
rostro de
Elohím,

מִיָּדִי מִיָּדִי mî-yā-ḏî de mi mano y me has
aceptado.

כִּי כִּי kî por cuanto
עַל־כֵּן עַל-כֵּן ‘al-kēn por esto
רָאִיתִי רָאִיתִי rā-’î-ṯî he visto
פָנֶיךָ פָנֶיךָ pā-ne-ḵā tu rostro
כִּרְאֹת כִּרְאֹת kir-’ōṯ como ver
פְּנֵי פְּנֵי pə-nê rostro de
אֱלֹהִים אֱלֹהִים ’Ĕ-lō-hîm Elohím

וַתִּרְצֵנִי וַתִּרְצֵנִי wa-tir-ṣê-nî y me
aceptaste

(Génesis 33:10)



| 4

Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea (b) Fonética (Tiberian)
Traducción
Palabra por
Palabra (b)

Traducción
Literal del
Verso (c)

קַח־נָא קַח-נָא qaḥ-nā Toma, por
favor,

Toma, por
favor, mi
presente

אֶת־בִּרְכָתִי bir-ḵā-ṯî-אֶת ’eṯ-bir-ḵā-ṯî mi bendición
(regalo)

que te fue
traído;

אֲשֶׁר אֲשֶׁר ’ă-šer que por cuanto
Elohím

הֻבָאת הֻבָאת hu-ḇāṯ fue traído me ha
favorecido,

לָךְ לָךְ lāḵ para ti y porque
tengo todo.

כִּי־חַנַּנִי ḥan-na-nî-כִּי kî-ḥan-na-nî porque me
favoreció

אֱלֹהִים אֱלֹהִים ’Ĕ-lō-hîm Elohím
וְכִי וְכִי wə-ḵî y porque
יֶשׁ־לִי יֶשׁ-לִי yeš-lî hay para mí
כֹל כֹל ḵōl todo
וַיִּפְצַר־בּוֹ **bō-וַיִּפְצַר wa-yip̄-ṣar-bō Y lo forzó Y lo forzó,
וַיִּקָּח וַיִּקָּח way-yiq-qāḥ y lo tomó. y él lo tomó.
(Génesis 33:11)
וַיֹּאמֶר וַיֹּאמֶר wa-yō-mer Y dijo Y dijo:

נִסְעָה נִסְעָה nis-‘āh Viajemos Viajemos y
vayamos,

וְנֵלֵכָה וְנֵלֵכָה wə-nê-lē-ḵāh y vayamos y yo iré
וְאֵלְכָה וְאֵלְכָה wə-’ê-lə-ḵāh y yo iré contigo.
לְנֶגְדֶּךָ לְנֶגְדֶּךָ lə-neḡ-de-ḵā frente a ti
(Génesis 33:12)

וַיֹּאמֶר וַיֹּאמֶר wa-yō-mer Y dijo Y dijo
Ya’akov

אֵלָיו אֵלָיו ’ê-lāw a él a él:

אֲדֹנִי אֲדֹנִי ’ă-ḏō-nî Mi Adón
(Señor)

Mi Adón
(Señor)
sabe

יֹדֵעַ יֹדֵעַ yō-ḏê-a‘ sabe que los
niños son

כִּי־הַיְלָדִים **hay-lā-ḏîm-כִּי kî-hay-lā-ḏîm que los niños delicados,

רַכִּים רַכִּים rak-kîm delicados y las ovejas
y las vacas

וְהַצֹּאן וְהַצֹּאן wə-haṣ-ṣō’n y las ovejas lactantes

וְהַבָּקָר וְהַבָּקָר wə-hab-bā-qār y el ganado están sobre
mí;

עָלוֹת עָלוֹת ‘ā-lōṯ lactantes y si las
forzamos



| 5

Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea (b) Fonética (Tiberian)
Traducción
Palabra por
Palabra (b)

Traducción
Literal del
Verso (c)

עָלָי עָלָי ‘ā-lāy sobre mí un día,

וּדְפָקוּם וּדְפָקוּם ū-ḏə-p̄ā-qūm y las forzamos morirá todo
el rebaño.

יוֹם יוֹם yōm día
אֶחָד אֶחָד ’e-ḥāḏ uno
וּמֵתוּ וּמֵתוּ ū-mê-ṯū y morirán
כָל־הַצֹּאן **haṣ-ṣō’n-כָל kol-haṣ-ṣō’n todo el rebaño
(Génesis 33:13)

יַעֲבָר־נָא **nā-יַעֲבָר ya‘ă-ḇār-nā Que pase, por
favor

Que pase,
por favor,

אֲדֹנִי אֲדֹנִי ’ă-ḏō-nî mi Adón
(Señor)

mi Adón
(Señor)

לִפְנֵי לִפְנֵי lip̄-nê delante de delante de
su siervo;

עַבְדּוֹ עַבְדּוֹ ‘aḇ-dō su siervo y yo me
guiaré

וַאֲנִי וַאֲנִי wa-’ă-nî y yo lentamente,

אֶתְנַהֲלָה אֶתְנַהֲלָה ’eṯ-na-hă-lāh me guiaré conforme al
paso

לְאִטִּי לְאִטִּי lə-’iṭ-ṭî lentamente del ganado
que va

כְּרֶגֶל כְּרֶגֶל kə-re-ḡel conforme al
paso

delante de
mí,

הַמְּלָאכָה הַמְּלָאכָה ham-mə-lā-ḵāh del trabajo
(ganado)

y conforme
al paso

אֲשֶׁר אֲשֶׁר ’ă-šer que de los niños,

לְפָנַי לְפָנַי lə-p̄ā-nay delante de mí hasta que
llegue

וּכְרֶגֶל וּכְרֶגֶל ū-ḵə-re-ḡel y conforme al
paso

a mi Adón
(Señor)

הַיְלָדִים הַיְלָדִים hay-lā-ḏîm de los niños en Se’ir.
עַד עַד ‘aḏ hasta
אֲשֶׁר אֲשֶׁר ’ă-šer que
אָבֹא אָבֹא ’ā-ḇō yo llegue

אֶל־אֲדֹנִי **ă-ḏō-nî’-אֶל ’el-’ă-ḏō-nî a mi Adón
(Señor)

שֵׂעִירָה שֵׂעִירָה śê-‘î-rāh a Se’ir
(Génesis 33:14)
וַיֹּאמֶר וַיֹּאמֶר wa-yō-mer Y dijo Y dijo Esav:
עֵשָׂו עֵשָׂו ‘ē-śāw Esav Dejaré,
אַצִּיגָה אַצִּיגָה ’aṣ-ṣî-ḡāh Dejaré por favor,
נָּא נָּא nā por favor contigo



| 6

Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea (b) Fonética (Tiberian)
Traducción
Palabra por
Palabra (b)

Traducción
Literal del
Verso (c)

עִמְּךָ עִמְּךָ ‘im-mə-ḵā contigo parte de la
gente

מֵהָעָם מֵהָעָם mê-hā-‘ām de la gente que está
conmigo.

אֲשֶׁר אֲשֶׁר ’ă-šer que
אִתִּי אִתִּי ’it-tî conmigo

וַיֹּאמֶר וַיֹּאמֶר wa-yō-mer Y dijo Y dijo
Ya’akov:

לָמָּה לָמָּה lām-māh ¿Por qué? ¿Para qué
esto?

זֶּה זֶּה zeh esto
(Es
suficiente)
que

אֶמְצָא־חֵן **ḥēn-אֶמְצָא ’em-ṣā-ḥēn encontraré
gracia halle gracia

בְּעֵינֵי בְּעֵינֵי bə-‘ê-nê en los ojos
en los ojos
de mi Adón
(Señor).

אֲדֹנִי אֲדֹנִי ’ă-ḏō-nî de mi Adón
(Señor)

(Génesis 33:15)

וַיָּשָׁב וַיָּשָׁב way-yā-šāḇ Y regresó Y regresó
Esav

עֵשָׂו עֵשָׂו ‘ē-śāw Esav en aquel día

בַּיּוֹם בַּיּוֹם bay-yōm en el día por su
camino

הַהוּא הַהוּא hahū el aquel a Se’ir.
לְדַרְכּוֹ לְדַרְכּוֹ lə-ḏar-kō por su camino
שֵׂעִירָה שֵׂעִירָה śê-‘î-rāh a Se’ir
(Génesis 33:16)

וְיַעֲקֹב וְיַעֲקֹב wə-ya‘ă-qōḇ Y Ya’akov Y Ya’akov
viajó

נָסַע נָסַע nā-sa‘ viajó a Sukkot,

סֻכֹּתָה סֻכֹּתָה suk-kō-ṯāh a Sukkot y edificó
para sí

וַיִּבֶן וַיִּבֶן way-yi-ḇen y edificó una casa,

לוֹ לוֹ lō para sí y para su
ganado

בָּיִת בָּיִת bā-yiṯ una casa hizo Sukkot
(cabañas);

וּלְמִקְנֵהוּ וּלְמִקְנֵהוּ ū-lə-miq-nê-hū y para su
ganado

por esto
llamó

עָשָׂה עָשָׂה ‘ā-śāh hizo el nombre
del lugar



| 7

Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea (b) Fonética (Tiberian)
Traducción
Palabra por
Palabra (b)

Traducción
Literal del
Verso (c)

סֻכֹּת סֻכֹּת suk-kōṯ Sukkot
(cabañas) Sukkot.

עַל־כֵּן **kēn-עַל ‘al-kēn por esto
קָרָא קָרָא qā-rā’ llamó
שֵׁם שֵׁם šēm nombre
הַמָּקוֹם הַמָּקוֹם ham-mā-qōm el lugar
סֻכּוֹת סֻכּוֹת suk-kōṯ Sukkot
(Génesis 33:17)

וַיָּבֹא וַיָּבֹא way-yā-ḇō Y llegó Y llegó
Ya’akov

יַעֲקֹב יַעֲקֹב ya‘ă-qōḇ Ya’akov sano

שָׁלֵם שָׁלֵם šā-lēm completo/sano a la ciudad
de

עִיר עִיר ‘îr ciudad Shejem,

שְׁכֶם שְׁכֶם šə-ḵem Shejem que (está)
en la tierra

אֲשֶׁר אֲשֶׁר ’ă-šer que de Kena’an,
בְּאֶרֶץ **e-reṣ’בְּ bə-’e-reṣ en la tierra cuando vino

כְּנַעַן כְּנַעַן kə-na-‘an Kena’an de Paddán
Aram,

בְּבֹאוֹ **ḇō-’ōבְּ bə-ḇō-’ō al venir y acampó

מִפַּדַּן מִפַּדַּן mip-pad-dān de Paddán delante de
la ciudad.

אֲרָם אֲרָם ’ă-rām Aram
וַיִּחַן וַיִּחַן way-yi-ḥan y acampó
אֶת־פְּנֵי **pə-nê-אֶת ’eṯ-pə-nê delante de
הָעִיר הָעִיר hā-‘îr la ciudad
(Génesis 33:18)

וַיִּקֶן וַיִּקֶן way-yi-qen Y compró Y compró la
porción

אֶת־חֶלְקַת **ḥel-qaṯ-אֶת ’eṯ-ḥel-qaṯ la porción del campo
הַשָּׂדֶה הַשָּׂדֶה haś-śā-ḏeh del campo donde había
אֲשֶׁר אֲשֶׁר ’ă-šer que extendido

נָטָה נָטָה nā-ṭāh había
extendido su tienda,

שָׁם שָׁם šām allí de mano

אָהֳלוֹ אָהֳלוֹ ’ō-hŏ-lō su tienda de los hijos
de

מִיַּד מִיַּד mî-yaḏ de mano Ḥamor,

בְּנֵי **nêבְּ bə-nê hijos de padre de
Shejem,

חֲמוֹר חֲמוֹר ḥă-mōr Ḥamor por cien



| 8

Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea (b) Fonética (Tiberian)
Traducción
Palabra por
Palabra (b)

Traducción
Literal del
Verso (c)

אֲבִי אֲבִי ’ă-ḇî padre de qeśiṭah.
שְׁכֶם שְׁכֶם šə-ḵem Shejem
בְּמֵאָה **mê-’āhבְּ bə-mê-’āh por cien
קְשִׂיטָה קְשִׂיטָה qə-śî-ṭāh qeśiṭah
(Génesis 33:19)
וַיַּצֶּב וַיַּצֶּב way-yaṣ-ṣeḇ Y erigió Y erigió allí
שָׁם שָׁם šām allí un altar,
מִזְבֵּחַ מִזְבֵּחַ miz-bê-aḥ un altar y lo llamó
וַיִּקְרָא וַיִּקְרָא way-yiq-rā’ y llamó ’Ēl ’Ĕlō-hê
לוֹ לוֹ lō a él

אֵל אֵל ’Ēl Elohím
Yisra’el
(Elohím, el
Elohím de
Yisra’el).

אֱלֹהֵי אֱלֹהֵי ’Ĕlō-hê Elohím de
יִשְׂרָאֵל יִשְׂרָאֵל yis-rā-’ēl Yisra’el
(Génesis 33:20)

d-Comentario Mesiánico de la porción de la Toráh

Este segmento de la Toráh, la cuarta Aliyáh de Vayishlaj, es crucial porque solidifica
la transformación de Ya’akov (el que suplanta) en Yisra’el (el que lucha con Elohím
y prevalece). La diplomacia de Ya’akov al encontrarse con Esav, donde lo llama
repetidamente “mi Adón” (Génesis 33:8), muestra una prudencia estratégica nacida
de su encuentro anterior con el Malaj (Mensajero/Ángel) de Elohím en Peniel
(Génesis 32:30). La verdadera transformación no es solo su cojera, sino su capacidad
de confiar en la protección de Adonái y no en su propia fuerza o engaño.

El punto mesiánico álgido está en el verso 10, cuando Ya’akov, rechazando el regalo
inicial de Esav, dice: “Por cuanto he visto tu rostro, como ver el rostro de
Elohím” (kire’ót penéi Elohím). Siendo honesto, esta frase es de un peso teológico
incalculable. Después de haber luchado con el Ser Divino en Peniel y haber
sobrevivido (Génesis 32:30), Ya’akov percibe en el rostro de Esav, ablandado por la
gracia de Elohím, un reflejo de esa misma Divina Presencia. En la tradición Judío
Mesiánica, esto prefigura la verdad de que la redención y la reconciliación solo
pueden venir a través de un encuentro genuino con el Rostro de Elohím, que se nos
ha revelado plenamente en Yeshúa haMashíaj. Yeshúa es la manifestación visible del
Elohím invisible, el Paním (Rostro/Presencia) del Eterno (Colosenses 1:15).

Finalmente, el acto de Ya’akov/Yisra’el al establecer un altar en Shejem y llamarlo
’Ēl ’Ĕlōhê Yisrā’ēl (Elohím, el Elohím de Yisra’el) (Génesis 33:20) es un acto de



| 9

soberanía espiritual. Al llegar a la tierra prometida (Kena’an) “sano” (shalém),
establece inmediatamente un punto de encuentro con su Elohím en un lugar que
compró con un precio (qeśiṭāh). Este altar es un “lugar” (Maqom) que consagra la
tierra, prefigurando el sacerdocio eterno de Mashíaj y el templo espiritual que se
edifica en los corazones de los creyentes (1 Pedro 2:5).

Punto 2. Haftaráh

Miqueas 5:2-6:8 (El establecimiento del remanente)

Texto Hebreo
(a)

Palabra
Hebrea (b)

Fonética
(Tiberian)

Traducción
Palabra por
Palabra (b)

Traducción
Literal del
Verso (c)

וְאַתָּה וְאַתָּה Wĕ-’at-tāh Pero tú Pero tú, Bet
Lejem

בֵּית בֵּית Bêṯ Casa de
Efratáh,
pequeña para
ser

לֶחֶם לֶחֶם Lé-ḥem Pan entre los
millares

אֶפְרָתָה אֶפְרָתָה ’Ep̄-rā-ṯāh Efratáh de Y’hudáh,
de ti

צָעִיר צָעִיר ṣā-‘îr pequeña saldrá para mí

לִהְיוֹת לִהְיוֹת lih-yōṯ para ser el que será
gobernante

בְּאַלְפֵי **al-p̄ê’בְּ bə-’al-p̄ê entre los
millares de

en Yisra’el; y
sus orígenes

יְהוּדָה יְהוּדָה Yə-hū-ḏāh Y’hudáh son desde el
principio,

מִמְּךָ מִמְּךָ mim-mə-ḵā de ti
desde los días
de la
eternidad.

לִי לִי lî para mí
יֵצֵא יֵצֵא yê-ṣê’ saldrá
לִהְיוֹת לִהְיוֹת lih-yōṯ para ser
מוֹשֵׁל מוֹשֵׁל mō-šêl gobernante
בְּיִשְׂרָאֵל **yis-rā-’ēlבְּ bə-yiś-rā-’ēl en Yisra’el
וּמוֹצָאֹתָיו וּמוֹצָאֹתָיו ū-mō-ṣā-’ō-ṯāw y sus orígenes



| 10

Texto Hebreo
(a)

Palabra
Hebrea (b)

Fonética
(Tiberian)

Traducción
Palabra por
Palabra (b)

Traducción
Literal del
Verso (c)

מִקֶּדֶם מִקֶּדֶם miq-qe-ḏem desde el
principio

מִימֵי מִימֵי mî-mê desde los días
de

עוֹלָם עוֹלָם ‘ō-lām eternidad
(Miqueas 5:2)

Comentario Mesiánico: Conexión con la Parashá y las promesas mesiánicas

La Haftaráh, específicamente Miqueas 5:2, es quizás una de las profecías mesiánicas
más conocidas y poderosas, pues nombra el lugar exacto del nacimiento de Mashíaj:
Bet Léjem Efratáh (Casa de Pan de Efratáh).

Conexión con la Parashá (Vayishlaj): La Parashá trata de la tensión entre1.
Ya’akov (Yisra’el) y Esav (Edom), que representa el conflicto constante entre la
simiente elegida y las fuerzas que se le oponen. El remanente de Ya’akov es
preservado milagrosamente. La Haftaráh, por su parte, promete que el
verdadero liderazgo de Yisra’el no vendrá de la fuerza militar o el engaño (como
los temores de Ya’akov), sino de un lugar humilde, Belén, estableciendo al
Gobernante (Mōšêl) cuyas salidas son desde el principio, desde los días de
la eternidad (mim-qeḏem mi-mê ‘ōlām). Este Mesías es el Ruaj (Espíritu) de
Yisra’el que asegura la paz (šālōm) prometida, la paz que Ya’akov buscó con
Esav, pero que solo Mashíaj puede entregar de forma definitiva.
Promesas Mesiánicas (Miqueas 5:2): La profecía establece la Deidad y2.
Preexistencia de Yeshúa haMashíaj. Decir que sus “orígenes son desde los días
de la eternidad” es una declaración inequívoca de su naturaleza eterna, es
decir, Él es Ejad con el Eterno Adonái. El Mashíaj no es solo un descendiente de
David que nacerá en Belén, sino el ser que siempre ha existido. En Él se
cumplen las promesas hechas a Ya’akov: la seguridad, el liderazgo eterno, y el
establecimiento de la verdadera casa de Elohím.

Aplicación Espiritual: Relevancia para los creyentes

La sección posterior de Miqueas (5:3-6:8) introduce el famoso mandamiento: hacer
justicia, amar la bondad (ḥeseḏ), y caminar humildemente con tu Elohím. La
relevancia espiritual es clara: la redención en Mashíaj (Miqueas 5:2) nos lleva a la
Teshuvah (retorno/arrepentimiento) y a vivir la ética del Reino (Miqueas 6:8).

Esperanza en la Redención: La esperanza del creyente en Yeshúa no se basa



| 11

en un líder humano, sino en el Eterno Mōšêl (Gobernante) preexistente. Así
como Ya’akov fue preservado en su encuentro, el remanente en la dispersión es
asegurado por el poder de Yeshúa.
Vida Práctica (Justicia y Humildad): La Haftaráh nos enseña que el camino
de la redención es inseparable del camino de la rectitud. El Mōšêl de Bet Léjem
no nos salva para que volvamos a la injusticia, sino para que manifestemos el
carácter de Elohím, reflejando el shalom (paz/integridad) que Yeshúa trajo a
Ya’akov. La fe Judío Mesiánica es una vida de justicia (Mishpaṭ) y amor (Ḥeseḏ)
en la presencia de Adonái.

Punto 3. Brit Hadasháh

Hebreos 13:10-14 (El altar fuera del campamento)

Texto
Arameo (a)

Palabra
Aramea
(b)

Fonética (Syriac
Oriental)

Traducción
Palabra por
Palabra (b)

Traducción
Literal del Verso
(c)

ܐܝܬ ܠܢ ܐܝܬ ܠܢ Ith lan Hay para nosotros Hay para nosotros
un altar,

ܡܕܒܚܐ ܡܕܒܚܐ madb’ḥa un altar del cual no tienen
derecho

ܕܠܝܬ ܠܗܘܢ ܕܠܝܬ ܠܗܘܢ d’līth l’hōn que no hay para
ellos

a comer aquellos
que

ܫܘܠܛܢܐ ܠܡܐܟܠ ܫܘܠܛܢܐ
ܠܡܐܟܠ šulṭāná l’mekal derecho para

comer
sirven al
Tabernáculo.

ܐܝܠܝܢ
ܕܒܡܫܟܢܐ

ܐܝܠܝܢ
ܕܒܡܫܟܢܐ

aylīn
d’v’maškenā

aquellos que en el
tabernáculo

ܡܫܡܫܝܢ ܡܫܡܫܝܢ mšamšīn sirven
(Hebreos
13:10)

ܦܓܪܝܗܘܢ ܦܓܪܝܗܘܢ Pagrayhōn Pues los cuerpos Pues los cuerpos
de aquellos

ܓܝܪ ܕܗܠܝܢ ܓܝܪ ܕܗܠܝܢ gīr d’hallēn en verdad de
aquellos

animales cuya
sangre

ܟܝܪ̈ܝܢ ܟܝܪ̈ܝܢ kāyrīn que son quemados es traída por el
sumo

ܚܝܘܬܐ ܕܡܘܒܠ ܚܝܘܬܐ
ܕܡܘܒܠ

ḥaywathā
d’mawbāl

animales que son
llevados

sacerdote al
Santuario

ܕܡܗܝܢ ܪܒ ܕܡܗܝܢ ܪܒ d’demhayn rav cuya sangre el
gran

a causa del
pecado,



| 12

Texto
Arameo (a)

Palabra
Aramea
(b)

Fonética (Syriac
Oriental)

Traducción
Palabra por
Palabra (b)

Traducción
Literal del Verso
(c)

ܟܗܢܐ ܠܒܝܬ ܟܗܢܐ ܠܒܝܬ kahnā l’beth sacerdote a la
Casa

estos son
quemados

ܩܘܕܫܐ ܡܛܠ ܩܘܕܫܐ ܡܛܠ qudšā meṭṭul de Santuario a
causa de

fuera del
campamento.

ܚܛܝܬܐ ܝܩܕܝܢ ܚܛܝܬܐ
ܝܩܕܝܢ ḥeṭītā yāqdīn pecado son

quemados
ܠܒܪ ܡܢ ܠܒܪ ܡܢ l’var men fuera de
ܡܫܪܝܬܐ ܡܫܪܝܬܐ mašrītā el campamento
(Hebreos
13:11)

ܡܛܠ ܗܢܐ ܡܛܠ ܗܢܐ Meṭṭul hānā Por esto Por esto también
Yeshúa

ܐܦ ܝܫܘܥ ܐܦ ܝܫܘܥ ap īšua**‘** también Yeshúa para santificar

ܕܢܩܕܫ ܕܢܩܕܫ d’naqdaš para que
santificara al pueblo

ܠܥܡܐ ܠܥܡܐ l’ammā al pueblo con su propia
sangre,

ܒܕܡܗ ܒܕܡܗ b’d’meh con su sangre fuera de la puerta
ܘܐܦ ܗ̣ܘ ܘܐܦ ܗ̣ܘ w’ap hū y también Él padeció.
ܠܒܪ ܡܢ ܠܒܪ ܡܢ l’var men fuera de
ܬܪܥܐ ܬܪܥܐ tar’ā la puerta
ܚܫ ܚܫ ḥaš padeció
(Hebreos
13:12)
ܘܗܫܐ ܘܗܫܐ Wāhšā Y ahora Y ahora salgamos

ܢܦܘܩ ܠܢ ܢܦܘܩ ܠܢ nepūq lan que salgamos para
nosotros a Él

ܠܘܬܗ ܠܘܬܗ lwathēh a Él fuera del
campamento,

ܠܒܪ ܡܢ ܠܒܪ ܡܢ l’var men fuera de cargando
ܡܫܪܝܬܐ ܡܫܪܝܬܐ mašrītā el campamento Su oprobio.

ܟܕ ܫܩܝܠܝܢܢ ܟܕ ܫܩܝܠܝܢܢ kad šāqlīnán mientras
cargamos

ܚܣܕܗ ܚܣܕܗ ḥesdeh Su oprobio
(Hebreos
13:13)



| 13

Texto
Arameo (a)

Palabra
Aramea
(b)

Fonética (Syriac
Oriental)

Traducción
Palabra por
Palabra (b)

Traducción
Literal del Verso
(c)

ܠܝܬ ܠܢ ܠܝܬ ܠܢ Līth lan No hay para
nosotros Pues no tenemos

ܗܪܟܐ ܓܝܪ ܗܪܟܐ ܓܝܪ harkā gīr aquí en verdad aquí ciudad
permanente,

ܩܪܝܬܐ ܥܡܪܬܐ ܩܪܝܬܐ
ܥܡܪܬܐ qarītā ‘amrtā ciudad

permanente
sino que
buscamos

ܐܠܐ ܠܐܬܝܕܬܐ ܐܠܐ
ܠܐܬܝܕܬܐ ellā l’athīytā sino la que ha de

venir la que ha de venir.

ܒܥܝܢܢ ܒܥܝܢܢ ba”īnán buscamos
(Hebreos
13:14)

Comentarios Exhaustivos

El pasaje del Brit Hadasháh en Hebreos 13:10-14, escrito originalmente en arameo
(Peshita), es un comentario exegético magistral sobre el sistema del Templo y su
cumplimiento en Yeshúa haMashíaj. La Peshita utiliza el término MarYah para
referirse a Adonái en el resto del Nuevo Pacto, y al igual que en hebreo, MarYah se
relaciona con la deidad de Yeshúa al ser el “Señor” al que se somete toda la
creación, siendo Él el mismo Elohím.

La clave teológica aquí es el concepto del “altar” (madb’ḥa). Este altar es Yeshúa
mismo, nuestro Cordero de Pésaj y sacrificio eterno. Los sacerdotes del antiguo
sistema no tienen derecho a participar de este altar, porque está fuera de su
jurisdicción, que era el Tabernáculo/Templo terrenal.

Conexión con la Toráh y Haftaráh

Conexión con la Toráh (Génesis 33): La Toráh nos muestra a Ya’akov1.
estableciendo un altar en Shejem y llamándolo ’Ēl ’Ĕlōhê Yisrā’ēl (Génesis
33:20). Este es un altar fuera de la esfera de su padre Yitzḥak (Isaac) en
Beer Sheva y su abuelo Avraham. Es un nuevo altar en un nuevo lugar, que
consagra la tierra y establece una relación directa con el Eterno. El Brit
Hadasháh nos muestra un paralelo: Yeshúa, al igual que los sacrificios por el
pecado (como en Yom Kippur), fue llevado “fuera del campamento” (l’var
men mašrītā – Hebreos 13:11-13). Ya’akov salió del peligro (Esav), acampó y
estableció su altar. Nosotros, siguiendo a Yeshúa, salimos del sistema obsoleto
del “campamento” (el Templo terrenal y sus ordenanzas temporales), yendo a
Él, nuestro Altar permanente, para buscar la Ciudad Eterna.



| 14

Conexión con la Haftaráh (Miqueas 5): Miqueas profetizó el nacimiento del2.
Gobernante en Belén, cuyos orígenes son “desde la eternidad” (Miqueas 5:2).
Esta Haftaráh establece la naturaleza eterna y divina del Mashíaj. Hebreos
13:14 complementa esto al declarar que “no tenemos aquí ciudad permanente,
sino que buscamos la que ha de venir.” Es decir, la soberanía de Yeshúa no es
de este mundo, sino que nos dirige a la Yerushalayim de arriba (la ciudad que
ha de venir), el centro de Su Reino, que Miqueas prometió. Yeshúa, el
Gobernante eterno, es el puente entre el altar terrenal y la Ciudad Celestial.

Reflexión Mesiánica: La Deidad de Yeshúa

El Brit Hadasháh refuerza la idea fundamental de que Yeshúa haMashíaj es
Adonái Elohím. La Peshita al usar MarYah (literalmente “Mi Señor” o “El Señor”)
para referirse al Eterno, y luego aplicar la soberanía y la obra redentora a Yeshúa,
subraya la verdad de que Él es la manifestación del Eterno en la carne. El hecho de
que Yeshúa sea el Altar y el Sacrificio (Hebreos 13:10-12) significa que Él es el Ejad
(Uno) que sella el Nuevo Pacto por Su propia esencia. Si Él fuera solo un hombre, Su
sacrificio sería limitado; al ser Elohím Alef Tav encarnado, Su sacrificio es de valor
eterno y universal, capaz de santificar a Su pueblo para siempre. Él es la sustancia
del Maškan (Tabernáculo) y del Templo.

Continuar…

Punto 4. Contexto Histórico y Cultural

Este pasaje se sitúa inmediatamente después del tenso reencuentro de Ya’akov con
Esav, un evento que marca la transición de Ya’akov de fugitivo a patriarca
establecido en la Tierra de Kena’an.

Periodo del Mishkan y el Templo: La insistencia de Ya’akov en construir un
altar (mizbeaḥ) en Shejem (Génesis 33:20) es un acto fundacional. Antes de un
Mishkan (Tabernáculo) centralizado, los patriarcas establecían la presencia de
Elohím a través de altares en lugares clave. El altar de Ya’akov es un
precedente teológico para la centralidad del servicio a Adonái, que culminaría
en el Mishkan y, posteriormente, en el Primer y Segundo Templo en
Yerushalayim. Este altar establece el principio de que Elohím se encuentra
donde Su pueblo lo invoca con rectitud, un concepto que el Brit Hadasháh
extiende al creyente individual como el Templo del Ruaj Hakodesh.
Qumram y Escritos Mesiánicos/Nazarenos: En el periodo del Segundo
Templo, especialmente entre los esenios de Qumram, existía una fuerte crítica



| 15

al sacerdocio y al Templo de Yerushalayim, que consideraban corrupto. Ellos se
veían a sí mismos como el Templo espiritual en el desierto, ofreciendo
sacrificios de labios y corazones justos. Esta idea se refleja potentemente en
Hebreos 13:10-14, que esencialmente dice: nuestro verdadero Altar (madb’ḥa)
no está en el Templo corrompido, sino en Yeshúa, fuera del “campamento” (el
sistema defectuoso). Los primeros nazarenos (la Kehiláh Mesiánica de los
primeros siglos) entendieron que Yeshúa había cumplido y trascendido el
sistema del Templo. Su sacerdocio es malki-Tzedek (Hebreos 7) y Su sacrificio
(el Madero) es el que santifica fuera de la puerta de la ciudad, un eco directo
del sacrificio del Kohen Gadol (Sumo Sacerdote) en Yom Kippur, quemando el
animal fuera del campamento.
Shejem y la Importancia Geográfica: Ya’akov se establece en Shejem
(Siquem), un lugar de gran importancia. Fue el primer lugar al que llegó
Avraham en Kena’an (Génesis 12:6). Ya’akov no va directamente a Bet El ni a
Ḥevron, sino que se asienta, compra tierra (por 100 qeśiṭāh), y edifica un altar.
Este acto marca la toma de posesión legal y espiritual de la tierra prometida y
profetiza el futuro asentamiento de las tribus de Yisra’el, siendo Shejem un
centro posterior. El nombre que da al altar, ’Ēl ’Ĕlōhê Yisrā’ēl, es una
declaración nacional y teológica: el Eterno es el Elohím de Yisra’el, el nuevo
nombre que Él mismo le dio.

Punto 5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas

Comentarios Rabínicos (Talmud y Midrashim)

Los comentaristas rabínicos se enfocan mucho en la midat hadin (atributo de justicia)
y la midat haraḥamim (atributo de misericordia) en el encuentro entre Ya’akov y
Esav.

Rashi y Ramban: La interpretación tradicional enfatiza la genuina, aunque
temporal, muestra de afecto de Esav (Génesis 33:4). Sobre el verso 10, cuando
Ya’akov dice “he visto tu rostro, como ver el rostro de Elohím,” el Midrash
Rabbah interpreta que la paz lograda con un adversario es comparable a un
encuentro con la Shejináh (Presencia Divina), pues la paz es el nombre de
Elohím (Shalom). Ya’akov percibió que Elohím había cambiado el corazón de
Esav.
Comentario sobre Shejem: La compra de la parcela en Shejem por 100
qeśiṭāh (Génesis 33:19) es destacada. El Talmud (Bava Batra 118a) identifica
este lugar como uno de los tres que las naciones del mundo no pueden disputar
a Yisra’el, ya que fue comprado por un precio: la Cueva de Majpeláh, el Templo



| 16

en Yerushalayim, y el campo de Shejem. El acto de Ya’akov es la fundación del
derecho de Yisra’el sobre la Tierra por medio de la compra y la consagración
con un altar.

Comentario Judío Mesiánico y Notas de los Primeros Siglos

La conexión mesiánica es profunda, centrándose en la figura del Cordero y el Altar.

Yeshúa y la Reconciliación (Génesis 33:10): El encuentro de Ya’akov y Esav
es un Tipo de reconciliación mesiánica. El temor de Ya’akov era legítimo, pero
la paz vino por la intervención divina. El Mashíaj, Yeshúa, es nuestro Mediador
que logra la reconciliación eterna (Romanos 5:10). El “rostro de Elohím” que
Ya’akov vio en Esav es la prefiguración de que la Shejináh (Presencia Divina)
se manifestaría en la humanidad de Yeshúa. Los nazarenos de los primeros
siglos vieron en Yeshúa el cumplimiento literal de esta manifestación: Elohím
con nosotros (’Ēl ‘im-mānū).
Miqueas 5:2 y la Doble Naturaleza: Miqueas 5:2 fue citado por los Kohanim
(sacerdotes) y Soferim (escribas) para localizar el nacimiento del Mashíaj
(Mateo 2:4-6). La Kehiláh Mesiánica enfatizó que la profecía no solo señalaba a
Belén, sino que, al afirmar que Sus salidas son “desde los días de la
eternidad” (mîmê ‘ōlām), revelaba la naturaleza preexistente de Yeshúa, el
Verbo (Miltha en arameo) que se hizo carne.
Hebreos 13:10-14 y el Sacerdocio: La carta a los Hebreos, fundamental en
los círculos nazarenos, establece que el sacerdocio de Yeshúa reemplaza y
perfecciona el Aarónico. Los creyentes debemos salir (nāfūq en arameo) del
Maškan terrenal para seguir a Yeshúa. El Madero (Poste) donde fue sacrificado
se convierte en el Altar de la Redención, fuera de los muros de Yerushalayim,
llevando el oprobio (ḥesdeh – Hebreos 13:13), la vergüenza de la maldición
(Deuteronomio 21:23), para santificar a Su pueblo.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematría

’Ēl ’Ĕlōhê Yisrā’ēl (Génesis 33:20): La doble mención de Elohím (’Ēl y
’Ĕlōhê). ’Ēl es la forma singular y poderosa, mientras que ’Ĕlōhê es la forma
conectiva (“Elohím de”). Ya’akov está declarando una relación personal y
nacional: El Todopoderoso es el Elohím de Yisra’el.
Qeśiṭāh (קְשִׂיטָה): (Génesis 33:19). Este término para la moneda es arcaico
y aparece también en Yosíah (Josué) 24:32 y Iyov (Job) 42:11. Su etimología es
incierta, pero se traduce comúnmente como “una porción” o “una pieza de
plata”. Ya’akov establece un precedente: la herencia de Yisra’el es una
posesión comprada y santificada.
Guematría de ḤEN (חֵן): La palabra Ḥēn (gracia, favor) en Génesis 33:8, 10



| 17

tiene un valor de 58 (Ḥet=8, Nun=50). Este mismo valor (58) se encuentra en
otras palabras que indican acción, como Noga (נגע – tocar, contactar),
aludiendo al contacto real de la gracia de Elohím. Además, 58 es dos veces 29.
La palabra Koaj (כח – poder) es 28. Simbólicamente, 58 supera la fuerza de 28,
sugiriendo que la gracia de Elohím es un poder superior que transforma la
enemistad, como se vio en el corazón de Esav.

Continuar…

Punto 6. Análisis Profundo de la Aliyáh

El drama de la Aliyáh 4 es la disociación estratégica de Ya’akov. Esav ofrece
generosidad y compañerismo (Génesis 33:9, 12, 15), pero Ya’akov declina
cortésmente. Su promesa de ir a Se’ir (Génesis 33:14) nunca se cumple de
inmediato; primero va a Sukkot (Cabañas, 33:17) y luego a Shejem (33:18).

Análisis Judío y Mesiánico de la Aliyáh: El judaísmo tradicional ve la partida
de Ya’akov hacia Sukkot como una necesidad de proteger la integridad
espiritual de su familia de la influencia de Esav/Edom, quien representa la
ambición mundana. El hecho de que construya sukkot (cabañas) para su ganado
y una casa para sí mismo simboliza la dualidad: debe habitar en el mundo (casa)
pero con una mentalidad temporal y protectora (cabañas), un principio vital
para el exilio. Mesiánicamente, esto es un eco profético:

Sukkot (Cabañas): Se conecta con la Fiesta de Sukkot, que apunta al
tiempo del Reino Mesiánico, cuando Yeshúa morará (šāḵan) con Su
pueblo. Ya’akov acampa temporalmente, esperando la consumación de la
promesa.
Shejem: Al comprar un terreno en Shejem y edificar un altar a ’Ēl ’Ĕlōhê
Yisrā’ēl, Ya’akov afirma que el Eterno es el Elohím de Yisra’el. Esta es una
declaración que afirma la identidad del pueblo y el lugar del Mesías.

Análisis de la Haftaráh: Miqueas 5:2-6:8 se sitúa cronológicamente en el
periodo del primer Templo, justo antes de su destrucción. La Haftaráh nos da el
anclaje profético de la estabilidad que el Mashíaj traerá al remanente,
contrastando con la inestabilidad de la nación. El Régimen de Yeshúa
(Miqueas 5:2) será de paz (šālōm) y eterno, una promesa para el pueblo que
camina humildemente (Miqueas 6:8).
Análisis del Brit Hadasháh: Hebreos 13:10-14, al instar a salir del
campamento, nos llama a la separación espiritual. El Templo terrenal ya no es
el centro; el centro es Yeshúa. La partida de Ya’akov de la esfera de Esav a la
parcela comprada en Shejem es un Tipo de la partida del creyente del



| 18

“campamento” del mundo para seguir a Mashíaj al “lugar” (la Yerushalayim
Celestial) que Él ha preparado (Juan 14:2-3). Ambos, Ya’akov y el creyente,
afirman una lealtad espiritual suprema fuera de las estructuras de poder
mundanas o religiosas obsoletas.

Punto 7. Tema Más Relevante de la Aliyáh

El tema más relevante de la Aliyáh 4 es la Consagración de la Herencia y el
Establecimiento de la Identidad de Yisra’el en la Tierra Prometida.

Importancia en el Contexto de la Toráh: Este segmento es fundamental1.
porque marca la primera acción de Yisra’el (el nuevo nombre de Ya’akov) para
establecer una propiedad permanente en Kena’an a través de una compra
legítima y la posterior dedicación a Elohím mediante un altar. Después de las
bendiciones y las promesas, este es el primer paso concreto para poseer la
tierra. No es solo un lugar para pasar, sino un lugar para consagrar al Eterno.
Relación con las Enseñanzas y la Obra de Yeshúa:2.

Compra y Posesión: Yeshúa, a través de Su sacrificio, compró una
posesión para sí mismo: Su Kehiláh (Comunidad Mesiánica). La “parcela
del campo” (Génesis 33:19) comprada por Ya’akov tipifica la redención
por un precio que Yeshúa pagó con Su sangre, estableciendo Su derecho
y el de Su pueblo sobre la Tierra Prometida, tanto espiritual como
físicamente (la herencia en el Reino).
Altar (Mizbeaḥ) y Adoración: El altar ’Ēl ’Ĕlōhê Yisrā’ēl establece la
adoración pura. Yeshúa enseñó que la verdadera adoración es en espíritu y
en verdad, reemplazando la adoración limitada a un lugar geográfico (Juan
4:21-24). Él es el centro de la adoración, el mediador que hace que la
invocación del nombre de Elohím, el Elohím de Yisra’el, sea accesible a
todos los que creen.

Conexión con los Moedim (Fiestas de Elohím):3.
Sukkot (Cabañas): Ya’akov viaja a Sukkot (Génesis 33:17) y edifica
cabañas. Esto está intrínsecamente ligado a la Moed (Tiempo Señalado) de
Sukkot. Espiritualmente, esta Moed no solo conmemora la morada de
Adonái con Yisra’el en el desierto, sino que profetiza la morada final de
Mashíaj (Yeshúa) en la tierra (Zacarías 14:16). Ya’akov está viviendo una
forma embrionaria de la Fiesta, un reconocimiento de su viaje como una
peregrinación temporal hasta la redención final. Es la esperanza del Reino
Milenial donde la Shejináh (Presencia) de Yeshúa morará
permanentemente con Su pueblo.



| 19

Continuar…

Punto 8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah

Profecías Mesiánicas y Reflexión

La Aliyáh 4 nos ofrece varias capas de tipología y sombra que convergen en Yeshúa
HaMashíaj.

Método
Mesiánico

Aplicación en la Aliyáh
(Génesis 33:6-20)

Cumplimiento en el Brit
Hadasháh

Tipos
(Tipologías)

Ya’akov como
Comprador/Consagrador:
Compra la parcela de tierra y
establece el altar, asegurando la
herencia.

Yeshúa como
Redentor/Sacerdote: Él
compra Su Kehiláh con Su
sangre. Es el ’Ēl ’Ĕlōhê Yisrā’ēl
manifestado, el Gran Sumo
Sacerdote que establece el
Nuevo Pacto.

Sombras
(Tzelalim)

La Partida de Ya’akov del
Campamento: Ya’akov se separa
de Esav/Se’ir (el mundo),
buscando establecer su propio
lugar de adoración.

El Sacrificio “Fuera del
Campamento” (Hebreos
13:12-13): Yeshúa fue
ejecutado y sepultado fuera de
la ciudad (el ‘campamento’
religioso). Los creyentes deben
salir del sistema obsoleto para
seguirle, soportando el oprobio.

Eventos
Simbólicos

Ver el Rostro de Elohím
(Génesis 33:10): Ya’akov ve el
favor divino reflejado en la paz de
Esav, una percepción de la
Shejináh.

Yeshúa como el Rostro de
Elohím: Yeshúa es la imagen
(eikōn o ṣalmā en arameo) del
Elohím invisible (Colosenses
1:15). En Yeshúa, el hombre ve
verdaderamente a Elohím.

Análisis
Lingüístico

Shalém (שָׁלֵם): Ya’akov llega a
Shejem “sano, completo” (Génesis
33:18).

Shalom (שָׁלוֹם): Yeshúa es el
Sar Šālōm (Príncipe de Paz) y la
encarnación del shalom, que
restaura la integridad y la salud
(shalém) de Su pueblo.

Nombres y
Títulos
Proféticos

’Ēl ’Ĕlōhê Yisrā’ēl: (Elohím, el
Elohím de Yisra’el).

Yeshúa haMashíaj: El Mashíaj
es el Rey de Yisra’el que
confirma todas las promesas del
Pacto, y Él es Ejad con el Único
Elohím.



| 20

Método
Mesiánico

Aplicación en la Aliyáh
(Génesis 33:6-20)

Cumplimiento en el Brit
Hadasháh

Paralelismos
Temáticos

El Regalo Rechazado/Tomado:
Esav no quiere el regalo
(minḥātî), pero Ya’akov insiste
(33:10-11).

La Ofrenda de Sí Mismo:
Yeshúa se ofreció a sí mismo.
Aunque el mundo y los líderes
religiosos lo rechazaron, Su
ofrenda fue divinamente
aceptada.

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apócrifos

Midrashim y Tradiciones Orales

Midrash Tanhuma (Vayishlaḥ 5): Este Midrash enfatiza que Ya’akov no hizo
el viaje a Se’ir inmediatamente, sino que tomó una ruta alternativa para evitar
problemas. La frase “hasta que llegue a mi Adón en Se’ir” (Génesis 33:14)
es vista como una profecía de la futura confrontación mesiánica al final de los
días entre los descendientes de Ya’akov y los de Esav (Edom), momento en que
el Mashíaj triunfará. La paz de este momento es solo una tregua temporal.
Midrash Bereshit Rabbah 78:14: Los sabios explican que la prisa de Esav por
besar a Ya’akov fue genuina, pero “el odio anidado en el corazón de Esav”
fue un impedimento para una unión duradera. Esto refuerza el concepto
mesiánico de que la reconciliación total es un acto milagroso del Eterno, no una
negociación humana.

Targumín

Los Targumín (traducciones/paráfrasis arameas) arrojan una luz teológica sobre el
texto:

Targum Onkelos (Génesis 33:10): Traduce la frase kire’ót penéi Elohím
(como ver el rostro de Elohím) como: “porque he visto tu rostro con amor, como
si hubiera visto el Malajim (Malaj/Ángel) del Eterno.” Esto suaviza la idea de
ver directamente a Elohím, pero mantiene la intervención divina.
Targum Yerushalmi (Génesis 33:20): Parafrasea el nombre del altar ’Ēl
’Ĕlōhê Yisrā’ēl como: “El Dios de Yisra’el ha sido mi compañero, Él me ha
librado de todas mis aflicciones.” El Targum subraya la relación personal de
pacto, haciendo de la acción de Ya’akov una profunda confesión de fe en la
fidelidad del Eterno.



| 21

Textos Apócrifos (No Cabalá)

Libro de Yovlim (Jubileos) 39:5-7: Aunque se centra en la historia de Yosef
(José) en Egipto, refuerza la pureza de la línea de Ya’akov. La necesidad de
separarse de la influencia de Kena’an y de Esav (Edom) es un tema constante en
estos escritos, validando la decisión de Ya’akov de establecer su propio altar y
su camino hacia Shejem, lejos de Se’ir.

Punto 10. Mandamientos Encontrados o principios y valores

En esta Aliyáh, no se encuentran mitzvot (mandamientos) enumerados como tal, sino
principios y valores fundamentales del Reino:

Principio de Tzedakáh (Rectitud/Justicia): Ya’akov insiste en comprar la1.
tierra (Génesis 33:19) en lugar de simplemente tomarla. Esto establece el valor
de la propiedad legítima y la justicia en los tratos, incluso en la tierra que le fue
prometida.

Aplicación en el Brit Hadasháh: Yeshúa enseña que debemos ir la milla
extra (Mateo 5:41), y la rectitud de Su Reino excede la de los escribas y
fariseos. Nuestro caminar debe ser irreprensible ante Elohím y los
hombres, reflejando el carácter de Mashíaj.

Principio de la Paz y la Prudencia (Shalom): La diplomacia de Ya’akov y su2.
negativa a comprometer a su familia y rebaños a un viaje forzado con Esav
(Génesis 33:13-14) demuestran prudencia y priorización de la vida sobre la
conveniencia.

Aplicación en el Brit Hadasháh: Yeshúa nos instruye a ser astutos
como serpientes y sencillos como palomas (Mateo 10:16). Debemos
buscar la paz con todos (Romanos 12:18), pero con la sabiduría del Ruaj
Hakodesh, sin poner en riesgo la integridad de la Kehiláh o la fe.

Principio de la Consagración y Adoración: El establecimiento del altar ’Ēl3.
’Ĕlōhê Yisrā’ēl (Génesis 33:20) es la afirmación de que la vida de Yisra’el debe
estar centrada en la adoración del Único y Verdadero Elohím.

Aplicación en el Brit Hadasháh: El Brit Hadasháh revela que nuestra
vida misma es un servicio de adoración. Nosotros somos el templo del Ruaj
Hakodesh, y debemos ofrecer sacrificios de alabanza (Hebreos 13:15).

Punto 11. Preguntas de Reflexión

¿Cómo podemos aplicar el principio de la prudencia de Ya’akov (separación1.



| 22

estratégica de Esav) en nuestra vida contemporánea para proteger la integridad
espiritual de nuestra Kehiláh y familia de la influencia de la cultura mundana?
Ya’akov declara haber visto el rostro de Elohím en el rostro de Esav2.
reconciliado (Génesis 33:10). ¿De qué manera la genuina reconciliación con un
adversario o la demostración de gracia puede ser, para nosotros, un “ver el
rostro” de Yeshúa haMashíaj?
La Haftaráh (Miqueas 6:8) nos insta a caminar humildemente con Elohím.3.
Considerando que Yeshúa es el Gobernante eterno (Miqueas 5:2) que se humilló
(Hebreos 13:12), ¿cómo podemos medir nuestro propio caminar humilde en el
servicio a Adonái?
El Brit Hadasháh nos llama a salir “fuera del campamento” (Hebreos 13:13).4.
¿Qué “campamentos” o estructuras religiosas/sociales, que ya no tienen el
poder de Yeshúa, debemos evaluar y estar dispuestos a abandonar hoy,
cargando Su oprobio?
Ya’akov nombra el altar ’Ēl ’Ĕlōhê Yisrā’ēl. ¿Qué declaración de fe estamos5.
haciendo con nuestros propios altares (nuestro tiempo, nuestras ofrendas,
nuestro servicio) y el nombre que invocamos sobre ellos?

Punto 12. Resumen de la Aliyáh

La Aliyáh 4 culmina el encuentro entre Ya’akov y Esav con una reconciliación
temporal facilitada por la gracia de Elohím. Ya’akov (ahora Yisra’el) logra su objetivo
de paz y, estratégicamente, se dirige a Sukkot para un descanso temporal y luego a
Shejem. Allí, el evento clave es la compra de la tierra y la edificación de un altar
que nombra ’Ēl ’Ĕlōhê Yisrā’ēl, afirmando su identidad nacional y su lealtad al
Elohím del Pacto.

Aplicación en Mashíaj: Todo el pasaje apunta a Yeshúa. Él es la Paz (Shalom) que
resuelve la enemistad eterna (Esav y Ya’akov). Él es nuestro Altar (Hebreos 13:10) y
el Comprador que nos asegura nuestra herencia. La Haftaráh lo confirma como el
Gobernante eterno que viene de Belén. La vida de Ya’akov es una sombra del
camino de Yeshúa: salir del sistema (el campamento), asegurar la herencia por un
precio, y establecer el verdadero lugar de adoración.

Punto 13. Tefiláh de la Aliyáh

Tefiláh de Consagración y Paz en Yeshúa



| 23

Adonái, Elohím, ’Ēl ’Ĕlōhê Yisrā’ēl, te damos gracias porque eres el Único que trae
la paz verdadera. En el nombre de Yeshúa haMashíaj, quien es Ejad contigo, te
pedimos que la paz que Ya’akov halló con Esav sea una realidad en nuestras vidas.

Danos la sabiduría de Yisra’el para discernir dónde construir nuestro Sukkot
temporal y dónde establecer nuestro altar permanente. Que no busquemos las
comodidades del mundo, sino la Ciudad que ha de venir. Ayúdanos, por el poder
del Ruaj Hakodesh, a salir “fuera del campamento,” a cargar el oprobio de Yeshúa,
sabiendo que Él es el Altar perfecto y el Sacrificio eterno.

Que cada una de nuestras acciones sea una compra legítima, consagrando nuestra
vida, nuestra familia y nuestro servicio a Ti. Eres nuestro MarYah, nuestro Rey, el
Gobernante cuyas salidas son desde la eternidad. Que así sea. ¡Amén!

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes: https://torahviviente.com/

https://torahviviente.com/

