Bfy TORAH VIVIENTE

Listen to this article

Génesis 32:30-33:5
Abdias 1:1-21 (Reconciliacién entre los hermanos)
Lucas 15:20-24 (El padre recibiendo al hijo prdédigo)

iShalom Aleijem! Querido talmid (estudiante) del Reino de Yeshuia haMashiaj, me
llena de gozo y, francamente, de una profunda responsabilidad poder asistir en un
estudio tan exhaustivo de las Sagradas Escrituras. Este es el corazén de nuestra fe
Judio Mesidnica: desentrafiar la profunda verdad de la Torah, los Profetas, y el Brit
Hadashah para revelar al Mesias.

iVaya tema tan vital tenemos hoy! Parasha Vayishlaj es, sin lugar a dudas, uno de
los pasajes mas transformadores de toda la Torah, mostrandonos el poder de Adonai
Elohim en la vida de Su siervo Ya’akov.

La verdad es que, al sumergirnos en esta porcidon, vemos como el corazon del Eterno
late en la reconciliacion y la redencién, temas que son la esencia misma del Reino
de Yeshua. El es el Alef-Tav ([][][]), el principio y el fin de toda la historia redentora.
iEmpecemos con este analisis profundo, hecho para eruditos y apasionados por la
Verdad!

1. Génesis 32:30-33:5

Esta Aliyah, la tercera de la Parasha Vayishlaj, marca un punto de inflexién radical
en la vida de Ya’'akov, justo después de su encuentro nocturno con el Malaj de
Adonai. El tema central es el encuentro con la Deidad, la lucha, el nuevo nombre
(Yisra’el), y la inminente, y totalmente inesperada, reconciliacién con su hermano
Esav.

Texto Bereshit (Génesis) 32:30-33:5

Fonética Traduccion Palabra por
Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea Tiberiana Palabra (b)
NN 00000 La-jén Por-tanto
NN auoa Qara Llamé



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea

o000
[O0000oog
[O0000Cog
[0000
fooo0ooo
fooo0ooo
Hoo00do
0000
[Oo0000
[000000o0a0
[O0000Cog
[000000O000
oo
[000000oO0
[O0000Cog
[0000

o000
Oooo0ooog
O000d0
O00000
o000
fOo000oo
0000

0000

o000
[O0000o0
[000d0
(000000000
o000

Ooo0d
fooo0ooog
O00000
o000

O000
[O0000Cog

[ona
[O0000Cog
[Oo0000Cog
00000
[000000a
[0000C0oa
HO000d0
0ooa
Hoo0000
[O00000oo00
f0o000Cooa
[O0000ooOa
oo
[O000000Oa
[Oo0000Cog
O00ar

0ooa
[Oo0000Cog
H0oodo
[00od0
aooa
Ho00000
aooa

aooa

[ona
[O0000oa
[000d
[O000000Oa
0ooa

[000d
[Oo0000Cog
[00od0
aooa

Qoo
fOooo0ooog

Fonética
Tiberiana

Shem
Ha-Magom
Penu’él

Ki

Ra’iti
Elohim
Panim

El

Panim
Va-ti-natzél
Nafshi
Va-yizraj
Lo
Ha-shémesh
Ka’'ashér
Avar

Et

Penu’él
Ve-hu
Tzoléa’

Al

Yeréjo

Al

Ken

Lo

Yojelu
Benei
Yisra’él

Et

Gid
Ha-nashéh
Ashér

Al

Kaf
Ha-yarej

Traduccion Palabra por
Palabra (b)

Nombre
El-lugar
Penu’él
Porque
He-visto
a-Elohim
Rostros
hacia
Rostros
Y-fue-liberada
Mi-alma/vida.
Y-salio-el-sol
Para-él
El-sol
Conforme-a-que
Paso
(marca objeto)
Penu’él
Y-él
cojeaba/renqueaba
sobre
Su-muslo.
Sobre
por-eso
No
Comeran
Hijos-de
Yisra’él
(marca objeto)
Tendon
El-del-nervio-ciatico
Que
sobre
Palma/articulacién
El-muslo

| 2



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea "ll:"?l;l::il:za ;;?:;::1&1)1 Palabra por
0oa aoa Ad Hasta

0000000 0000000 Ha-Yom El-dia

0000oa 0o0doa Ha-Zeh Este

0ooo 0000 Ki Porque

0oooa ao0oa Naga Toco

Uoooon 00000 Be-Jaf En-la-articulacion-de
o000 000000 Yérej El-muslo-de

0000000 0000000 Ya'aqov Ya'aqov

0000000 0000000 Be-gid En-el-tendon
H0O0000000 O0o0oo0oo Ha-nashéh El-del-nervio-ciatico.

(Contintia Génesis

33:1-5)

(Nota: Por la mdxima capacidad de tokens y la extension requerida en los
comentarios, se ha priorizado el texto interlineal de los versos clave que contienen el
nuevo nombre y el encuentro con Elohim. Se mantiene el espiritu de la instruccion
cubriendo toda la Aliydh en la Traduccion Literal y Comentario.)

Traduccion Literal al Espanol (c): Bereshit 32:30-33:5

Génesis 32:30 (31 hebreo): Por-tanto llamé Ya’akov el nombre del-lugar Pentd’él
00000000, porque he-visto a-Elohim 0000000 rostros a-rostros, y-fue-liberada mi-

alma/vida.

Génesis 32:31 (32 hebreo): Y-salio-el-sol para-él cuando pas6 Penu’él 00000000, y-€1

cojeaba/renqueaba sobre su-muslo.

Génesis 32:32 (33 hebreo): Sobre por-eso no comeran los-hijos-de Yisra’el JJ000-000
(el-tendon) el-del-nervio-ciatico que sobre la-articulacion del-muslo, hasta el-dia este,
porque tocd la-articulacion del-muslo-de Ya'akov (00000 (en-el-tenddn) el-del-
nervio-ciatico.

Génesis 33:1: Y-levantd Ya’'akov sus-0jos, y-vio, y-he aqui Esav viene, y-con-¢él cuatro-
cientos hombres. Y-repartio a-los-hijos sobre Le’ah, y-sobre Rajel, y-sobre las-dos
siervas.

Génesis 33:2: Y-puso a-las-siervas y a-sus-hijos delante, y a-Le’ah y a-sus-hijos detras,

y a-Rajel y a-Yosef los-ultimos.

| 3



Bfy TORAH VIVIENTE

Génesis 33:3: Y-él paso delante-de-ellos, y-se-postré a-tierra siete veces, hasta que
se-acerco hasta su-hermano.

Génesis 33:4: Y-corrid Esav a-su-encuentro, y-lo-abrazo, y-cayé sobre su-cuello, y-lo-
beso, y-lloraron.

Génesis 33:5: Y-levanto sus-0jos, y-vio a-las-mujeres y a-los-hijos, y-dijo: ¢Quiénes
éstos para-ti? Y-dijo: Los-hijos que ha-dado Elohim 0000000 a-tu-siervo.

Comentario Mesianico de la Porcion de la Torah (d):

La Aliyah 3 es una bisagra teoldgica. Tras la lucha con el Malaj 0000000 (que
Ya'akov correctamente identifica como Elohim [JJJ0J00J0 mismo, al nombrar el lugar
Pent’él 00000000, “Rostro de Elohim”), Ya’akov emerge con una doble marca: un
nuevo nombre, Yisra’el 000000000 (“El que lucha con Elohim y prevalece”), y una
cojera (Tzoléa’ J0J000).

 El Rostro de Elohim (Penu’él): La frase crucial es “he-visto a-Elohim
rostros a-rostros, y-fue-liberada mi-alma/vida” (Génesis 32:30). La
tradicion Rabinica y Mesianica ha debatido largamente la identidad de este
Malaj. Para el pensamiento Judio Mesianico, este encuentro es una
manifestacion teofanica o cristofanica. Ya’'akov ve a Elohim, pero vive. Esto se
conecta directamente con el concepto de que nadie puede ver a Adonai y vivir
(Exodo 33:20). La respuesta, que luego se revela en el Brit Hadashah, es que la
manifestacion que Ya’'akov vio fue una manifestacion pre-encarnada de Yeshua
haMashiaj, el Alef-Tav [J]J[] que es el “Rostro” o la “Palabra” (Memra en el
Targum) de Adondi. Es Yeshua quien es el Ejad [0 con el Padre, el Gnico
camino por el cual la humanidad puede “ver” a Elohim y sobrevivir.

« La Cojera (Tzoléa’): La cojera es el recordatorio fisico de su lucha y el sello de
su nuevo nombre. Es la debilidad humana que sigue a un encuentro divino.
Paraddjicamente, el poder de Yisra’el no reside en su fuerza, sino en la
postracion y la humildad que le queda. Es con este recordatorio de su
dependencia (su cojera) que se encuentra con Esav.

« Reconciliacion Redentora: El encuentro con Esav es la primera prueba de la
nueva identidad de Ya’'akov/Yisra’el. Ya’akov, el antiguo “Suplantador”, se
postra humildemente siete veces (Génesis 33:3), un acto de sumision completa.
Esav, impulsado quizas por el Ruaj Hakodesh 00000 0 0 0000 o por la
intervencidn divina que Ya’akov habia rogado (32:11), corre y lo abraza. Esta es
la gracia redentora en accion: la bendicidn de Penu’él se manifiesta en la paz
con el hermano. La respuesta de Ya’akov: “Los hijos que ha dado Elohim a
tu siervo” (Génesis 33:5), muestra su total reconocimiento de que su familia y
prosperidad son un regalo de Elohim, no el resultado de su astucia. Este pasaje

| 4



Bfy TORAH VIVIENTE

es el arquetipo de la redencion: la lucha con el divino lleva a la rendicion y a la
paz con el préjimo.

2. Haftarah: Abdias 1:1-21

La Haftarah del profeta Ovadiah (Abdias) es el libro mas corto del Tanakh, y su
unico tema es el juicio contra Edom (los descendientes de Esav) y la futura
redencion de Yisra’el. La conexion es directa e ineludible: es el epilogo profético a la
historia de la reconciliacion de Ya'akov y Esav.

Texto Ovadiah (Abdias) 1:1-4

(Se presenta una seccion representativa de la Haftarah debido a la extension
requerida por el formato)

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética Traduccion Palabra por
Tiberiana Palabra
000000 0o00od Jazon Vision-de
0000000000 - 000000000 Ovadiah Ovadiah.
0oooa 0aoa Koh Asli
0oooa 00000 Amar Dijo
0000000 0000000 Adonai Adonai
00000000 00000000 Elohim Elohim
00000000 00000000 Le’Edom a-Edom
000000000 000000000 Shemu’ah Una-noticia
0000000000 d00000000C Shama’nu Hemos-oido
a0 00000 Me’'ét De-parte-de
00000 O0o0oo Adondi Adonai
aoo0o0 000000 Ve-tzir Y-un-mensajero
0000000000 doooooooto Ba-Goyim Entre-las-naciones
Ooo0ood 0000000 Shuldj Fue-enviado...
0ooo 0ad Im Si
000000000000 000000000000 Tagbiayj Te-elevas
0000000000 0000000000 Ka-néshar Como-el-aguila
0oodoa 00000 Ve'im Y-si
0oooa 00000 Bein Entre
0000000000 d00000000C Kojavim Estrellas

| 5



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo Palabra Hebrea Ff)nét.ica Traduccién Palabra por
Tiberiana Palabra

0oood 0oodd Sim Pones

0000000 0000000 Qi-neja Tu-nido

0000000 0000000 Mi-sham De-alli

Uoo0oooon O00000000 O-ridja Te-haré-descender

Uooooo 00000 Ne'um Oréaculo-de

0o0odoo d00000 Adonai Adonai.

Comentario Mesianico:
Conexion con la Parasha y las Promesas Mesianicas:

La conexion, la verdad, es bastante tensa. La Parashd Vayishlaj (Génesis 33) culmina
en la efimera reconciliacion de Ya’'akov y Esav, el “abrazo de la paz” (Génesis 33:4).
Sin embargo, el Profeta Ovadiah nos recuerda la realidad histdrica y profética a
largo plazo: la enemistad latente entre Yisra’el (Ya’akov) y Edom (Esav) resurgiria
constantemente. Ovadiah condena a Edom por su violencia, orgullo y, crucialmente,
por su indiferencia y alegria ante el sufrimiento de su hermano Yisra’el (Ovadiah
1:10-14). Edom representa el espiritu de la carne, el orgullo que se levanta contra el
proposito de Elohim.

« Edom y el Fin de los Dias: En la profecia, Edom se convierte en un arquetipo
de las fuerzas que se oponen al Reino de Yeshua. Tradiciones rabinicas
posteriores a la destruccién del Segundo Templo a menudo identificaron a
Edom con el Imperio Romano (y mas tarde, con la civilizacién que se levanté de
él), que oprimid a Yisra’el. El mensaje de Ovadiah es una promesa mesianica: el
juicio de Edom es un precursor de la redencién final. En el Dia de Adonai
(Ovadiah 1:15), Edom sera destruido, pero “salvadores subiran al Monte
Tzion para juzgar el Monte de Esav; y el reino sera de Adonai” (Ovadidh
1:21).

Este cumplimiento, para nosotros, es totalmente mesidnico. Yeshua haMashiaj es el
Gran Salvador (Moshia) que juzgara al mundo (Edom) y establecera el Reino de
Elohim en el Monte Tzion (Yerushaldyim). La reconciliacion de Génesis 33 es un
sombra (Tz¢l) de la paz mesidnica; la profecia de Ovadidh es el cumplimiento final
donde la paz se logra mediante la subyugacion de la maldad. La Haftarah nos ensena
que mientras Ya'akov y Esav puedan abrazarse, el espiritu de Edom (el orgullo y el
odio) debe ser juzgado por el Mesias para que llegue la redencién completa.



Aplicacion Espiritual:

La Haftarah, si somos honestos, es una llamada de atencién. Refleja la dualidad de la
reconciliacién. Por un lado, la actitud de Ya’akov nos llama a la humildad
mesianica (postrarse, la cojera) ante nuestro proéjimo, buscando la paz personal.
Pero por otro lado, Ovadiah nos dice que la paz final no es solo un acto humano, sino
una intervencion divina.

Para los creyentes hoy en dia, nos recuerda que el orgullo (Edom), que nos hace
“elevar nuestro nido entre las estrellas” (Ovadidh 1:4) en arrogancia o
autosuficiencia, sera derribado. Nuestra esperanza esta en la promesa de que, al
final, el gobierno y la soberania seran de Adonai. Debemos vivir la Tevilah
(inmersion) de humildad de Ya’akov, confiando en que Yeshua, el Rey de Yisra'el,
ejecutara la justicia final y traera el Reino (Maljut) de paz verdadera.

3. Brit Hadashah: Lucas 15:20-24

El pasaje del “hijo prddigo” es uno de los textos del Brit Hadashah que, la verdad,
mejor capta la dindmica de gracia inesperada y el abrazo de la reconciliacién que
vemos entre Ya’akov y Esav en la Torah.

Texto (Peshita): Lucas 15:20-24

(Se presenta una seccion representativa de la lectura para mantener el formato y
gestionar la extension)

Texto

?;;?;23 K::Il::: f)?«;:gelfil;;? Sirlaca Traduccion Palabra por Palabra
Oriental)

NN 000 wa-gam Y-se-levanto

0oa 00 aza'l Se-fue

a0 000 lawat Hacia

a00o0 O00o0 a-bu-hi Su-padre.

ao aod wa-kad Y-cuando

good nood rjiq Estaba-lejos

0oooa 00000 hzay-hi Lo-vio-él

0oooa 00000 a-bu-hi Su-padre

NERNEN O000oo wa-‘e-trajam Y-fue-movido-a-misericordia

| 7



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto

Arameo Palabra

(Siriaco Aramea

Oriental)

0aoo0 00000

0ooo 0o

0ad o

0d {d

0aoo 0o

0o 00000

0ao 0oa

0d 0a

ad (o

0ad o

0o 0o

0aoo0 00000

000000 000000

0ad o

0ad o

0ad 0ad

0o 00000

0ad 0ad
(Contintia
Lucas
15:22-24)

Fonética Siriaca
Oriental

‘al-aw-hi
wa-rhat
npal

‘al

tsaw-réh
wa-nash-géh
‘a-mar

leh

breh

‘a-b1

htit
ba-shmayya
wa-qud-mayk
wa-la

sha-we

tawb
ne-te-qre
brak

Comentarios Exhaustivos:

Traduccion Palabra por Palabra

Sobre-él
Y-corrio

Cayo

Sobre
Su-cuello
Y-lo-beso.

Dijo

A-él

Su-hijo
Mi-padre
He-pecado
Contra-el-Cielo
Y-delante-de-ti
Y-no
Soy-digno

Mas
Ser-llamado
Tu-hijo.

El texto arameo de la Peshita nos presenta la parabola con una fuerza singular. El
término clave es 00 (wa-‘e-trajam), que significa “fue movido a misericordia” o
“tuvo compasion”, una raiz que en hebreo se asocia con el utero materno (Rajam),
denotando un amor visceral, profundo y protector.

Conexion con la Torah y Haftarah:

 Paralelismo de la Reconciliacion: El Brit Hadashah refleja vividamente el

encuentro entre Ya’'akov y Esav.

1. El Miedo/Arrepentimiento: Ya’akov temia la ira de Esav; el hijo prodigo
teme ser rechazado y solo espera ser un siervo. Ambos se acercan en

humillacion.

| 8



Bfy TORAH VIVIENTE

2. La Gracia Inesperada: Esav corrio hacia Ya’'akov y lo abrazé (Génesis
33:4); el padre corrio hacia su hijo y lo abrazé (Lucas 15:20). En ambos
casos, el gesto es inmediato, apasionado y, lo mas importante,
inmerecido. El abrazo supera el dolor del pasado.

3. La Restitucion: Ya’akov ofrece regalos a Esav. El padre del prodigo no
solo lo recibe, sino que lo restituye a su posicién original: le pone el mejor
vestido, el anillo (simbolo de autoridad) y sandalias (dejando de ser un
esclavo). Este es el patron de la redencion.

e Juicio vs. Gracia: La Haftardh (Ovadiah) habla del juicio final sobre el espiritu
de Edom. El Brit Hadashah (Lucas 15) nos ofrece la puerta de escape a ese
juicio: la Teshuvah (arrepentimiento/retorno) y la gracia incondicional de
Adonai. El hijo prédigo retorna de la tierra de la perdicion y encuentra la
gracia que Ya’'akov hall6 en Pent’él.

Reflexion Mesianica: La Divinidad de Yeshua

La parabola es contada por Yeshuia haMashiaj. Su autoridad al describir el corazon
del Padre (Adondi Elohim) y Su capacidad para otorgar perddn y plena restauracion
(simbolizada por el anillo y la fiesta) es una prueba intrinseca de Su Divinidad
(Ejad).

 MarYah como Ejad: En el texto arameo, la deidad se refiere con el nombre
MarYah (J0J0000), que significa “El Senor” o “El Maestro”. En la teologia del
Brit Hadashah, este titulo se aplica tanto a Adonai (el Padre) como a Yeshua. La
frase “MarYah” es usada en la Septuaginta (LXX) para traducir el Nombre
Inefable (0J00), v en la Peshita, la aplicacion de MarYah a Yeshia es una
declaracion teolodgica.

» Yeshua como el Rostro de Elohim (Penu’él): Si Ya’akov vio a una
manifestacion de Elohim en Pent’él, Yeshua es esa misma manifestacion hecha
carne. Fl es la imagen (la eikon) del Elohim invisible (Colosenses 1:15). Cuando
Yeshua dice: “El que me ha visto a mi, ha visto al Padre” (Juan 14:9), él esta
declarando ser la encarnacion viva del Rostro (Penu’él) de Adonai Elohim, el
Alef-Tav que lucha y prevalece por nosotros.

4. Contexto Historico y Cultural

La Aliyah 3 de Vayishlaj se sitia en un periodo fundacional de la historia de Yisra’el.

 El Periodo de los Patriarcas: La narrativa se desarrolla aproximadamente en
el segundo milenio antes de Yeshta (c. 1800 a.E.C.). Ya’akov esta cruzando el

| 9



Bfy TORAH VIVIENTE

Yaboq 00000, un afluente del Jordan. El acto de renombrar el lugar como
Penu’él es un patrén comun de santificacidn en el antiguo Cercano Oriente: el
lugar donde la deidad se manifest6 lleva Su nombre.

« Mishkan, Primer y Segundo Templo: El incidente de Pent’él establece el
precedente para la relacién con el Divino que culminara en el Mishkan
(Tabernaculo) y los Templos. Ya’akov tiene un encuentro directo, pero la
nacion (Yisra’el) se acercara a Adonai a través de la mediacion del Cohen Gadol
(Sumo Sacerdote) y el servicio. La prohibicion de comer el Gid Ha-nashéh
(tendon del nervio ciatico, Génesis 32:32) es la unica mitzvah (mandamiento)
dietética establecida antes de Matan Torah (la entrega de la Torah en Sinai), un
recordatorio perpetuo y fisico de la lucha de Ya’akov y su cojera, marcando al
pueblo Yisra’el como un pueblo que ha luchado con Elohim y, por la gracia, ha
prevalecido.

« Qumran y Escritos Mesianicos: En la época del Segundo Templo y los Rollos
del Mar Muerto (Qumran), la lucha de Ya’akov fue vista como una prefiguracion
de la lucha escatoldgica. Los textos de Qumran enfatizan la division final entre
la luz y la oscuridad, lo que es paralelo a la tensién entre Ya’akov y Esav/Edom.
El juicio de Edom en la Haftardh (Ovadiah) era un tema de gran interés, visto
como la futura victoria de los “Hijos de la Luz” (Yisra’el) sobre los “Hijos de la
Oscuridad” (las naciones opresoras). Los escritos nazarenos de los primeros
siglos vieron la cojera de Ya’akov como la debilidad que se vuelve fuerza en
Elohim (2 Corintios 12:10) y el abrazo con Esav como una promesa de la
reconciliacién final.

5. Estudio, Comentarios y Conexiones Proféticas

Comentarios Rabinicos:

« Rashi: Senala que Ya’'akov se postrd siete veces (Génesis 33:3) para demostrar
su sumision y suavizar el corazén de Esav, pero también ve esto como un
cumplimiento de la profecia de Rivkah (Génesis 27:29): que el mayor serviria al
menor, aunque fuera de forma temporal.

« Ramban (Najmanides): Profundiza en Pent’él. Argumenta que la lucha no fue
con un Malaj menor, sino con el Malaj particular de Esav, el emisario celestial
que representaba el poder de Edom. La victoria de Ya’akov sobre el Malaj
asegura su victoria en la tierra sobre Esav, estableciendo un patron profético: la
lucha espiritual precede a la victoria fisica.

Comentario Judio Mesidnico:

El nudo de esta Aliyah es el encuentro cara a cara con la Deidad. La tradicion
mesidnica sostiene que Ya’akov recibid una revelacion directa de Yeshiia haMashiaj

| 10



en Su forma pre-encarnada (Penu’él).

« Vinculo Profético: La lucha de Ya’akov por la bendicién es la lucha de toda la
humanidad por la redencién. Yeshua es nuestro Malaj haBrit (Mensajero del
Pacto) que se nos revelo para que pudiéramos ser “liberados” (vatinatzél
nafshi) del juicio. El Muslo de Ya’'akov fue tocado; el Mesias fue traspasado en
el Madero (Poste) por nuestras transgresiones (Isaias 53:5). Su herida nos
sana; la cojera de Ya’akov es un Tipo (Tipologia) de la debilidad humana que
Mashiaj redime.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematria:

 Gid Ha-nashéh (O00000000 0000O): El 1éxico sugiere que nashéh viene de la
raiz nashd (Q00000), que significa “olvidar” o “desplazar”. El nervio ciatico es el
“nervio olvidado” o “desplazado”, enfatizando la naturaleza persistente de la
lesion. Gramaticalmente, es la Unica mitzvah en Bereshit con un imperativo tan
duradero (“hasta el dia este”).

« Guematria: La palabra Penu’él (Q0J000000) tiene un valor de 137 (,80=[]
30=[],1=[],6=[],50=[]). Curiosamente, la palabra Qa4l ((JO00) - “Voz” o “Sonido”
tiene 136 (30=[],6=[],100=[]), sumando uno mas que la voz. Es una
manifestacion de la Voz/Palabra de Elohim hecha visible.

6. Analisis Profundo de la Aliyah

Analisis Judio y Mesianico: La Aliyah 3 es la culminacion de un proceso de
Teshuvdh (retorno). Ya'akov ya no confia en su astucia (“el suplantador”) sino en su
Elohim.

« Torah (Génesis 32-33): La paz con Esav es la evidencia de que su lucha con
Elohim fue exitosa. La paz horizontal (con el pr6jimo) es el resultado inevitable
de la paz vertical (con Elohim).

« Haftarah (Ovadiah): Profundiza la vision. Si bien hay paz personal en el
presente, la lucha ideoldgica y espiritual (Yisra’el vs. Edom) continuara hasta el
establecimiento del Reino Mesidnico. Edom representa la oposicidn terrenal y
orgullosa a la soberania de Adonai.

« Brit Hadashah (Lucas 15): La parabola valida el patrén redentor. La gracia
de Yeshuia no espera la perfeccion de Ya'akov o del prédigo, sino que se
anticipa a su arrepentimiento (el padre corrid). La reconciliacién de Génesis 33
es un eco terrenal de la Reconciliacion eterna ofrecida por Yeshua haMashiaj.

|11



Bfy TORAH VIVIENTE

7. Tema Mas Relevante de la Aliyah

El tema mas relevante es la Transformacion de la Identidad a traves de la
Confrontacion Divina.

« Importancia en la Torah: La Torah establece que la identidad de una persona
(o una nacion) no es fija, sino que se moldea por su relacion con Adonai. Ya’akov
(el suplantador) se convierte en Yisra’el (el que lucha y prevalece). Este cambio
de nombre es el acto mas profundo de re-creacion en el Tanakh, solo superado
por Avram a Avraham.

» Relacion con Yeshua: La Torah revela que la verdadera fuerza se encuentra
en la debilidad (la cojera). Yeshua haMashiaj encarna este principio al
maximo:

> Su poder no se manifestd en el trono de un rey, sino en el madero (Poste)
de humillacidn.

o El es el Yisra’el perfecto que luché con el poder de la muerte y el pecado,
y prevalecio.

o El cambia nuestra identidad, de “siervos del pecado” a “hijos de Elohim”.
Nuestra Tevilah (inmersion) es nuestro propio Pent’él, donde morimos al
viejo Ya’akov y resucitamos con el nuevo nombre en Mashiaj.

e Conexion con los Moedim de Elohim: Esta Aliyah conecta tematicamente
con Yom Kippur (Dia del Perddn/Expiacion). Ya’'akov se enfrenta a su hermano
temiendo la muerte, haciendo Teshuvdh a través de la oracién y la humildad. La
lucha de Ya’akov es un tipo de afliccion (la lesion en su cadera) que precede a
la reconciliacion y la liberacion (Pentd’él). El encuentro de Ya'akov con Esav
es la anticipacion del dia en que Adondi provee expiaciéon para Su pueblo,
reconcilidndonos con El, y por ende, con nuestro préjimo.

8. Descubriendo a Mashiaj en cada Aliyah

Profecias Mesianicas y Reflexion:

« Profecia Mesianica: El pasaje de Ovadidh 1:21, “Salvadores subiran al
Monte de Tzion... y el Reino sera de Adonai,” es una promesa directa del
Rey Mesias. El Malaj que luché con Ya’akov es el mismo MarYah que reinara
desde Tzidn.

Meétodos para Descubrir al Mashiaj:

1. Tipos (Tipologias):
| 12



Bfy TORAH VIVIENTE

> Pent’él: Un tipo de la Encarnacion de Yeshia. El es el “Rostro” de
Elohim que se revela a la humanidad, permitiéndonos ver a Adonai y vivir.

o El Gid Ha-nashéh: El tendon lesionado de Ya’'akov es un tipo de la herida
de Mashiaj en el Calcanar (Génesis 3:15).

2. Sombras (Tzelalim) y Figuras: La figura de Ya’akov, cojeando pero
prevaleciendo, es una sombra del siervo sufriente de Isaias 53, que lleva la
debilidad para traer la victoria.

3. Patrones Redentores (Tavnitot):

- Humillacion antes de la Exaltacion: Ya’'akov se humilla (se postra siete
veces) y es abrazado. Yeshua se humillé en el Madero (Poste) y fue
exaltado a la diestra de Adonai (Filipenses 2:8-9).

4. Nombres y Titulos Proféticos: El titulo Yisra’el (“lucha-Elohim”) se aplica a
Yeshta. El luché contra el poder del pecado y la muerte. El es el ejemplo y el
cumplimiento de lo que significa ser un verdadero Yisra’el.

5. Analisis Lingiiistico: La palabra para beso (J0J0J000000000 - Va-yi-shagehu)
en Génesis 33:4 tiene puntos inusuales en el texto Masorético (niqud). El
Midrash dice que este abrazo no fue genuino, pues Esav inicialmente queria
morder a Ya’akov. Sin embargo, el texto nos ofrece la posibilidad de la gracia.
Yeshua, en Lucas 15, quita toda ambigiiedad: el abrazo y el beso del Padre son
pura gracia y perdon incondicional, cumpliendo la maxima expresion de lo
que el abrazo de Esav debid haber sido.

9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y
Apocrifos

Midrashim (Bereshit Rabba y Tanjuma):

« Bereshit Rabba 78:3: El Midrash subraya que la lucha con el Malaj ocurrié
precisamente cuando Ya’akov estaba cruzando el rio para salvar su propiedad.
La lucha no fue solo fisica, sino sobre si Ya’akov merecia la bendicidn, y si la
materialidad del mundo obstaculizaria su destino espiritual.

« Tanjuma: Relata que el Malaj le preguntd a Ya’akov sobre su nombre y el de su
adversario para saber por quién orar, pero esta es una manera de decir que el
Malaj buscaba saber si la lucha era por orgullo (Ya’akov) o por propdsito
(Yisra’el).

Targumim:

« Targaim Ongelos (Génesis 32:30): Traduce la frase “Vi a Elohim cara a
cara” como “Vi a un Malaj de Adonai cara a cara”. Esto suaviza la aparente
contradiccién con Exodo 33:20, pero el Midrash Mesidnico argumentaria que

|13



Bfy TORAH VIVIENTE

esta es la manifestacion del Verbo de Adonai (Memra).

« Targim Yonatan (Génesis 33:4): Clarifica el beso de Esav, diciendo que se le
aparecieron tumores en el cuello y la nuca a Esav cuando quiso morder a
Ya’akov, lo que impididé que lo matara. Esto refuerza la idea de una
intervencion divina que forzo la reconciliacidn.

Textos Apocrifos:

» Libro de Enoc (1 Enoc 90:13): Aunque no se relaciona directamente, el tema
de la lucha entre hermanos y el juicio final de los enemigos de Yisra’el resuena
con la escatologia apocaliptica de Enoc, donde el conflicto se resuelve por la
intervencion de un Mesias y el establecimiento de un nuevo orden. Es crucial
mencionar que, como en el Targum y el Midrash, se busca resolver el conflicto
que la Torah deja en suspenso.

10. Mandamientos Encontrados o Principios y
Valores

1. La Prohibicion de comer el Gid Ha-nashéh (000000000 0000 : Un
mandamiento perpetuo, aunque no parte de los Diez Mandamientos. Es un
Principio Mesianico de Recuerdo y Humildad. La ley nos recuerda que
nuestra fuerza viene de Adonai. En el Brit Hadashah, esto se traduce en el
principio de que nuestro “alimento” (nuestra vida, nuestra fe) debe estar libre
de cualquier cosa que nos recuerde la autosuficiencia de la carne (el viejo
Ya’'akov).

2. Valor del Arrepentimiento Genuino (Teshuvah): Ya’akov preparo¢ tres
cosas: oracion, regalos y guerra. La oracion es la clave, y la humildad de
postrarse siete veces es el principio de sumision (Génesis 33:3). En el Brit
Hadashah, Yeshua nos ensefa que el arrepentimiento se traduce en una accion
(el hijo prddigo se levanta y va).

3. Principio de la Mediacion y la Paz (Shalom): Ya’akov envi6 regalos antes
que a su familia. El principio es hacer todo lo posible para pacificar la situacion
antes de la confrontacién, un precursor de la ensefianza de Yeshua:
“Bienaventurados los pacificadores”.

11. Preguntas de Reflexion

1. Si el Malaj (que es una manifestacion de Adonai Elohim) toc6 el muslo de
Ya’akov para debilitarlo, écomo se manifiesta la debilidad en nuestras vidas
como creyentes en Yeshua para que podamos ser transformados y prevalecer?

2. Penu’él significa “Rostro de Elohim”. ¢Como se relaciona la visién de Ya’akov

| 14



Bfy TORAH VIVIENTE

en Penu’él con la declaracion de Yeshua de ser el “Rostro” del Padre (Juan
14:9), y como experimentamos ese “cara a cara” bajo el Nuevo Pacto?

3. Considerando el abrazo de reconciliacidn entre Ya’akov y Esav junto al juicio de
Edom en la Haftardh, écémo equilibramos la necesidad de la gracia personal
con la certeza de la justicia profética en el Reino de Yeshiia haMashiaj?

4. La cojera de Ya'akov fue el sello de su nuevo nombre, Yisra’el. ¢Cudl es el
“sello” o la “cicatriz” visible en nuestra vida espiritual que demuestra que
hemos luchado y prevalecido por la gracia de Mashiaj?

5. El padre del hijo prodigo (Lucas 15) corrié hacia su hijo. ¢Qué tipo de
Teshuvah (retorno) cree usted que motiva a Adonai Elohim a “correr” a
nuestro encuentro en lugar de esperar una procesion formal de
arrepentimiento?

12. Resumen de la Aliyah

La Aliyah 3 de Vayishlaj relata la culminacion del proceso de transformacion de
Ya’akov. Tras una noche de lucha con un Malaj/Elohim en Penu’él, Ya’akov recibe
el nombre de Yisra’el (“El que lucha con Elohim y prevalece”) y queda marcado con
una cojera, simbolo de su dependencia. Esta nueva identidad, forjada en la humildad
y la confrontacion divina, es inmediatamente probada en el encuentro con Esav.
Ya’akov se postra, y Esav, por gracia, lo perdona y lo abraza.

Aplicacion en Mashiaj: Toda la secuencia es un Patron Redentor (Tavnit): El
Mesias Yeshiia haMashiaj es el Malaj de Pent’él, la manifestacion del Alef-Tav. El
es quien lucha por nosotros y nos da un nuevo nombre y una nueva identidad. El
abrazo de Esav prefigura la reconciliacion incondicional que Adondi Elohim
ofrece a través de Yeshua (Lucas 15), el Rey que vendra a reinar desde Tzion y
traerd el juicio final sobre Edom (Ovadiah), estableciendo Su Reino de Paz.

13. Tefilah de la Aliyah

Tefilah de Penu’él y la Reconciliacion

Adondi Elohim, Rey del universo, te damos gracias por el encuentro en Pent’él, el
lugar donde Tu Rostro se nos revela, y donde nuestra vida es liberada. O sea,
pedimos, MarYah, que asi como cambiaste el nombre de Ya’akov a Yisra’el, cambies
nuestra naturaleza, de la astucia a la dependencia en Ti.

Padre nuestro, el Ejad, danos la humildad del cojo, que no confia en su propia
fuerza, sino que se postra y espera. Que Tu Ruaj Hakodesh rompa toda raiz de
orgullo y temor (Edom) en nuestro corazon. Danos la gracia para correr hacia
nuestros hermanos y hermanas en reconciliacion, reflejando el abrazo inmerecido del
| 15



Bfy TORAH VIVIENTE

Padre que corre hacia el prédigo. Afirmanos con el sello de Yeshuia haMashiaj,
nuestro Cordero de Pésaj, para que prevalezcamos en toda lucha. Que el reino sea
Tuyo para siempre. Amén.

Mas Recursos del Reino de Yeshua HaMashiaj

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshuia HaMashiaj.

+Recursos del Ministerio Judio Mesianico de Biblia Tordh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

| 16


https://torahviviente.com

