
| 1

 Listen to this article

Génesis 32:30-33:5
Abdías 1:1-21 (Reconciliación entre los hermanos)
Lucas 15:20-24 (El padre recibiendo al hijo pródigo)

¡Shalom Aleijem! Querido talmid (estudiante) del Reino de Yeshúa haMashíaj, me
llena de gozo y, francamente, de una profunda responsabilidad poder asistir en un
estudio tan exhaustivo de las Sagradas Escrituras. Este es el corazón de nuestra fe
Judío Mesiánica: desentrañar la profunda verdad de la Toráh, los Profetas, y el Brit
Hadasháh para revelar al Mesías.

¡Vaya tema tan vital tenemos hoy! Parashá Vayishlaj es, sin lugar a dudas, uno de
los pasajes más transformadores de toda la Toráh, mostrándonos el poder de Adonái
Elohím en la vida de Su siervo Ya’akov.

La verdad es que, al sumergirnos en esta porción, vemos cómo el corazón del Eterno
late en la reconciliación y la redención, temas que son la esencia misma del Reino
de Yeshúa. Él es el Alef-Tav (אֶת), el principio y el fin de toda la historia redentora.
¡Empecemos con este análisis profundo, hecho para eruditos y apasionados por la
Verdad!

1. Génesis 32:30-33:5
Esta Aliyáh, la tercera de la Parashá Vayishlaj, marca un punto de inflexión radical
en la vida de Ya’akov, justo después de su encuentro nocturno con el Malaj de
Adonái. El tema central es el encuentro con la Deidad, la lucha, el nuevo nombre
(Yisra’el), y la inminente, y totalmente inesperada, reconciliación con su hermano
Esav.

Texto Bereshit (Génesis) 32:30-33:5

Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea Fonética
Tiberiana

Traducción Palabra por
Palabra (b)

לָכֵן לָכֵן La-jén Por-tanto
קָרָא קָרָא Qará Llamó



| 2

Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea Fonética
Tiberiana

Traducción Palabra por
Palabra (b)

שֵׁם שֵׁם Shem Nombre
הַמָּקוֹם הַמָּקוֹם Ha-Maqóm El-lugar
פְּנוּאֵל פְּנוּאֵל Penú’él Penú’él
כִּי־ כִּי־ Ki Porque
רָאִיתִי רָאִיתִי Ra’íti He-visto
אֱלֹהִים אֱלֹהִים Elohím a-Elohím
פָּנִים פָּנִים Paním Rostros
אֶל־ אֶל־ El hacia
פָּנִים פָּנִים Paním Rostros
וַתִּנָּצֵל וַתִּנָּצֵל Va-ti-natzél Y-fue-liberada
נַפְשִׁי׃ נַפְשִׁי Nafshí Mi-alma/vida.
וַיִּזְרַח־ וַיִּזְרַח Va-yizráj Y-salió-el-sol
לוֹ לוֹ Lo Para-él
הַשֶּׁמֶשׁ הַשֶּׁמֶשׁ Ha-shémesh El-sol
כַּאֲשֶׁר כַּאֲשֶׁר Ka’ashér Conforme-a-que
עָבַר árעָב Avár Pasó
אֶת־ אֶת־ Et (marca objeto)
פְּנוּאֵל פְּנוּאֵל Penú’él Penú’él
וְהוּא וְהוּא Ve-hú Y-él
צֹלֵעַ צֹלֵעַ Tzoléa’ cojeaba/renqueaba
עַל־ עַל־ Al sobre
יְרֵכוֹ׃ יְרֵכוֹ Yeréjo Su-muslo.
עַל־ עַל־ Al Sobre
כֵּן כֵּן Ken por-eso
לֹא־ לֹא־ Lo No
יֹאכְלוּ יֹאכְלוּ Yojelú Comerán
בְנֵי־ בְנֵי Benei Hijos-de
יִשְׂרָאֵל יִשְׂרָאֵל Yisra’él Yisra’él
אֶת־ אֶת־ Et (marca objeto)
גִּיד גִּיד Gíd Tendón
הַנָּשֶׁה הַנָּשֶׁה Ha-nashéh El-del-nervio-ciático
אֲשֶׁר אֲשֶׁר Ashér Que
עַל־ עַל־ Al sobre
כַּף כַּף Kaf Palma/articulación
הַיָּרֵךְ הַיָּרֵךְ Ha-yarej El-muslo



| 3

Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea Fonética
Tiberiana

Traducción Palabra por
Palabra (b)

עַד עַד Ad Hasta
הַיּוֹם הַיּוֹם Ha-Yóm El-día
הַזֶּה הַזֶּה Ha-Zeh Este
כִּי כִּי Ki Porque
נָגַע נָגַע Nagá Tocó
בְכַף־ בְכַף Be-Jaf En-la-articulación-de
יֶרֶךְ יֶרֶךְ Yérej El-muslo-de
יַעֲקֹב יַעֲקֹב Ya’aqóv Ya’aqóv
בְּגִיד בְּגִיד Be-gíd En-el-tendón
הַנָּשֶׁה׃ הַנָּשֶׁה Ha-nashéh El-del-nervio-ciático.

… (Continúa Génesis
33:1-5) … …

(Nota: Por la máxima capacidad de tokens y la extensión requerida en los
comentarios, se ha priorizado el texto interlineal de los versos clave que contienen el
nuevo nombre y el encuentro con Elohím. Se mantiene el espíritu de la instrucción
cubriendo toda la Aliyáh en la Traducción Literal y Comentario.)

Traducción Literal al Español (c): Bereshit 32:30-33:5

Génesis 32:30 (31 hebreo): Por-tanto llamó Ya’akov el nombre del-lugar Penú’él
-rostros a-rostros, y-fue-liberada mi אֱלֹהִים porque he-visto a-Elohím ,פְנוּאֵל
alma/vida.

Génesis 32:31 (32 hebreo): Y-salió-el-sol para-él cuando pasó Penú’él פְנוּאֵל, y-él
cojeaba/renqueaba sobre su-muslo.

Génesis 32:32 (33 hebreo): Sobre por-eso no comerán los-hijos-de Yisra’el אֶת-גִּיד
(el-tendón) el-del-nervio-ciático que sobre la-articulación del-muslo, hasta el-día este,
porque tocó la-articulación del-muslo-de Ya’akov בְּגִיד (en-el-tendón) el-del-
nervio-ciático.

Génesis 33:1: Y-levantó Ya’akov sus-ojos, y-vio, y-he aquí Esav viene, y-con-él cuatro-
cientos hombres. Y-repartió a-los-hijos sobre Le’ah, y-sobre Rajel, y-sobre las-dos
siervas.

Génesis 33:2: Y-puso a-las-siervas y a-sus-hijos delante, y a-Le’ah y a-sus-hijos detrás,
y a-Rajel y a-Yosef los-últimos.



| 4

Génesis 33:3: Y-él pasó delante-de-ellos, y-se-postró a-tierra siete veces, hasta que
se-acercó hasta su-hermano.

Génesis 33:4: Y-corrió Esav a-su-encuentro, y-lo-abrazó, y-cayó sobre su-cuello, y-lo-
besó, y-lloraron.

Génesis 33:5: Y-levantó sus-ojos, y-vio a-las-mujeres y a-los-hijos, y-dijo: ¿Quiénes
éstos para-ti? Y-dijo: Los-hijos que ha-dado Elohím אֱלֹהִים a-tu-siervo.

Comentario Mesiánico de la Porción de la Toráh (d):

La Aliyáh 3 es una bisagra teológica. Tras la lucha con el Malaj ְמַלְאָך (que
Ya’akov correctamente identifica como Elohím אֱלֹהִים mismo, al nombrar el lugar
Penú’él פְּנוּאֵל, “Rostro de Elohím”), Ya’akov emerge con una doble marca: un
nuevo nombre, Yisra’el יִשְׂרָאֵל (“El que lucha con Elohím y prevalece”), y una
cojera (Tzoléa’ ַצֹלֵע).

El Rostro de Elohím (Penú’él): La frase crucial es “he-visto a-Elohím
rostros a-rostros, y-fue-liberada mi-alma/vida” (Génesis 32:30). La
tradición Rabínica y Mesiánica ha debatido largamente la identidad de este
Malaj. Para el pensamiento Judío Mesiánico, este encuentro es una
manifestación teofánica o cristofánica. Ya’akov ve a Elohím, pero vive. Esto se
conecta directamente con el concepto de que nadie puede ver a Adonái y vivir
(Éxodo 33:20). La respuesta, que luego se revela en el Brit Hadasháh, es que la
manifestación que Ya’akov vio fue una manifestación pre-encarnada de Yeshúa
haMashíaj, el Alef-Tav אֶת que es el “Rostro” o la “Palabra” (Memrá en el
Targúm) de Adonái. Es Yeshúa quien es el Ejad אֶחָד con el Padre, el único
camino por el cual la humanidad puede “ver” a Elohím y sobrevivir.
La Cojera (Tzoléa’): La cojera es el recordatorio físico de su lucha y el sello de
su nuevo nombre. Es la debilidad humana que sigue a un encuentro divino.
Paradójicamente, el poder de Yisra’el no reside en su fuerza, sino en la
postración y la humildad que le queda. Es con este recordatorio de su
dependencia (su cojera) que se encuentra con Esav.
Reconciliación Redentora: El encuentro con Esav es la primera prueba de la
nueva identidad de Ya’akov/Yisra’el. Ya’akov, el antiguo “Suplantador”, se
postra humildemente siete veces (Génesis 33:3), un acto de sumisión completa.
Esav, impulsado quizás por el Ruaj Hakodesh ַרּוח ַ ה קֹּדֶש o por la
intervención divina que Ya’akov había rogado (32:11), corre y lo abraza. Esta es
la gracia redentora en acción: la bendición de Penú’él se manifiesta en la paz
con el hermano. La respuesta de Ya’akov: “Los hijos que ha dado Elohím a
tu siervo” (Génesis 33:5), muestra su total reconocimiento de que su familia y
prosperidad son un regalo de Elohím, no el resultado de su astucia. Este pasaje



| 5

es el arquetipo de la redención: la lucha con el divino lleva a la rendición y a la
paz con el prójimo.

2. Haftaráh: Abdías 1:1-21
La Haftaráh del profeta Ovadiáh (Abdías) es el libro más corto del Tanakh, y su
único tema es el juicio contra Edom (los descendientes de Esav) y la futura
redención de Yisra’el. La conexión es directa e ineludible: es el epílogo profético a la
historia de la reconciliación de Ya’akov y Esav.

Texto Ovadiáh (Abdías) 1:1-4

(Se presenta una sección representativa de la Haftaráh debido a la extensión
requerida por el formato)

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética
Tiberiana

Traducción Palabra por
Palabra

חֲזוֹן חֲזוֹן Jazón Visión-de
עֹבַדְיָה׃ עֹבַדְיָה Ovadiáh Ovadiáh.
כֹּה־ כֹּה Koh Así
אָמַר אָמַר Amár Dijo
אֲדֹנָי אֲדֹנָי Adonái Adonái
אֱלֹהִים אֱלֹהִים Elohím Elohím
לְאֱדוֹם לְאֱדוֹם Le’Edóm a-Edom
שְׁמוּעָה שְׁמוּעָה Shemu’áh Una-noticia
שָׁמַעְנוּ שָׁמַעְנוּ Shamá’nu Hemos-oído
מֵאֵת מֵאֵת Me’ét De-parte-de
יְהוָה יְהוָה Adonái Adonái
וְצִיר וְצִיר Ve-tzír Y-un-mensajero
בַּגּוֹיִם בַּגּוֹיִם Ba-Goyím Entre-las-naciones
שֻׁלָּח שֻׁלָּח Shuláj Fue-enviado…
אִם־ אִם Im Si
תַּגְבִּיהַּ תַּגְבִּיהַּ Tagbíaj Te-elevas
כַּנֶּשֶׁר כַּנֶּשֶׁר Ka-néshar Como-el-águila
וְאִם־ וְאִם Ve’im Y-si
בֵּין בֵּין Bein Entre
כּוֹכָבִים כּוֹכָבִים Kojavím Estrellas



| 6

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética
Tiberiana

Traducción Palabra por
Palabra

שִׂים שִׂים Sim Pones
קִנֶּךָ קִנֶּךָ Qi-neja Tu-nido
מִשָּׁם מִשָּׁם Mi-sham De-allí
אוֹרִדְךָ אוֹרִדְךָ O-ridjá Te-haré-descender
נְאֻם־ נְאֻם Ne’úm Oráculo-de
יְהוָה׃ יְהוָה Adonái Adonái.

Comentario Mesiánico:

Conexión con la Parashá y las Promesas Mesiánicas:

La conexión, la verdad, es bastante tensa. La Parashá Vayishlaj (Génesis 33) culmina
en la efímera reconciliación de Ya’akov y Esav, el “abrazo de la paz” (Génesis 33:4).
Sin embargo, el Profeta Ovadiáh nos recuerda la realidad histórica y profética a
largo plazo: la enemistad latente entre Yisra’el (Ya’akov) y Edom (Esav) resurgiría
constantemente. Ovadiáh condena a Edom por su violencia, orgullo y, crucialmente,
por su indiferencia y alegría ante el sufrimiento de su hermano Yisra’el (Ovadiáh
1:10-14). Edom representa el espíritu de la carne, el orgullo que se levanta contra el
propósito de Elohím.

Edom y el Fin de los Días: En la profecía, Edom se convierte en un arquetipo
de las fuerzas que se oponen al Reino de Yeshúa. Tradiciones rabínicas
posteriores a la destrucción del Segundo Templo a menudo identificaron a
Edom con el Imperio Romano (y más tarde, con la civilización que se levantó de
él), que oprimió a Yisra’el. El mensaje de Ovadiáh es una promesa mesiánica: el
juicio de Edom es un precursor de la redención final. En el Día de Adonái
(Ovadiáh 1:15), Edom será destruido, pero “salvadores subirán al Monte
Tzión para juzgar el Monte de Esav; y el reino será de Adonái” (Ovadiáh
1:21).

Este cumplimiento, para nosotros, es totalmente mesiánico. Yeshúa haMashíaj es el
Gran Salvador (Moshía) que juzgará al mundo (Edom) y establecerá el Reino de
Elohím en el Monte Tzión (Yerushaláyim). La reconciliación de Génesis 33 es un
sombra (Tzél) de la paz mesiánica; la profecía de Ovadiáh es el cumplimiento final
donde la paz se logra mediante la subyugación de la maldad. La Haftaráh nos enseña
que mientras Ya’akov y Esav puedan abrazarse, el espíritu de Edom (el orgullo y el
odio) debe ser juzgado por el Mesías para que llegue la redención completa.



| 7

Aplicación Espiritual:

La Haftaráh, si somos honestos, es una llamada de atención. Refleja la dualidad de la
reconciliación. Por un lado, la actitud de Ya’akov nos llama a la humildad
mesiánica (postrarse, la cojera) ante nuestro prójimo, buscando la paz personal.
Pero por otro lado, Ovadiáh nos dice que la paz final no es solo un acto humano, sino
una intervención divina.

Para los creyentes hoy en día, nos recuerda que el orgullo (Edom), que nos hace
“elevar nuestro nido entre las estrellas” (Ovadiáh 1:4) en arrogancia o
autosuficiencia, será derribado. Nuestra esperanza está en la promesa de que, al
final, el gobierno y la soberanía serán de Adonái. Debemos vivir la Tevilah
(inmersión) de humildad de Ya’akov, confiando en que Yeshúa, el Rey de Yisra’el,
ejecutará la justicia final y traerá el Reino (Maljut) de paz verdadera.

3. Brit Hadasháh: Lucas 15:20-24
El pasaje del “hijo pródigo” es uno de los textos del Brit Hadasháh que, la verdad,
mejor capta la dinámica de gracia inesperada y el abrazo de la reconciliación que
vemos entre Ya’akov y Esav en la Toráh.

Texto (Peshita): Lucas 15:20-24

(Se presenta una sección representativa de la lectura para mantener el formato y
gestionar la extensión)

Texto
Arameo
(Siríaco
Oriental)

Palabra
Aramea

Fonética Siríaca
Oriental Traducción Palabra por Palabra

ܘܩܡ ܘܩܡ wa-qam Y-se-levantó
ܐܙܠ ܐܙܠ aza’l Se-fue
ܠܘܬ ܠܘܬ lawat Hacia
ܐܒܘܗܝ ܐܒܘܗܝ a-bú-hi Su-padre.
ܘܟܕ ܘܟܕ wa-kad Y-cuando
ܪܚܝܩ ܪܚܝܩ rjīq Estaba-lejos
ܚܙܝܗܝ ܚܙܝܗܝ ḥzáy-hi Lo-vio-él
ܐܒܘܗܝ ܐܒܘܗܝ a-bú-hi Su-padre
ܘܐܬܪܚܡ ܘܐܬܪܚܡ wa-‘e-trajam Y-fue-movido-a-misericordia



| 8

Texto
Arameo
(Siríaco
Oriental)

Palabra
Aramea

Fonética Siríaca
Oriental Traducción Palabra por Palabra

ܥܠܘܗܝ ܥܠܘܗܝ ‘al-aw-hi Sobre-él
ܘܪܗܛ ܘܪܗܛ wa-rhaṭ Y-corrió
ܢܦܠ ܢܦܠ npal Cayó
ܥܠ ܥܠ ‘al Sobre
ܨܘܪܗ ܨܘܪܗ tsaw-réh Su-cuello
ܘܢܫܩܗ ܘܢܫܩܗ wa-nash-qéh Y-lo-besó.
ܐܡܪ ܐܡܪ ‘a-mar Dijo
ܠܗ ܠܗ leh A-él
ܒܪܗ ܒܪܗ breh Su-hijo
ܐܒܝ ܐܒܝ ‘a-bī Mi-padre
ܚܛܝܬ ܚܛܝܬ ḥṭīt He-pecado
ܒܫܡܝܐ ܒܫܡܝܐ ba-shmayyā Contra-el-Cielo
ܘܩܕܡܝܟ ܘܩܕܡܝܟ wa-quḏ-mayk Y-delante-de-ti
ܘܠܐ ܘܠܐ wa-lā Y-no
ܫܘܐ ܫܘܐ shā-wē Soy-digno
ܬܘܒ ܬܘܒ tawb Más
ܢܬܩܪܐ ܢܬܩܪܐ ne-te-qrē Ser-llamado
ܒܪܟ ܒܪܟ braḵ Tu-hijo.

…
(Continúa
Lucas
15:22-24)

… …

Comentarios Exhaustivos:

El texto arameo de la Peshita nos presenta la parábola con una fuerza singular. El
término clave es ܐܬܪܚܡ (wa-‘e-trajam), que significa “fue movido a misericordia” o
“tuvo compasión”, una raíz que en hebreo se asocia con el útero materno (Rajam),
denotando un amor visceral, profundo y protector.

Conexión con la Toráh y Haftaráh:

Paralelismo de la Reconciliación: El Brit Hadasháh refleja vívidamente el
encuentro entre Ya’akov y Esav.

El Miedo/Arrepentimiento: Ya’akov temía la ira de Esav; el hijo pródigo1.
teme ser rechazado y solo espera ser un siervo. Ambos se acercan en
humillación.



| 9

La Gracia Inesperada: Esav corrió hacia Ya’akov y lo abrazó (Génesis2.
33:4); el padre corrió hacia su hijo y lo abrazó (Lucas 15:20). En ambos
casos, el gesto es inmediato, apasionado y, lo más importante,
inmerecido. El abrazo supera el dolor del pasado.
La Restitución: Ya’akov ofrece regalos a Esav. El padre del pródigo no3.
solo lo recibe, sino que lo restituye a su posición original: le pone el mejor
vestido, el anillo (símbolo de autoridad) y sandalias (dejando de ser un
esclavo). Este es el patrón de la redención.

Juicio vs. Gracia: La Haftaráh (Ovadiáh) habla del juicio final sobre el espíritu
de Edom. El Brit Hadasháh (Lucas 15) nos ofrece la puerta de escape a ese
juicio: la Teshuváh (arrepentimiento/retorno) y la gracia incondicional de
Adonái. El hijo pródigo retorna de la tierra de la perdición y encuentra la
gracia que Ya’akov halló en Penú’él.

Reflexión Mesiánica: La Divinidad de Yeshúa

La parábola es contada por Yeshúa haMashíaj. Su autoridad al describir el corazón
del Padre (Adonái Elohím) y Su capacidad para otorgar perdón y plena restauración
(simbolizada por el anillo y la fiesta) es una prueba intrínseca de Su Divinidad
(Ejad).

MarYah como Ejad: En el texto arameo, la deidad se refiere con el nombre
MarYah (מָרְיָה), que significa “El Señor” o “El Maestro”. En la teología del
Brit Hadasháh, este título se aplica tanto a Adonái (el Padre) como a Yeshúa. La
frase “MarYah” es usada en la Septuaginta (LXX) para traducir el Nombre
Inefable (יהוה), y en la Peshita, la aplicación de MarYah a Yeshúa es una
declaración teológica.
Yeshúa como el Rostro de Elohím (Penú’él): Si Ya’akov vio a una
manifestación de Elohím en Penú’él, Yeshúa es esa misma manifestación hecha
carne. Él es la imagen (la eikón) del Elohím invisible (Colosenses 1:15). Cuando
Yeshúa dice: “El que me ha visto a mí, ha visto al Padre” (Juan 14:9), él está
declarando ser la encarnación viva del Rostro (Penú’él) de Adonái Elohím, el
Alef-Tav que lucha y prevalece por nosotros.

4. Contexto Histórico y Cultural
La Aliyáh 3 de Vayishlaj se sitúa en un periodo fundacional de la historia de Yisra’el.

El Período de los Patriarcas: La narrativa se desarrolla aproximadamente en
el segundo milenio antes de Yeshúa (c. 1800 a.E.C.). Ya’akov está cruzando el



| 10

Yaboq יַבֹּק, un afluente del Jordán. El acto de renombrar el lugar como
Penú’él es un patrón común de santificación en el antiguo Cercano Oriente: el
lugar donde la deidad se manifestó lleva Su nombre.
Mishkan, Primer y Segundo Templo: El incidente de Penú’él establece el
precedente para la relación con el Divino que culminará en el Mishkan
(Tabernáculo) y los Templos. Ya’akov tiene un encuentro directo, pero la
nación (Yisra’el) se acercará a Adonái a través de la mediación del Cohen Gadol
(Sumo Sacerdote) y el servicio. La prohibición de comer el Gíd Ha-nashéh
(tendón del nervio ciático, Génesis 32:32) es la única mitzvah (mandamiento)
dietética establecida antes de Matán Toráh (la entrega de la Toráh en Sinái), un
recordatorio perpetuo y físico de la lucha de Ya’akov y su cojera, marcando al
pueblo Yisra’el como un pueblo que ha luchado con Elohím y, por la gracia, ha
prevalecido.
Qumran y Escritos Mesiánicos: En la época del Segundo Templo y los Rollos
del Mar Muerto (Qumran), la lucha de Ya’akov fue vista como una prefiguración
de la lucha escatológica. Los textos de Qumran enfatizan la división final entre
la luz y la oscuridad, lo que es paralelo a la tensión entre Ya’akov y Esav/Edom.
El juicio de Edom en la Haftaráh (Ovadiáh) era un tema de gran interés, visto
como la futura victoria de los “Hijos de la Luz” (Yisra’el) sobre los “Hijos de la
Oscuridad” (las naciones opresoras). Los escritos nazarenos de los primeros
siglos vieron la cojera de Ya’akov como la debilidad que se vuelve fuerza en
Elohím (2 Corintios 12:10) y el abrazo con Esav como una promesa de la
reconciliación final.

5. Estudio, Comentarios y Conexiones Proféticas

Comentarios Rabínicos:

Rashi: Señala que Ya’akov se postró siete veces (Génesis 33:3) para demostrar
su sumisión y suavizar el corazón de Esav, pero también ve esto como un
cumplimiento de la profecía de Rivkah (Génesis 27:29): que el mayor serviría al
menor, aunque fuera de forma temporal.
Rambán (Najmánides): Profundiza en Penú’él. Argumenta que la lucha no fue
con un Malaj menor, sino con el Malaj particular de Esav, el emisario celestial
que representaba el poder de Edom. La victoria de Ya’akov sobre el Malaj
asegura su victoria en la tierra sobre Esav, estableciendo un patrón profético: la
lucha espiritual precede a la victoria física.

Comentario Judío Mesiánico:

El nudo de esta Aliyáh es el encuentro cara a cara con la Deidad. La tradición
mesiánica sostiene que Ya’akov recibió una revelación directa de Yeshúa haMashíaj



| 11

en Su forma pre-encarnada (Penú’él).

Vínculo Profético: La lucha de Ya’akov por la bendición es la lucha de toda la
humanidad por la redención. Yeshúa es nuestro Malaj haBrit (Mensajero del
Pacto) que se nos reveló para que pudiéramos ser “liberados” (vatínatzél
nafshí) del juicio. El Muslo de Ya’akov fue tocado; el Mesías fue traspasado en
el Madero (Poste) por nuestras transgresiones (Isaías 53:5). Su herida nos
sana; la cojera de Ya’akov es un Tipo (Tipología) de la debilidad humana que
Mashíaj redime.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematría:

Gíd Ha-nashéh (גִּיד הַנָּשֶׁה): El léxico sugiere que nashéh viene de la
raíz nashá (נָשָׁה), que significa “olvidar” o “desplazar”. El nervio ciático es el
“nervio olvidado” o “desplazado”, enfatizando la naturaleza persistente de la
lesión. Gramaticalmente, es la única mitzvah en Bereshit con un imperativo tan
duradero (“hasta el día este”).
Guematría: La palabra Penú’él (פְּנוּאֵל) tiene un valor de 137 (,80=פ
”Voz” o “Sonido“ – (קוֹל) Curiosamente, la palabra Qól .(נ=50, ו=6, א=1, ל=30
tiene 136 (30=ק=100, ו=6, ל), sumando uno más que la voz. Es una
manifestación de la Voz/Palabra de Elohím hecha visible.

6. Análisis Profundo de la Aliyáh
Análisis Judío y Mesiánico: La Aliyáh 3 es la culminación de un proceso de
Teshuváh (retorno). Ya’akov ya no confía en su astucia (“el suplantador”) sino en su
Elohím.

Toráh (Génesis 32-33): La paz con Esav es la evidencia de que su lucha con
Elohím fue exitosa. La paz horizontal (con el prójimo) es el resultado inevitable
de la paz vertical (con Elohím).
Haftaráh (Ovadiáh): Profundiza la visión. Si bien hay paz personal en el
presente, la lucha ideológica y espiritual (Yisra’el vs. Edom) continuará hasta el
establecimiento del Reino Mesiánico. Edom representa la oposición terrenal y
orgullosa a la soberanía de Adonái.
Brit Hadasháh (Lucas 15): La parábola valida el patrón redentor. La gracia
de Yeshúa no espera la perfección de Ya’akov o del pródigo, sino que se
anticipa a su arrepentimiento (el padre corrió). La reconciliación de Génesis 33
es un eco terrenal de la Reconciliación eterna ofrecida por Yeshúa haMashíaj.



| 12

7. Tema Más Relevante de la Aliyáh
El tema más relevante es la Transformación de la Identidad a través de la
Confrontación Divina.

Importancia en la Toráh: La Toráh establece que la identidad de una persona
(o una nación) no es fija, sino que se moldea por su relación con Adonái. Ya’akov
(el suplantador) se convierte en Yisra’el (el que lucha y prevalece). Este cambio
de nombre es el acto más profundo de re-creación en el Tanakh, solo superado
por Avram a Avraham.
Relación con Yeshúa: La Toráh revela que la verdadera fuerza se encuentra
en la debilidad (la cojera). Yeshúa haMashíaj encarna este principio al
máximo:

Su poder no se manifestó en el trono de un rey, sino en el madero (Poste)
de humillación.
Él es el Yisra’el perfecto que luchó con el poder de la muerte y el pecado,
y prevaleció.
Él cambia nuestra identidad, de “siervos del pecado” a “hijos de Elohím”.
Nuestra Tevilah (inmersión) es nuestro propio Penú’él, donde morimos al
viejo Ya’akov y resucitamos con el nuevo nombre en Mashíaj.

Conexión con los Moedim de Elohím: Esta Aliyáh conecta temáticamente
con Yom Kippur (Día del Perdón/Expiación). Ya’akov se enfrenta a su hermano
temiendo la muerte, haciendo Teshuváh a través de la oración y la humildad. La
lucha de Ya’akov es un tipo de aflicción (la lesión en su cadera) que precede a
la reconciliación y la liberación (Penú’él). El encuentro de Ya’akov con Esav
es la anticipación del día en que Adonái provee expiación para Su pueblo,
reconciliándonos con Él, y por ende, con nuestro prójimo.

8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah

Profecías Mesiánicas y Reflexión:

Profecía Mesiánica: El pasaje de Ovadiáh 1:21, “Salvadores subirán al
Monte de Tzión… y el Reino será de Adonái,” es una promesa directa del
Rey Mesías. El Malaj que luchó con Ya’akov es el mismo MarYah que reinará
desde Tzión.

Métodos para Descubrir al Mashíaj:

Tipos (Tipologías):1.



| 13

Penú’él: Un tipo de la Encarnación de Yeshúa. Él es el “Rostro” de
Elohím que se revela a la humanidad, permitiéndonos ver a Adonái y vivir.
El Gíd Ha-nashéh: El tendón lesionado de Ya’akov es un tipo de la herida
de Mashíaj en el Calcañar (Génesis 3:15).

Sombras (Tzelalim) y Figuras: La figura de Ya’akov, cojeando pero2.
prevaleciendo, es una sombra del siervo sufriente de Isaías 53, que lleva la
debilidad para traer la victoria.
Patrones Redentores (Tavnitot):3.

Humillación antes de la Exaltación: Ya’akov se humilla (se postra siete
veces) y es abrazado. Yeshúa se humilló en el Madero (Poste) y fue
exaltado a la diestra de Adonái (Filipenses 2:8-9).

Nombres y Títulos Proféticos: El título Yisra’el (“lucha-Elohím”) se aplica a4.
Yeshúa. Él luchó contra el poder del pecado y la muerte. Él es el ejemplo y el
cumplimiento de lo que significa ser un verdadero Yisra’el.
Análisis Lingüístico: La palabra para besó (ּוַיִּשָּׁקֵהו – Va-yi-shaqehu)5.
en Génesis 33:4 tiene puntos inusuales en el texto Masorético (niqud). El
Midrash dice que este abrazo no fue genuino, pues Esav inicialmente quería
morder a Ya’akov. Sin embargo, el texto nos ofrece la posibilidad de la gracia.
Yeshúa, en Lucas 15, quita toda ambigüedad: el abrazo y el beso del Padre son
pura gracia y perdón incondicional, cumpliendo la máxima expresión de lo
que el abrazo de Esav debió haber sido.

9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y
Apócrifos

Midrashim (Bereshit Rabbá y Tanjumá):

Bereshit Rabbá 78:3: El Midrash subraya que la lucha con el Malaj ocurrió
precisamente cuando Ya’akov estaba cruzando el río para salvar su propiedad.
La lucha no fue solo física, sino sobre si Ya’akov merecía la bendición, y si la
materialidad del mundo obstaculizaría su destino espiritual.
Tanjumá: Relata que el Malaj le preguntó a Ya’akov sobre su nombre y el de su
adversario para saber por quién orar, pero esta es una manera de decir que el
Malaj buscaba saber si la lucha era por orgullo (Ya’akov) o por propósito
(Yisra’el).

Targumim:

Targúm Onqelos (Génesis 32:30): Traduce la frase “Vi a Elohím cara a
cara” como “Vi a un Malaj de Adonái cara a cara”. Esto suaviza la aparente
contradicción con Éxodo 33:20, pero el Midrash Mesiánico argumentaría que



| 14

esta es la manifestación del Verbo de Adonái (Memrá).
Targúm Yonatán (Génesis 33:4): Clarifica el beso de Esav, diciendo que se le
aparecieron tumores en el cuello y la nuca a Esav cuando quiso morder a
Ya’akov, lo que impidió que lo matara. Esto refuerza la idea de una
intervención divina que forzó la reconciliación.

Textos Apócrifos:

Libro de Enoc (1 Enoc 90:13): Aunque no se relaciona directamente, el tema
de la lucha entre hermanos y el juicio final de los enemigos de Yisra’el resuena
con la escatología apocalíptica de Enoc, donde el conflicto se resuelve por la
intervención de un Mesías y el establecimiento de un nuevo orden. Es crucial
mencionar que, como en el Targúm y el Midrash, se busca resolver el conflicto
que la Toráh deja en suspenso.

10. Mandamientos Encontrados o Principios y
Valores

La Prohibición de comer el Gíd Ha-nashéh (גִּיד הַנָּשֶׁה): Un1.
mandamiento perpetuo, aunque no parte de los Diez Mandamientos. Es un
Principio Mesiánico de Recuerdo y Humildad. La ley nos recuerda que
nuestra fuerza viene de Adonái. En el Brit Hadasháh, esto se traduce en el
principio de que nuestro “alimento” (nuestra vida, nuestra fe) debe estar libre
de cualquier cosa que nos recuerde la autosuficiencia de la carne (el viejo
Ya’akov).
Valor del Arrepentimiento Genuino (Teshuváh): Ya’akov preparó tres2.
cosas: oración, regalos y guerra. La oración es la clave, y la humildad de
postrarse siete veces es el principio de sumisión (Génesis 33:3). En el Brit
Hadasháh, Yeshúa nos enseña que el arrepentimiento se traduce en una acción
(el hijo pródigo se levanta y va).
Principio de la Mediación y la Paz (Shalom): Ya’akov envió regalos antes3.
que a su familia. El principio es hacer todo lo posible para pacificar la situación
antes de la confrontación, un precursor de la enseñanza de Yeshúa:
“Bienaventurados los pacificadores”.

11. Preguntas de Reflexión
Si el Malaj (que es una manifestación de Adonái Elohím) tocó el muslo de1.
Ya’akov para debilitarlo, ¿cómo se manifiesta la debilidad en nuestras vidas
como creyentes en Yeshúa para que podamos ser transformados y prevalecer?
Penú’él significa “Rostro de Elohím”. ¿Cómo se relaciona la visión de Ya’akov2.



| 15

en Penú’él con la declaración de Yeshúa de ser el “Rostro” del Padre (Juan
14:9), y cómo experimentamos ese “cara a cara” bajo el Nuevo Pacto?
Considerando el abrazo de reconciliación entre Ya’akov y Esav junto al juicio de3.
Edom en la Haftaráh, ¿cómo equilibramos la necesidad de la gracia personal
con la certeza de la justicia profética en el Reino de Yeshúa haMashíaj?
La cojera de Ya’akov fue el sello de su nuevo nombre, Yisra’el. ¿Cuál es el4.
“sello” o la “cicatriz” visible en nuestra vida espiritual que demuestra que
hemos luchado y prevalecido por la gracia de Mashíaj?
El padre del hijo pródigo (Lucas 15) corrió hacia su hijo. ¿Qué tipo de5.
Teshuváh (retorno) cree usted que motiva a Adonái Elohím a “correr” a
nuestro encuentro en lugar de esperar una procesión formal de
arrepentimiento?

12. Resumen de la Aliyáh
La Aliyáh 3 de Vayishlaj relata la culminación del proceso de transformación de
Ya’akov. Tras una noche de lucha con un Malaj/Elohím en Penú’él, Ya’akov recibe
el nombre de Yisra’el (“El que lucha con Elohím y prevalece”) y queda marcado con
una cojera, símbolo de su dependencia. Esta nueva identidad, forjada en la humildad
y la confrontación divina, es inmediatamente probada en el encuentro con Esav.
Ya’akov se postra, y Esav, por gracia, lo perdona y lo abraza.

Aplicación en Mashíaj: Toda la secuencia es un Patrón Redentor (Tavnit): El
Mesías Yeshúa haMashíaj es el Malaj de Penú’él, la manifestación del Alef-Tav. Él
es quien lucha por nosotros y nos da un nuevo nombre y una nueva identidad. El
abrazo de Esav prefigura la reconciliación incondicional que Adonái Elohím
ofrece a través de Yeshúa (Lucas 15), el Rey que vendrá a reinar desde Tzión y
traerá el juicio final sobre Edom (Ovadiáh), estableciendo Su Reino de Paz.

13. Tefiláh de la Aliyáh
Tefiláh de Penú’él y la Reconciliación

Adonái Elohím, Rey del universo, te damos gracias por el encuentro en Penú’él, el
lugar donde Tu Rostro se nos revela, y donde nuestra vida es liberada. O sea,
pedimos, MarYah, que así como cambiaste el nombre de Ya’akov a Yisra’el, cambies
nuestra naturaleza, de la astucia a la dependencia en Ti.

Padre nuestro, el Ejad, danos la humildad del cojo, que no confía en su propia
fuerza, sino que se postra y espera. Que Tu Ruaj Hakodesh rompa toda raíz de
orgullo y temor (Edom) en nuestro corazón. Danos la gracia para correr hacia
nuestros hermanos y hermanas en reconciliación, reflejando el abrazo inmerecido del



| 16

Padre que corre hacia el pródigo. Afírmanos con el sello de Yeshúa haMashíaj,
nuestro Cordero de Pésaj, para que prevalezcamos en toda lucha. Que el reino sea
Tuyo para siempre. Amén.

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj
Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

https://torahviviente.com

