Bfy TORAH VIVIENTE

Listen to this article

Génesis 32:13-29
Oseas 12:3-6 (El encuentro de Yaakov con Elohim)
Juan 1:16-18 (La manifestacién de Elohim a través de Yeshua)

iQué bendicion es poder comenzar este estudio, querido hermano! La verdad es
que meternos en la profundidad de la Tordh y las Escrituras del Reino de Yeshua
HaMashiaj es un viaje que nos revela la naturaleza de nuestro Adondi de una forma
tan personal. Esta Aliydh de Parashd Vayishlaj es, para ser honesto, una de mis
favoritas. Es el punto de inflexion donde Ya’akov se convierte en Yisra’el.

Shalom U’Vrakhah (Paz y Bendicidn) en el Nombre de Yeshiia HaMashiaj, Rey de
Yisra’el.

Bueno, creo que al sumergirnos en la Tordh y los Profetas, siempre tenemos que
entender que estamos estudiando el manual de vida del Reino de Yeshua
HaMashiaj. Este no es un mero estudio historico; es el descubrimiento continuo de
que todas las promesas y patrones redentores apuntan a Yeshua, que es Ejad (Uno)
con Adondi Elohim. El es el Verbo manifestado, la Torah viviente, y el centro de la fe
de nuestras Kehilot Mesianicas. Hoy exploramos un texto fundacional: la noche en
que Ya’akov luché y prevalecié.

1. Génesis 32:13-29

Esta seqgunda Aliydh (Génesis 32:13-29) describe la minuciosa preparacién de
Ya’akov para el encuentro con su hermano Esav, y culmina en su lucha nocturna en
el vado de Yabbok (Yaboq). Para mantener la extension, nos centraremos en el punto
climatico: la lucha y el cambio de nombre (Génesis 32:25-29).

Texto (Génesis 32:25-29)

Texto hebreo Fonética Traduccion palabra
. . Palabra hebrea .., .

original (Tiberiana) por palabra

00000000 00000000 Va-yar’ Y vio (él)

0aoo 0ooa ki que



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto hebreo
original

0ad

00000

0ad
000000000
000000
0000000
00000000
0aoo

000000
0000000
000000000000
000000
0000000oa
00000000000
0ooo

0000a
000000000
000000000
0ao
000000000000
0ooo

0ad
0000000000000
000000000
000000

0ad

00000000
000000000
0000000
000000000
0ao

0000000
0000000

0o

0000000

Palabra hebrea

O00

Ooodo

[00
O0000ooOd
00000
O0000oo
O0000ooa
000

o000
Ooo0ooo
O0o000oooo00O
00000
O0000oood
O0000CDooa0
000

Oo0do
O00000o0d
O00000oOd
000
[000000o0000
oo0d

000
O0o000CDooOoon
Oo000ooOa
00000

O00

O000ooo
O0000ooOd
O0000oo
O00000oOd
000

O0000oo
Ooooooo
[oo0d
Oo00ooo

Fonética
(Tiberiana)

ye-ré-kho
Va-té-qa’

kaf

Yé-rekh
Ya’a-qov
be-he’a-ve-qo
‘im-mo
Va-y6-mer
Sha-le-khé-ni
ki

‘a-lah
ha-sha-khar
Va-yo-mer

lo
a-sha-1é-kha-kha
ki

im
bé-rakh-td-ni
Va-y6-mer
é-lav

mah
she-mékha
Va-yé-mer
Ya’a-qov
Va-yo-mer

lo

Ya’a-qov
ye’a-mer

‘od
she-me-khd

Traduccion palabra

por palabra
no

pudo

a él/contra él
y tocé (él)

en la palma/coyuntura

de su muslo
y se descoyunto
la coyuntura
del muslo
de Ya'akov
al luchar él
con él.

Y dijo (él):
Suéltame
porque
subio/rayé

el alba/amanecer.

Y dijo (él):
No

te soltaré
sino
excepto

me bendices.
Y dijo (él)

a él:

éCuadl

tu nombre?
Y dijo (él):
Ya’akov.

Y dijo (él):
No

Ya'akov

sera llamado
mas

tu nombre

| 2



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto hebreo
original
0o

0ad
0000000000
0000
00000000
0ad
00000000
00000
000000000
000000000
00000000000
0000000
0000000oa

[Oo000oog

0000
H00000n
Hooo0ooog
Ooo0do
0000
[Oo000oog
fOo000oo
[O00000o0d
[0000

0000

Palabra hebrea

[o0d

O00
O0000oooao
000
O0000Coa
000
O0000ooa
Ooodo
Oo00ooood
Oo000oood
O0000CoooOo
Oo00ooo
O0000oood

Oo000oooO

000
O000ooo
O00000o0d
Q00000
000
Q00000000
Oo00doog
Oo000oooao
oooao

[o0d

Fonética
(Tiberiana)

ki

‘im
Yis-ra’el

ki

sa-ri-ta
im
Elohim
ve-‘im
a-na-shim
va-tu-khdl.
Va-yish-‘al
Ya’a-qov
va-yo-mer

Na-gi-ddh

na
she-mékha
Va-yé-mer
ld-mah

zéh

tish-"dl
lish-mi
Va-y-va-rekh
‘0-to

shdm.

Traduccion Literal al Espanol (Génesis 32:25-29):

Traduccion palabra
por palabra

sino/porque

sino

Yisra’el;

porque

has luchado/prevalecido
con

Elohim

y con

hombres

y has prevalecido.
Y pregunto (él)
Ya’akov

y dijo:
Declarame/Anuncia
ahora

por favor

tu nombre.

Y dijo (él):

{Por qué

esto/es

preguntas

por mi nombre?

Y lo bendijo

a él

alli.

Y vio (él) que no pudo contra él, y toco (él) en la coyuntura de su muslo, y se
descoyunté la coyuntura del muslo de Ya’akov al luchar €l con él. Y dijo (él):
Suéltame, porque subid/rayé el alba. Y dijo Ya’akov: No te soltaré, si no me bendices.
Y dijo (él) a él: {Cual tu nombre? Y dijo (él): Ya’akov. Y dijo (él): No Ya’'akov sera
llamado mas tu nombre, sino Yisra’el; porque has luchado con Elohim y con hombres,
y has prevalecido. Y pregunté Ya’akov y dijo: Declarame, por favor, tu nombre. Y dijo
(él): {Por qué es esto que preguntas por mi nombre? Y lo bendijo a €l alli.

| 3



Bfy TORAH VIVIENTE

Comentario Mesianico de la porcion de la Torah:

La Verdad es que este pasaje, el climax de la Aliydh, es profundamente mesianico.
La figura con la que Ya’akov lucha se identifica como Elohim (v. 29) y, sin embargo,
se presenta como un hombre/Malaj. Esto nos recuerda inmediatamente al concepto
del Malaj Adonai, una figura teofanica que aparece en el Tanakh y que a menudo se
entiende como una manifestacién pre-encarnada de Yeshuia HaMashiaj, 1a Palabra de
Adondi.

Ya’akov lucha para obtener una bendicion, una lucha que simboliza la fe genuina: la
persistencia en aferrarse a Adondi hasta recibir la confirmacién de Su propésito. El
cambio de nombre a Yisra’el ((JJJJ0), que se interpreta como “El que lucha con EI” o
“El que prevalece con EI“, no solo define a un hombre, sino a toda una nacién cuya
identidad esta ligada a la confrontacién divina y la victoria a través de la fe.

Nosotros vemos en esta escena un tipo (tipologia) de Yeshtla:

* El Luchador Divino-Humano: El misterioso contendiente es una
manifestacion de la Deidad en forma humana, prefigurando a Yeshtia, el Elohim
encarnado, quien lucho y vencio por nosotros.

« La Lesion Redentora (Gid HaNashéh): Ya’akov queda herido
permanentemente en el muslo (el tendon ciatico, Gid HaNashéh), lo que le
obliga a “cojear”. Esta debilidad se convierte en un recordatorio constante de su
encuentro y su dependencia de Adondi. De manera similar, Yeshta fue herido en
el madero para nuestra redencién. La victoria de Ya’akov vino a través de la
herida, un patrén de debilidad y triunfo que Yeshtia cumpli6 perfectamente.

2. Haftarah (Oseas 12:3-6)

El profeta Oseas utiliza la historia de Ya’akov en el vado de Yabbok para recordar a
la nacion de Yisra’el su propia historia de fe, lucha, y arrepentimiento.

Texto (Oseas 12:4-5)

. Traduccion
Te?( t.o hebreo Palabra hebrea Fo.n etl.c a palabra por
original (Tiberiana)
palabra
Oo00oo0oO Oo00o00oo Va-yd-sar Y prevalecié/luché
000000000000 000000000000 el-Mal’akh con un Malaj
000000000 000000000 va-yu-khal y vencio;



Bfy TORAH VIVIENTE

Te?z t.o hebreo Palabra hebrea Fo.n éti.c a g;?:l;lr(;ci)ooli'
original (Tiberiana)

palabra
0o0doa 0o0doa bd-khah llord
O0000000CCO000000 - D0000000CC0000000 va-yit-kha-nén-lo -y le rogo.
000000000 000000000 Beit-El A Beit-‘El
000000000000 000000000000 yim-tsa-‘é-nu lo encontro
0o0doa 0o00oa ve-sham y alli
00000000 00000000 yé-da-bér hablé (EL)
NN 00000000 ‘im-mad-nu. con nosotros.
NN 0000000 Va-Adondi Y Adonai
0000000 0000000 Elohey Elohim de
00000000 00000000 Tze-va’ot los Ejércitos;
NN 00000 Adondi Adonai
ALRENE Hoaooan zikh-ro ?Ife?r?oriallnombre.

Comentario Mesianico:

Oseas (v. 5) clarifica la identidad del luchador misterioso de Génesis 32 al nombrarlo
como Malaj (Mensajero), pero inmediatamente después lo identifica como Adonai
Elohim Tzeva’ot, Adondi de los Ejércitos. O sea, esta es una de las declaraciones
mas claras en el Tanakh de la identidad divina de este “hombre” o “Malaj” que lucho
con Ya’akov. Adondi se manifiesta.

Conexion con la Parasha y promesas mesianicas: La Haftarah subraya que la
lucha de Ya’akov es el paradigma de la relacion de Yisra’el con Adondi. Ya’akov (el
pueblo) es llamado a volver a Adondi (Oseas 12:7/6), a practicar la misericordia
(khésed) y el juicio (mishpat), y a confiar siempre en Elohim. Esta es la esencia de la
redencién. La promesa mesidnica es el cumplimiento final de esta “vuelta”
(Teshuvdh). Yeshtia HaMashiaj es el Profeta (mencionado en Oseas 12:14/13) que
guiaria a Yisra’el de vuelta, y el verdadero Malaj HaBrit (Mensajero del Pacto) que
Ya’akov prefiguré al luchar por Su bendicidn.

Aplicacion Espiritual:

Para la Kehildh Mesianica, la Haftarah es un llamado a la Teshuvah
(arrepentimiento/retorno). Nosotros somos el Yisra’el espiritual que debe luchar en
oracién (Va-yit-kha-nén-lo - y le rogé), con lagrimas, por la bendiciéon de Adondi. La
verdad es que el encuentro de Ya’akov en el Yabbok no fue solo fisico; fue una
noche de quiebre y sumision. Yeshtia nos llama a perseverar en la fe, sabiendo que la
| 5



Bfy TORAH VIVIENTE

fuerza para prevalecer (Yisra’el) viene de rendir nuestra propia fuerza a Adondi.

3. Brit Hadashah (Juan 1:16-18)

Este texto del Brit Hadashdh nos da el cumplimiento de lo que Ya’akov y Oseas
apenas vislumbraron: la manifestacidn plena de Adondi en la carne, Yeshiia

HaMashiaj.

Texto (Peshita)

Texto Arameo
Original
0aoo
0000000
0ooo
00000
0ooo0
0000000000
0o
000000000
000000
0ooo
00000000
0000000
0000000
000000000
0ooo
000000
0ooo
000000
0000000
0o
000000
0000000
0ad
0o0doa

Palabra Aramea

o000
O000000
o000
o000
o000
O0ho00oooOd
o000
OO000CnO0
O000do
o000
OO0000o0
Q000000
Q000000
O0000C000
o000
Q00000
o000
Oooodo
O0oo00o
o000
O000do
OOo0000
oo
O00000

Fonética (Siriaca Traduccion palabra

Oriental)
u-men
mul-yéh
Jjnan
kul-lan
n-savn
u-tay-bu-td
Jlof
tay-bu-td.
Mu-shé
geyr
na-mu-so
et-ya-hav
V'i-déh
shuv-qo-no
déyn
shra-ré
v-yad
Yé-shu’
M’shi-jo
hwa.
I'a-ndsh
A-la-hd

lo

Jjza-y-hi

por palabra
Y de

Su plenitud
nosotros
todos
tomamos

y gracia

en lugar de
gracia.
Moshé
porque

la Ley/Torah
fue dada

por Su mano,
pero la gracia
y

la verdad
por mano de
Yeshta
HaMashiaj
fue/vino.

A nadie
Alaha (Elohim)
no

lo vio

| 6



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Arameo Fonética (Siriaca Traduccion palabra
Original Palabra Aramea Oriental) por palabra
0000000 0000000 mém-tum. jamas.

0000000000 0000000000 Yijj-i-do-yo El Unigénito

0ooo 0o Bro Hijo

0o 0a Hu El

000000000 000000000 d’v-‘u-vo que en el seno
000000 000000 d’A-vo del Padre

0ao 0o Hu El

0ooooa 0ooooa aj-id reposa/esta,

ad {0 Hu El

Ooooo0 000000 jaw-yéh. Lo ha dado a conocer.

Comentarios Exhaustivos:

Conexion con la Torah y Haftarah: El encuentro de Ya’akov en Peni’el (Rostro de
El) es el tema central de la Parashd: un hombre que ve a Elohim y sobrevive (Génesis
32:31/30). El Brit Hadashdh en Juan 1:18 resuelve este misterio teofanico: “A Alaha
(Elohim) nadie lo vio jamds. El Unigénito Hijo... El Lo ha dado a conocer.”

Ya’akov solo vio una manifestacién parcial, un Malaj que era la sombra de la
presencia de Adondi. Sin embargo, Yeshtia HaMashiaj es la manifestacion total, la
“plenitud” (mul-yéh en Arameo, o pléromd en griego). La verdad es que Ya’'akov
luché con la Shekhindh temporal, pero nosotros tomamos de la Shekhindh
permanente que habit6 en Yeshtua.

Reflexion Mesianica: La Divinidad de Yeshua

El texto Arameo es crucial. El hecho de que Juan declare que “de Su plenitud
tomamos todos” (Juan 1:16) y que Yeshtia trae la “gracia y la verdad” subraya Su
Deidad. La Tordh fue dada por Moshéh, el siervo, pero la Plenitud fue manifestada
por Yeshtia HaMashiaj, el Hijo.

El verso 18 en Peshita declara que el Unigénito Hijo (en muchas tradiciones Peshita,
“Hijo de Elohim Unigénito” o solo “Unigénito”) esta en el seno del Padre y es quien
revela a Elohim. Esta es una afirmacion radical de coeternidad e intimidad. Para la fe
Judio Mesidnica, esto significa que Yeshtia no es una deidad secundaria ni un simple
profeta. El es la propia manifestacién de Adonai. Tenemos que corregir cualquier
idea que separe al Eterno, Adondi, de Yeshtia HaMashiaj; ellos son Ejad, la Unidad
Divina manifestada en la Persona del Mashiaj para que la humanidad pudiera ver el
rostro de Elohim sin morir, el Peni’el definitivo.

| 7



Bfy TORAH VIVIENTE

4. Contexto Historico y Cultural

El contexto de la Aliydh es la transicion de Ya’akov de ser un fugitivo a ser el
patriarca de Yisra’el.

« El Vado de Yabbok: Geograficamente, el Yabbok (actual rio Zarqa) era el
limite del territorio de Amdn y un punto natural de defensa. La lucha de Ya’akov
ocurre en un umbral: la noche antes de reunirse con su hermano, marcando un
rito de paso.

e Mishkan, Templo y Malajim: La creencia en las teofanias y la comunicacién
de Adondi a través de Malajim era central. En el Primer y Segundo Templo, la
presencia de Elohim se asociaba con el Kevod Adondi (Gloria de Adondi) y la
Shekhindh (Presencia habitada). La figura que lucha con Ya’akov, el Malaj
Adonai, se entiende en el judaismo pre-mesianico como una manifestacion del
propio Adondi, o Su Agente Divino.

e Qumran y Escritos Nazarenos: En los escritos de Qumran, la angelologia y la
creencia en las figuras mediadoras divinas era prominente. Los primeros
creyentes nazarenos, como los de la Kehildh de Jerusalén, entendieron que
Yeshtia era la culminacion de estas teofanias. El Unigénito de Juan 1:18 cumple
el anhelo de ver la Shekhindh. Los nazarenos afirmaban que el Malaj que lucho
con Ya’'akov era el mismo Malaj HaBrit (Malaj del Pacto), Yeshua, que se
manifestaba a los patriarcas.

5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas

Comentarios Rabinicos:

 Rashi: Rashi identifica al contendiente de Ya’akov como el Malaj guardian
(Sar) de Esav. Para Rashi, la lucha de Ya’akov contra el Malaj de Esav simboliza
la lucha constante de Yisra’el contra las naciones gentiles, una batalla que solo
se ganara con la persistencia y la oracién.

« Ramban (Najmanides): F1 Ramban ve en este evento un profundo significado
profético (Ma’aseh Avot Siman L’Banim - las acciones de los padres son una
senal para los hijos). La lucha presagia todas las batallas futuras de Yisra’el
contra Esav (Roma y Edom). La herida en el muslo simboliza la debilidad de
Yisra’el en el exilio.



Bfy TORAH VIVIENTE

Comentario Judio Mesianico:

« Vinculo Profético con Yeshua: La profecia se cumple en Yeshtia de dos
maneras:

1. El Luchador Divino (Malaj HaPanim): El ser que lucha con Ya’akov se
niega a dar Su nombre, lo cual es caracteristico de las teofanias (Jueces
13:18). Esta figura es el Malaj HaPanim (Mensajero del Rostro de Adondi),
el que se manifiesta como Elohim. Yeshtia es ese Rostro, la imagen visible
de Elohim invisible (Colosenses 1:15).

2. El Propésito de la Lucha: Ya’akov lucha por una bendicidn para poder
enfrentar a Esav. Yeshtuia luché en el madero no por Su bendicién, sino por
la nuestra, confrontando las potencias de las tinieblas y prevaleciendo para
darnos un nuevo nombre y una nueva identidad en el Nuevo Pacto.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematria:

« Peni’el (QUO00000O0): Significa “Rostro de EI (Elohim)”. El temor y asombro de
Ya’akov de haber visto a Elohim cara a cara y haber sobrevivido es la leccion
central.

« Yisra’el (Q00000O00O00): Guematricamente, la palabra es rica. Se compone de Sar
(500 - 0000) que significa “principe” o “luchar”, y EI (31 - J00), que significa
“Elohim“. La adicion de la letra Yod (10 - [J) al comienzo puede interpretarse
como Yashar (recto) o Yish (hay), que es “Hay un Principe de EI“. La suma de la
Guematria no es tan relevante como la raiz 1éxica, que subraya el nuevo
caracter de Ya’akov: no el suplantador, sino el que ha pasado la prueba divina.

6. Analisis Profundo de la Aliyah

La Aliydh 2 comienza con Ya’akov enviando un regalo enorme a Esav y dividiendo su
campamento en dos (Génesis 32:13-17), una estrategia militar y una senal de
humildad.

« Miedo y Suplica (Génesis 32:10-12): Antes de la lucha, Ya’akov reza una de
las tefilot mas sinceras del Tanakh, reconociendo Su indignidad (“menor que
todas las misericordias”) y rogando por liberaciéon. Para mi, esto es
fundamental: la bendicion de Yisra’el es precedida por la humillacion de
Ya’akov.

» El Despojo y la Noche de Crisis: El hecho de que Ya’akov se quede solo
después de enviar a toda su familia es simbdlico. En la vida de la fe, el
crecimiento radical a menudo ocurre en momentos de soledad y crisis personal.

| 9



Bfy TORAH VIVIENTE

« Comentario Mesianico (Lucha y Brit Hadashah): El Brit Hadashdh (Juan
1:17) contrasta la Tordh dada por Moshéh con la gracia y la verdad que vinieron
por Yeshtia. Ya’akov recibio la bendicién de su lucha, pero la lucha continta
para sus descendientes (como vemos en Oseas). Yeshta, por otro lado, es la
fuente de plenitud (mul-yéh) de la cual nosotros tomamos gracia sobre gracia,
un flujo constante de bendicién no condicionada a nuestra fuerza para luchar,
sino a Su victoria.

7. Tema Mas Relevante de la Aliyah

El tema central, sin duda, es El Poder Transformador de la Crisis y el Cambio de
Identidad Divina: De Ya’akov a Yisra’el.

« Importancia en la Torah: Este evento redefine la identidad del pueblo
elegido. Ya’akov significa “agarrador del talén” (suplantador), un nombre que
reflejaba su naturaleza humana de astucia y engano. Yisra’el refleja una
identidad forjada en el horno del encuentro divino, donde el hombre es probado,
herido y finalmente bendecido. La Tordh nos ensena que el camino a la santidad
requiere que Adondi trate con nuestra astucia natural.

« Relacion con Yeshua: Yeshtla es el Yisra’el perfecto, el Hijo que prevalece. El
no necesitaba que Su nombre cambiara, pues Su naturaleza nunca fue de
suplantador, sino de salvador. Sin embargo, El toma sobre Si nuestra debilidad
para que, a través de Su sacrificio, nosotros podamos recibir el nuevo nombre
y la ciudadania de Yisra’el espiritual (Romanos 9:6-8).

« Conexion con los Moedim: Esta Aliydh se conecta tematicamente con Yom
Kipur (Dia del Perdon). El evento en Yabbok es una noche de angustia (Tzarah)
que precede a la liberacién. Yom Kipur es el dia de la angustia de Ya’akov a
nivel nacional, donde Yisra’el se humilla, confiesa sus pecados (Teshuvdh), y
lucha en oracién para que Adondi le imparta la bendicion de la vida y el perddn.
Yeshta, nuestro Cohen Gadol (Sumo Sacerdote), cumpliéo Yom Kipur al
ofrecerse a Si mismo, asegurando nuestra victoria eterna.

8. Descubriendo a Mashiaj en cada Aliyah

Profecias Mesianicas y Reflexion:

 Profecia de Oseas 12:4: La profecia de que Ya’akov luché con Elohim/Malaj es
la precursora de la promesa de que Adondi Se manifestaria completamente en
| 10



la tierra.

Meétodos para descubrir al Mashiaj:

« Tipo (Tipologia) y Patron Redentor (Tavnit): La tipologia mas clara es la del
Malaj Adonai como figura de Yeshta. Ya’akov lucha con Adondi en forma de
Malaj; Yeshtia es Adonai manifestado en forma de siervo (Filipenses 2:6-7). El
patrén es la encarnacion como medio para la redencion.

« Eventos Simbdlicos: La lesion en el muslo de Ya’akov (Génesis 32:26) es un
simbolo de la “semilla” (Génesis 3:15) herida que triunfa. La herida de Ya’akov
no lo detiene; el cojeo es ahora una sefial de su perseverancia y bendicion. De la
misma forma, las heridas de Yeshtia en el madero son el origen de nuestra
bendicion.

« Analisis Lingiiistico: El nombre Yisra’el (El que lucha con El) es un titulo
que, aplicado a Yeshta, adquiere un significado aiin mas profundo: Yeshtia no
luché por Si mismo, sino que Fl es el Vencedor que lucha por Su pueblo y nos
da Su nombre.

Cumplimiento en el Brit Hadashah:

El cumplimiento se encuentra en Juan 1:18. La figura misteriosa de Peni’el no quiso
revelar Su nombre porque, la verdad es que, Su nombre no seria revelado por
completo hasta Su encarnacion: Yeshua (Salvacién de Adondi). Ya’akov dijo “He
visto a Elohim cara a cara” (Génesis 32:31/30), pero Juan dice que “A Elohim nadie lo
vio jamas”, lo que significa que el inico que realmente revela a Elohim es Yeshua, el
Malaj hecho carne.

9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y
Apocrifos

« Targum Onkelos: Este Targim Arameo, al igual que Oseas, mitiga la
implicacion de que Ya’akov lucho con Elohim directamente. En lugar de
“Elohim“, Onkelos a menudo usa Malaj (Mensajero). Para Génesis 32:29
(Yisra’el, porque has luchado con Elohim), Onkelos traduce: “porque has
prevalecido con el Malaj de Adonai” (‘im Malakhah di Adondi). Esto refleja la
comprension judia de que la manifestacion fue a través de un Agente Divino.

« Targum Yonatan: Este Targum es mas expansivo. Narra que el Malaj que
lucho con Ya’akov era Sama’el, el d&ngel guardian de Esav. Después de ser
vencido, Sama’el fue forzado a revelar que su hora de bendecir era la manana,

|11



Bfy TORAH VIVIENTE

por lo que luché hasta el amanecer. Esto subraya la idea de que la lucha de
Ya’akov fue contra la fuerza espiritual que estaba detras de Esav.

» Midrashim (Bereshit Rabbah): El Midrash compara la lucha en Yabbok con la
del sumo sacerdote en Yom Kipur. El sumo sacerdote lucha con su propia vida
para salir vivo del Kodesh HaKodashim (Lugar Santisimo) después de haber
visto la Shekhindh. Ya’akov sale “cojeando” pero vivo y bendecido, al igual que
el sumo sacerdote regresa vivo del Lugar Santisimo con el perddén para Yisra’el.

10. Mandamientos Encontrados o principios y
valores

Esta Aliydh no contiene un Mitzvdh (mandamiento) directo de la Tordh, pero si
establece un principio ético y un valor practico:

« Principio: La Preparacion Diligente y la Confianza en Adonai (Bittajon):
Ya’akov no solo rezd, sino que actuo6 con prudencia (dividir el campamento,
enviar regalos) antes de depender totalmente de la ayuda de Adondi. La fe sin
obras esta incompleta. Yo creo que en el Brit Hadashdh, este principio se
aplica al llamado de Yeshtia a la mayordomia fiel.

 Principio: El Mandato de Separar el Gid HaNashéh (Tendon Ciatico):
(Génesis 32:33/32) Aunque es una practica de la Halajdh (Ley Judia) que Yisra’el
evita comer el tendon del muslo, en el Brit Hadashdh este principio nos ensefa
el valor de la identificacion con el sufrimiento del Mashiaj. La herida de
Ya’akov es el recordatorio fisico de su encuentro redentor. Nosotros
recordamos a Yeshtia por Sus heridas, que son el sello de nuestra bendicidn.

11. Preguntas de Reflexion

1. Ya’akov luch¢ por la bendicion que ya se le habia prometido (Génesis 28:13-15).
{Cémo se relaciona esta lucha por una promesa con la vida de fe del creyente
en Yeshtia HaMashiaj en el Nuevo Pacto?

2. La identidad de Ya’akov cambid de “Suplantador” a “Yisra’el” (“El que lucha con
Elohim"). éQué “viejo nombre” o identidad necesitamos que Adondi
“descoyunte” en nuestras vidas para que nuestra identidad en Yeshtia se
manifieste plenamente?

3. Oseas 12:7/6 llama a Yisra’el a volver a Elohim y guardar khésed (misericordia)
y mishpat (juicio). (Como se manifiestan la misericordia y la justicia en la

| 12



Bfy TORAH VIVIENTE

Kehilah Mesianica de hoy, especialmente al enfrentar a nuestro “Esav” personal
o0 colectivo?

4. Ya’akov dijo: “He visto a Elohim cara a cara y mi vida ha sido preservada”
(Peni’el). Juan 1:18 dice que “A Elohim nadie lo vio jamas”. ¢Cémo reconcilia
Yeshtia HaMashiaj, el Verbo encarnado, estas dos afirmaciones de la Escritura?

5. El Malaj no le dio Su nombre a Ya’akov. ¢Por qué la revelaciéon del Nombre
completo de Adondi a través de Su Mashiaj (Yeshta) es el acto de bendicién mas
grande que Adondi podia dar a la humanidad?

12. Resumen de la Aliyah

La Aliyah 2 de Vayishlaj narra la crisis existencial de Ya’akov ante el inminente
encuentro con Esav. Su miedo lo lleva a una preparacion cuidadosa, pero su
verdadera transformacion ocurre en la soledad de la noche en el Yabbok. Alli, lucha
con una manifestacion de Adondi (el Malaj Adonai) hasta el amanecer. La lucha
culmina con una herida redentora en el muslo y un nuevo nombre: Yisra’el, el que
ha luchado y prevalecido con Elohim. En Mashiaj, esta lucha tipifica el quiebre
necesario de nuestra carne para recibir la bendicion, y el cumplimiento de Peni’el se
da en Yeshta, quien es el Rostro de Adondi que nos revela al Padre.

13. Tefilah de la Aliyah

“Adonai Elohim, Rey del universo, yo te pido en el Nombre de Yeshtia HaMashiaj,
nuestro Yisra’el victorioso. Reconocemos que a menudo actuamos como Ya’akov,
confiando en nuestra astucia y estrategias. Te rogamos que nos lleves a nuestro
propio Yabbok, a ese lugar de quiebre y soledad, donde toda nuestra fuerza carnal
sea descoyuntada para que dependamos Unicamente de Ti. Concédenos la
perseverancia para aferrarnos a Ti hasta que el alba de Yeshtlia se levante en nuestro
corazon, y salgamos de la lucha no sin una herida, sino con un nuevo nombre y una
nueva identidad, marcados como aquellos que han luchado y prevalecido por Tu
bendicion. Danos el espiritu de khésed (misericordia) y mishpat (juicio) para caminar
en este mundo con la confianza del Yisra’el renovado. Amén.”

Mas Recursos del Reino de Yeshtia HaMashiaj.

|13



Bfy TORAH VIVIENTE

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshiia HaMashiaj.

+Recursos del Ministerio Judio Mesianico de Biblia Tordh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

| 14


https://torahviviente.com

