
| 1

 Listen to this article

Génesis 32:13-29
Oseas 12:3-6 (El encuentro de Yaakov con Elohím)
Juan 1:16-18 (La manifestación de Elohím a través de Yeshúa)

¡Qué bendición es poder comenzar este estudio, querido hermano! La verdad es
que meternos en la profundidad de la Toráh y las Escrituras del Reino de Yeshúa
HaMashíaj es un viaje que nos revela la naturaleza de nuestro Adonái de una forma
tan personal. Esta Aliyáh de Parashá Vayishlaj es, para ser honesto, una de mis
favoritas. Es el punto de inflexión donde Ya’akov se convierte en Yisra’el.

Shalom U’Vrakháh (Paz y Bendición) en el Nombre de Yeshúa HaMashíaj, Rey de
Yisra’el.

Bueno, creo que al sumergirnos en la Toráh y los Profetas, siempre tenemos que
entender que estamos estudiando el manual de vida del Reino de Yeshúa
HaMashíaj. Este no es un mero estudio histórico; es el descubrimiento continuo de
que todas las promesas y patrones redentores apuntan a Yeshúa, que es Ejad (Uno)
con Adonái Elohím. Él es el Verbo manifestado, la Toráh viviente, y el centro de la fe
de nuestras Kehilot Mesiánicas. Hoy exploramos un texto fundacional: la noche en
que Ya’akov luchó y prevaleció.

1. Génesis 32:13-29
Esta segunda Aliyáh (Génesis 32:13-29) describe la minuciosa preparación de
Ya’akov para el encuentro con su hermano Esav, y culmina en su lucha nocturna en
el vado de Yabbok (Yaboq). Para mantener la extensión, nos centraremos en el punto
climático: la lucha y el cambio de nombre (Génesis 32:25-29).

Texto (Génesis 32:25-29)

Texto hebreo
original Palabra hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción palabra
por palabra

וַיַּרְא וַיַּרְא Va-yar’ Y vio (él)
כִּי כִּי ki que



| 2

Texto hebreo
original Palabra hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción palabra
por palabra

לֹא לֹא lo no
יָכֹל יָכֹל ya-khól pudo
לוֹ לוֹ lo a él/contra él
וַיִּגַּע וַיִּגַּע Va-yi-ga’ y tocó (él)
בְּכַף בְּכַף be-khaf en la palma/coyuntura
יְרֵכוֹ יְרֵכוֹ ye-rë-khó de su muslo
וַתֵּקַע וַתֵּקַע Va-té-qa’ y se descoyuntó
כַּף כַּף kaf la coyuntura
יֶרֶךְ יֶרֶךְ Yé-rekh del muslo
יַעֲקֹב יַעֲקֹב Ya’a-qóv de Ya’akov
בְּהֵאָבְקוֹ בְּהֵאָבְקוֹ be-he’a-ve-qó al luchar él
עִמּוֹ עִמּוֹ ‘im-mó con él.
וַיֹּאמֶר וַיֹּאמֶר Va-yó-mer Y dijo (él):
שַׁלְּחֵנִי שַׁלְּחֵנִי Sha-le-khé-ni Suéltame
כִּי כִּי ki porque
עָלָה עָלָה ‘a-láh subió/rayó
הַשָּׁחַר הַשָּׁחַר ha-shá-khar el alba/amanecer.
וַיֹּאמֶר וַיֹּאמֶר Va-yó-mer Y dijo (él):
לֹא לֹא lo No
אֲשַׁלֵּחֲךָ אֲשַׁלֵּחֲךָ a-sha-lé-kha-kha te soltaré
כִּי כִּי ki si no
אִם אִם ‘im excepto
בֵּרַכְתָּנִי בֵּרַכְתָּנִי bë-rakh-tá-ni me bendices.
וַיֹּאמֶר וַיֹּאמֶר Va-yó-mer Y dijo (él)
אֵלָיו אֵלָיו ë-láv a él:
מַה מַה mah ¿Cuál
שְּׁמֶךָ שְׁמֶךָ she-mékha tu nombre?
וַיֹּאמֶר וַיֹּאמֶר Va-yó-mer Y dijo (él):
יַעֲקֹב יַעֲקֹב Ya’a-qóv Ya’akov.
וַיֹּאמֶר וַיֹּאמֶר Va-yó-mer Y dijo (él):
לֹא לֹא lo No
יַעֲקֹב יַעֲקֹב Ya’a-qóv Ya’akov
יֵאָמֵר יֵאָמֵר yë’a-mer será llamado
עוֹד עוֹד ‘od más
שְׁמְךָ שְׁמְךָ she-me-khá tu nombre



| 3

Texto hebreo
original Palabra hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción palabra
por palabra

כִּי כִּי ki sino/porque
אִם אִם ‘im sino
יִשְׂרָאֵל יִשְׂרָאֵל Yis-ra’el Yisra’el;
כִּי כִּי ki porque
שָׂרִיתָ שָׂרִיתָ sa-rí-ta has luchado/prevalecido
עִם עִם ‘im con
אֱלֹהִים אֱלֹהִים Elohím Elohím
וְעִם וְעִם ve-‘im y con
אֲנָשִׁים אֲנָשִׁים a-na-shím hombres
וַתּוּכָל וַתּוּכָל va-tu-khál. y has prevalecido.
וַיִּשְׁאַל וַיִּשְׁאַל Va-yish-‘al Y preguntó (él)
יַעֲקֹב יַעֲקֹב Ya’a-qóv Ya’akov
וַיֹּאמֶר וַיֹּאמֶר va-yó-mer y dijo:

נַגִּידָה נַגִּידָה Na-gi-dáh Declárame/Anuncia
ahora

נָּא נָּא na por favor
שְׁמֶךָ שְׁמֶךָ she-mékha tu nombre.
וַיֹּאמֶר וַיֹּאמֶר Va-yó-mer Y dijo (él):
לָמָּה לָמָּה lá-mah ¿Por qué
זֶּה זֶּה zéh esto/es
תִּשְׁאַל תִּשְׁאַל tish-‘ál preguntas
לִשְׁמִי לִשְׁמִי lish-mí por mi nombre?
וַיְבָרֶךְ וַיְבָרֶךְ Va-y-vá-rekh Y lo bendijo
אֹתוֹ אֹתוֹ ‘o-tó a él
שָׁם שָׁם shám. allí.

Traducción Literal al Español (Génesis 32:25-29):

Y vio (él) que no pudo contra él, y tocó (él) en la coyuntura de su muslo, y se
descoyuntó la coyuntura del muslo de Ya’akov al luchar él con él. Y dijo (él):
Suéltame, porque subió/rayó el alba. Y dijo Ya’akov: No te soltaré, si no me bendices.
Y dijo (él) a él: ¿Cuál tu nombre? Y dijo (él): Ya’akov. Y dijo (él): No Ya’akov será
llamado más tu nombre, sino Yisra’el; porque has luchado con Elohím y con hombres,
y has prevalecido. Y preguntó Ya’akov y dijo: Declárame, por favor, tu nombre. Y dijo
(él): ¿Por qué es esto que preguntas por mi nombre? Y lo bendijo a él allí.



| 4

Comentario Mesiánico de la porción de la Toráh:

La Verdad es que este pasaje, el clímax de la Aliyáh, es profundamente mesiánico.
La figura con la que Ya’akov lucha se identifica como Elohím (v. 29) y, sin embargo,
se presenta como un hombre/Malaj. Esto nos recuerda inmediatamente al concepto
del Malaj Adonái, una figura teofánica que aparece en el Tanakh y que a menudo se
entiende como una manifestación pre-encarnada de Yeshúa HaMashíaj, la Palabra de
Adonái.

Ya’akov lucha para obtener una bendición, una lucha que simboliza la fe genuina: la
persistencia en aferrarse a Adonái hasta recibir la confirmación de Su propósito. El
cambio de nombre a Yisra’el (ישראל), que se interpreta como “El que lucha con El” o
“El que prevalece con El“, no solo define a un hombre, sino a toda una nación cuya
identidad está ligada a la confrontación divina y la victoria a través de la fe.

Nosotros vemos en esta escena un tipo (tipología) de Yeshúa:

El Luchador Divino-Humano: El misterioso contendiente es una
manifestación de la Deidad en forma humana, prefigurando a Yeshúa, el Elohím
encarnado, quien luchó y venció por nosotros.
La Lesión Redentora (Gid HaNashéh): Ya’akov queda herido
permanentemente en el muslo (el tendón ciático, Gid HaNashéh), lo que le
obliga a “cojear”. Esta debilidad se convierte en un recordatorio constante de su
encuentro y su dependencia de Adonái. De manera similar, Yeshúa fue herido en
el madero para nuestra redención. La victoria de Ya’akov vino a través de la
herida, un patrón de debilidad y triunfo que Yeshúa cumplió perfectamente.

2. Haftaráh (Oseas 12:3-6)
El profeta Oseas utiliza la historia de Ya’akov en el vado de Yabbok para recordar a
la nación de Yisra’el su propia historia de fe, lucha, y arrepentimiento.

Texto (Oseas 12:4-5)

Texto hebreo
original Palabra hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción
palabra por
palabra

וַיָּשַׂר וַיָּשַׂר Va-yá-sar Y prevaleció/luchó
אֶל־מַלְאָךְ אֶל־מַלְאָךְ el-Mal’ákh con un Malaj
וַיּוּכָל וַיּוּכָל va-yu-khál y venció;



| 5

Texto hebreo
original Palabra hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción
palabra por
palabra

בָּכָה בָּכָה bá-khah lloró
וַיִּתְחַנֶּן־לוֹ וַיִּתְחַנֶּן־לוֹ va-yit-kha-nén-lo y le rogó.
בֵּית־אֵל בֵּית־אֵל Beit-‘El A Beit-‘El
יִמְצָאֶנּוּ יִמְצָאֶנּוּ yim-tsa-‘é-nu lo encontró
וְשָׁם וְשָׁם ve-shám y allí
יְדַבֵּר יְדַבֵּר yë-da-bér habló (Él)
עִמָּנוּ עִמָּנוּ ‘im-má-nu. con nosotros.
וַיהוָה וַיהוָה Va-Adonái Y Adonái
אֱלֹהֵי אֱלֹהֵי Elohëy Elohím de
צְבָאוֹת צְבָאוֹת Tze-va’ót los Ejércitos;
יהוָה יהוָה Adonái Adonái

זִכְרוֹ זִכְרוֹ zikh-ró es Su
memorial/nombre.

Comentario Mesiánico:

Oseas (v. 5) clarifica la identidad del luchador misterioso de Génesis 32 al nombrarlo
como Malaj (Mensajero), pero inmediatamente después lo identifica como Adonái
Elohím Tzeva’ot, Adonái de los Ejércitos. O sea, esta es una de las declaraciones
más claras en el Tanakh de la identidad divina de este “hombre” o “Malaj” que luchó
con Ya’akov. Adonái se manifiesta.

Conexión con la Parashá y promesas mesiánicas: La Haftaráh subraya que la
lucha de Ya’akov es el paradigma de la relación de Yisra’el con Adonái. Ya’akov (el
pueblo) es llamado a volver a Adonái (Oseas 12:7/6), a practicar la misericordia
(khésed) y el juicio (mishpat), y a confiar siempre en Elohím. Esta es la esencia de la
redención. La promesa mesiánica es el cumplimiento final de esta “vuelta”
(Teshuváh). Yeshúa HaMashíaj es el Profeta (mencionado en Oseas 12:14/13) que
guiaría a Yisra’el de vuelta, y el verdadero Malaj HaBrit (Mensajero del Pacto) que
Ya’akov prefiguró al luchar por Su bendición.

Aplicación Espiritual:

Para la Kehiláh Mesiánica, la Haftaráh es un llamado a la Teshuváh
(arrepentimiento/retorno). Nosotros somos el Yisra’el espiritual que debe luchar en
oración (Va-yit-kha-nén-lo – y le rogó), con lágrimas, por la bendición de Adonái. La
verdad es que el encuentro de Ya’akov en el Yabbok no fue solo físico; fue una
noche de quiebre y sumisión. Yeshúa nos llama a perseverar en la fe, sabiendo que la



| 6

fuerza para prevalecer (Yisra’el) viene de rendir nuestra propia fuerza a Adonái.

3. Brit Hadasháh (Juan 1:16-18)
Este texto del Brit Hadasháh nos da el cumplimiento de lo que Ya’akov y Oseas
apenas vislumbraron: la manifestación plena de Adonái en la carne, Yeshúa
HaMashíaj.

Texto (Peshitá)

Texto Arameo
Original Palabra Aramea Fonética (Siríaca

Oriental)
Traducción palabra
por palabra

ܘܡܶܢ ܘܡܶܢ u-men Y de
ܡܽܘܠܝܶܗ ܡܽܘܠܝܶܗ mul-yéh Su plenitud
ܚܢܰܢ ܚܢܰܢ jnan nosotros
ܟܽܠܰܢ ܟܽܠܰܢ kul-lan todos
ܢܣܰܒܢ ܢܣܰܒܢ n-savn tomamos
ܘܛܰܝܒܽܘܬܳܐ ܘܛܰܝܒܽܘܬܳܐ u-tay-bu-tá y gracia
ܚܠܳܦ ܚܠܳܦ jlof en lugar de
ܛܰܝܒܽܘܬܳܐ ܛܰܝܒܽܘܬܳܐ tay-bu-tá. gracia.
ܡܽܘܫܶܐ ܡܽܘܫܶܐ Mu-shé Moshé
ܓܶܝܪ ܓܶܝܪ gëyr porque
ܢܳܡܽܘܣܳܐ ܢܳܡܽܘܣܳܐ na-mu-só la Ley/Toráh
ܐܶܬܝܰܗܒ ܐܶܬܝܰܗܒ ët-ya-hav fue dada
ܒܺܐܝܕܶܗ ܒܺܐܝܕܶܗ v’i-déh por Su mano,
ܫܽܘܒܩܳܢܳܐ ܫܽܘܒܩܳܢܳܐ shuv-qo-nó pero la gracia
ܕܶܝܢ ܕܶܝܢ déyn y
ܫܪܳܪܳܐ ܫܪܳܪܳܐ shra-ró la verdad
ܒܝܰܕ ܒܝܰܕ v-yad por mano de
ܝܶܫܽܘܥ ܝܶܫܽܘܥ Yë-shú’ Yeshúa
ܡܫܺܝܚܳܐ ܡܫܺܝܚܳܐ M’shí-jo HaMashíaj
ܗܘܳܐ ܗܘܳܐ hwa. fue/vino.
ܠܰܐܢܳܫ ܠܰܐܢܳܫ l’a-násh A nadie
ܐܰܠܳܗܳܐ ܐܰܠܳܗܳܐ A-la-há Alaha (Elohím)
ܠܳܐ ܠܳܐ lo no
ܚܙܳܝܗܝ ܚܙܳܝܗܝ jza-y-hi lo vio



| 7

Texto Arameo
Original Palabra Aramea Fonética (Siríaca

Oriental)
Traducción palabra
por palabra

ܡܶܡܬܽܘܡ ܡܶܡܬܽܘܡ mëm-tum. jamás.
ܝܺܚܺܝܕܳܝܳܐ ܝܺܚܺܝܕܳܝܳܐ Yij-i-dó-yó El Unigénito
ܒܪܳܐ ܒܪܳܐ Bró Hijo
ܗܽܘ ܗܽܘ Hu Él
ܕܰܒܥܽܘܒܳܐ ܕܰܒܥܽܘܒܳܐ d’v-‘u-vó que en el seno
ܕܰܐܒܳܐ ܕܰܐܒܳܐ d’A-vó del Padre
ܗܽܘ ܗܽܘ Hu Él
ܐܰܚܺܝܕ ܐܰܚܺܝܕ aj-íd reposa/está,
ܗܽܘ ܗܽܘ Hu Él
ܚܰܘܝܶܗ ܚܰܘܝܶܗ jaw-yéh. Lo ha dado a conocer.

Comentarios Exhaustivos:

Conexión con la Toráh y Haftaráh: El encuentro de Ya’akov en Pení’el (Rostro de
El) es el tema central de la Parashá: un hombre que ve a Elohím y sobrevive (Génesis
32:31/30). El Brit Hadasháh en Juan 1:18 resuelve este misterio teofánico: “A Alaha
(Elohím) nadie lo vio jamás. El Unigénito Hijo… Él Lo ha dado a conocer.”

Ya’akov solo vio una manifestación parcial, un Malaj que era la sombra de la
presencia de Adonái. Sin embargo, Yeshúa HaMashíaj es la manifestación total, la
“plenitud” (mul-yéh en Arameo, o plëromá en griego). La verdad es que Ya’akov
luchó con la Shekhináh temporal, pero nosotros tomamos de la Shekhináh
permanente que habitó en Yeshúa.

Reflexión Mesiánica: La Divinidad de Yeshúa

El texto Arameo es crucial. El hecho de que Juan declare que “de Su plenitud
tomamos todos” (Juan 1:16) y que Yeshúa trae la “gracia y la verdad” subraya Su
Deidad. La Toráh fue dada por Moshéh, el siervo, pero la Plenitud fue manifestada
por Yeshúa HaMashíaj, el Hijo.

El verso 18 en Peshita declara que el Unigénito Hijo (en muchas tradiciones Peshita,
“Hijo de Elohím Unigénito” o solo “Unigénito”) está en el seno del Padre y es quien
revela a Elohím. Esta es una afirmación radical de coeternidad e intimidad. Para la fe
Judío Mesiánica, esto significa que Yeshúa no es una deidad secundaria ni un simple
profeta. Él es la propia manifestación de Adonái. Tenemos que corregir cualquier
idea que separe al Eterno, Adonái, de Yeshúa HaMashíaj; ellos son Ejad, la Unidad
Divina manifestada en la Persona del Mashíaj para que la humanidad pudiera ver el
rostro de Elohím sin morir, el Pení’el definitivo.



| 8

4. Contexto Histórico y Cultural
El contexto de la Aliyáh es la transición de Ya’akov de ser un fugitivo a ser el
patriarca de Yisra’el.

El Vado de Yabbok: Geográficamente, el Yabbok (actual río Zarqa) era el
límite del territorio de Amón y un punto natural de defensa. La lucha de Ya’akov
ocurre en un umbral: la noche antes de reunirse con su hermano, marcando un
rito de paso.
Mishkan, Templo y Malajim: La creencia en las teofanías y la comunicación
de Adonái a través de Malajim era central. En el Primer y Segundo Templo, la
presencia de Elohím se asociaba con el Kevod Adonái (Gloria de Adonái) y la
Shekhináh (Presencia habitada). La figura que lucha con Ya’akov, el Malaj
Adonái, se entiende en el judaísmo pre-mesiánico como una manifestación del
propio Adonái, o Su Agente Divino.
Qumrán y Escritos Nazarenos: En los escritos de Qumrán, la angelología y la
creencia en las figuras mediadoras divinas era prominente. Los primeros
creyentes nazarenos, como los de la Kehiláh de Jerusalén, entendieron que
Yeshúa era la culminación de estas teofanías. El Unigénito de Juan 1:18 cumple
el anhelo de ver la Shekhináh. Los nazarenos afirmaban que el Malaj que luchó
con Ya’akov era el mismo Malaj HaBrit (Malaj del Pacto), Yeshúa, que se
manifestaba a los patriarcas.

5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas

Comentarios Rabínicos:

Rashi: Rashi identifica al contendiente de Ya’akov como el Malaj guardián
(Sar) de Esav. Para Rashi, la lucha de Ya’akov contra el Malaj de Esav simboliza
la lucha constante de Yisra’el contra las naciones gentiles, una batalla que solo
se ganará con la persistencia y la oración.
Rambán (Najmánides): El Rambán ve en este evento un profundo significado
profético (Ma’aseh Avot Siman L’Banim – las acciones de los padres son una
señal para los hijos). La lucha presagia todas las batallas futuras de Yisra’el
contra Esav (Roma y Edom). La herida en el muslo simboliza la debilidad de
Yisra’el en el exilio.



| 9

Comentario Judío Mesiánico:

Vínculo Profético con Yeshúa: La profecía se cumple en Yeshúa de dos
maneras:

El Luchador Divino (Malaj HaPanim): El ser que lucha con Ya’akov se1.
niega a dar Su nombre, lo cual es característico de las teofanías (Jueces
13:18). Esta figura es el Malaj HaPanim (Mensajero del Rostro de Adonái),
el que se manifiesta como Elohím. Yeshúa es ese Rostro, la imagen visible
de Elohím invisible (Colosenses 1:15).
El Propósito de la Lucha: Ya’akov lucha por una bendición para poder2.
enfrentar a Esav. Yeshúa luchó en el madero no por Su bendición, sino por
la nuestra, confrontando las potencias de las tinieblas y prevaleciendo para
darnos un nuevo nombre y una nueva identidad en el Nuevo Pacto.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematría:

Pení’el (פְּנִיאֵל): Significa “Rostro de El (Elohím)”. El temor y asombro de
Ya’akov de haber visto a Elohím cara a cara y haber sobrevivido es la lección
central.
Yisra’el (יִשְׂרָאֵל): Guemátricamente, la palabra es rica. Se compone de Sar
que significa ,(אֵל – 31) que significa “príncipe” o “luchar”, y El (שָׂר – 500)
“Elohím“. La adición de la letra Yod (10 – י) al comienzo puede interpretarse
como Yashar (recto) o Yish (hay), que es “Hay un Príncipe de El“. La suma de la
Guematría no es tan relevante como la raíz léxica, que subraya el nuevo
carácter de Ya’akov: no el suplantador, sino el que ha pasado la prueba divina.

6. Análisis Profundo de la Aliyáh
La Aliyáh 2 comienza con Ya’akov enviando un regalo enorme a Esav y dividiendo su
campamento en dos (Génesis 32:13-17), una estrategia militar y una señal de
humildad.

Miedo y Súplica (Génesis 32:10-12): Antes de la lucha, Ya’akov reza una de
las tefilot más sinceras del Tanakh, reconociendo Su indignidad (“menor que
todas las misericordias”) y rogando por liberación. Para mí, esto es
fundamental: la bendición de Yisra’el es precedida por la humillación de
Ya’akov.
El Despojo y la Noche de Crisis: El hecho de que Ya’akov se quede solo
después de enviar a toda su familia es simbólico. En la vida de la fe, el
crecimiento radical a menudo ocurre en momentos de soledad y crisis personal.



| 10

Comentario Mesiánico (Lucha y Brit Hadasháh): El Brit Hadasháh (Juan
1:17) contrasta la Toráh dada por Moshéh con la gracia y la verdad que vinieron
por Yeshúa. Ya’akov recibió la bendición de su lucha, pero la lucha continúa
para sus descendientes (como vemos en Oseas). Yeshúa, por otro lado, es la
fuente de plenitud (mul-yéh) de la cual nosotros tomamos gracia sobre gracia,
un flujo constante de bendición no condicionada a nuestra fuerza para luchar,
sino a Su victoria.

7. Tema Más Relevante de la Aliyáh
El tema central, sin duda, es El Poder Transformador de la Crisis y el Cambio de
Identidad Divina: De Ya’akov a Yisra’el.

Importancia en la Toráh: Este evento redefine la identidad del pueblo
elegido. Ya’akov significa “agarrador del talón” (suplantador), un nombre que
reflejaba su naturaleza humana de astucia y engaño. Yisra’el refleja una
identidad forjada en el horno del encuentro divino, donde el hombre es probado,
herido y finalmente bendecido. La Toráh nos enseña que el camino a la santidad
requiere que Adonái trate con nuestra astucia natural.
Relación con Yeshúa: Yeshúa es el Yisra’el perfecto, el Hijo que prevalece. Él
no necesitaba que Su nombre cambiara, pues Su naturaleza nunca fue de
suplantador, sino de salvador. Sin embargo, Él toma sobre Sí nuestra debilidad
para que, a través de Su sacrificio, nosotros podamos recibir el nuevo nombre
y la ciudadanía de Yisra’el espiritual (Romanos 9:6-8).
Conexión con los Moedim: Esta Aliyáh se conecta temáticamente con Yom
Kipur (Día del Perdón). El evento en Yabbok es una noche de angustia (Tzarah)
que precede a la liberación. Yom Kipur es el día de la angustia de Ya’akov a
nivel nacional, donde Yisra’el se humilla, confiesa sus pecados (Teshuváh), y
lucha en oración para que Adonái le imparta la bendición de la vida y el perdón.
Yeshúa, nuestro Cohen Gadol (Sumo Sacerdote), cumplió Yom Kipur al
ofrecerse a Sí mismo, asegurando nuestra victoria eterna.

8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah

Profecías Mesiánicas y Reflexión:

Profecía de Oseas 12:4: La profecía de que Ya’akov luchó con Elohím/Malaj es
la precursora de la promesa de que Adonái Se manifestaría completamente en



| 11

la tierra.

Métodos para descubrir al Mashíaj:

Tipo (Tipología) y Patrón Redentor (Tavnit): La tipología más clara es la del
Malaj Adonái como figura de Yeshúa. Ya’akov lucha con Adonái en forma de
Malaj; Yeshúa es Adonái manifestado en forma de siervo (Filipenses 2:6-7). El
patrón es la encarnación como medio para la redención.
Eventos Simbólicos: La lesión en el muslo de Ya’akov (Génesis 32:26) es un
símbolo de la “semilla” (Génesis 3:15) herida que triunfa. La herida de Ya’akov
no lo detiene; el cojeo es ahora una señal de su perseverancia y bendición. De la
misma forma, las heridas de Yeshúa en el madero son el origen de nuestra
bendición.
Análisis Lingüístico: El nombre Yisra’el (El que lucha con El) es un título
que, aplicado a Yeshúa, adquiere un significado aún más profundo: Yeshúa no
luchó por Sí mismo, sino que Él es el Vencedor que lucha por Su pueblo y nos
da Su nombre.

Cumplimiento en el Brit Hadasháh:

El cumplimiento se encuentra en Juan 1:18. La figura misteriosa de Pení’el no quiso
revelar Su nombre porque, la verdad es que, Su nombre no sería revelado por
completo hasta Su encarnación: Yeshúa (Salvación de Adonái). Ya’akov dijo “He
visto a Elohím cara a cara” (Génesis 32:31/30), pero Juan dice que “A Elohím nadie lo
vio jamás”, lo que significa que el único que realmente revela a Elohím es Yeshúa, el
Malaj hecho carne.

9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y
Apócrifos

Targum Onkelos: Este Targúm Arameo, al igual que Oseas, mitiga la
implicación de que Ya’akov luchó con Elohím directamente. En lugar de
“Elohím“, Onkelos a menudo usa Malaj (Mensajero). Para Génesis 32:29
(Yisra’el, porque has luchado con Elohím), Onkelos traduce: “porque has
prevalecido con el Malaj de Adonái” (‘im Malakhah di Adonái). Esto refleja la
comprensión judía de que la manifestación fue a través de un Agente Divino.
Targum Yonatán: Este Targúm es más expansivo. Narra que el Malaj que
luchó con Ya’akov era Sama’el, el ángel guardián de Esav. Después de ser
vencido, Sama’el fue forzado a revelar que su hora de bendecir era la mañana,



| 12

por lo que luchó hasta el amanecer. Esto subraya la idea de que la lucha de
Ya’akov fue contra la fuerza espiritual que estaba detrás de Esav.
Midrashim (Bereshit Rabbah): El Midrash compara la lucha en Yabbok con la
del sumo sacerdote en Yom Kipur. El sumo sacerdote lucha con su propia vida
para salir vivo del Kodesh HaKodashim (Lugar Santísimo) después de haber
visto la Shekhináh. Ya’akov sale “cojeando” pero vivo y bendecido, al igual que
el sumo sacerdote regresa vivo del Lugar Santísimo con el perdón para Yisra’el.

10. Mandamientos Encontrados o principios y
valores
Esta Aliyáh no contiene un Mitzváh (mandamiento) directo de la Toráh, pero sí
establece un principio ético y un valor práctico:

Principio: La Preparación Diligente y la Confianza en Adonái (Bittajón):
Ya’akov no solo rezó, sino que actuó con prudencia (dividir el campamento,
enviar regalos) antes de depender totalmente de la ayuda de Adonái. La fe sin
obras está incompleta. Yo creo que en el Brit Hadasháh, este principio se
aplica al llamado de Yeshúa a la mayordomía fiel.
Principio: El Mandato de Separar el Gid HaNashéh (Tendón Ciático):
(Génesis 32:33/32) Aunque es una práctica de la Halajáh (Ley Judía) que Yisra’el
evita comer el tendón del muslo, en el Brit Hadasháh este principio nos enseña
el valor de la identificación con el sufrimiento del Mashíaj. La herida de
Ya’akov es el recordatorio físico de su encuentro redentor. Nosotros
recordamos a Yeshúa por Sus heridas, que son el sello de nuestra bendición.

11. Preguntas de Reflexión
Ya’akov luchó por la bendición que ya se le había prometido (Génesis 28:13-15).1.
¿Cómo se relaciona esta lucha por una promesa con la vida de fe del creyente
en Yeshúa HaMashíaj en el Nuevo Pacto?
La identidad de Ya’akov cambió de “Suplantador” a “Yisra’el” (“El que lucha con2.
Elohím“). ¿Qué “viejo nombre” o identidad necesitamos que Adonái
“descoyunte” en nuestras vidas para que nuestra identidad en Yeshúa se
manifieste plenamente?
Oseas 12:7/6 llama a Yisra’el a volver a Elohím y guardar khésed (misericordia)3.
y mishpat (juicio). ¿Cómo se manifiestan la misericordia y la justicia en la



| 13

Kehiláh Mesiánica de hoy, especialmente al enfrentar a nuestro “Esav” personal
o colectivo?
Ya’akov dijo: “He visto a Elohím cara a cara y mi vida ha sido preservada”4.
(Pení’el). Juan 1:18 dice que “A Elohím nadie lo vio jamás”. ¿Cómo reconcilia
Yeshúa HaMashíaj, el Verbo encarnado, estas dos afirmaciones de la Escritura?
El Malaj no le dio Su nombre a Ya’akov. ¿Por qué la revelación del Nombre5.
completo de Adonái a través de Su Mashíaj (Yeshúa) es el acto de bendición más
grande que Adonái podía dar a la humanidad?

12. Resumen de la Aliyáh
La Aliyáh 2 de Vayishlaj narra la crisis existencial de Ya’akov ante el inminente
encuentro con Esav. Su miedo lo lleva a una preparación cuidadosa, pero su
verdadera transformación ocurre en la soledad de la noche en el Yabbok. Allí, lucha
con una manifestación de Adonái (el Malaj Adonái) hasta el amanecer. La lucha
culmina con una herida redentora en el muslo y un nuevo nombre: Yisra’el, el que
ha luchado y prevalecido con Elohím. En Mashíaj, esta lucha tipifica el quiebre
necesario de nuestra carne para recibir la bendición, y el cumplimiento de Pení’el se
da en Yeshúa, quien es el Rostro de Adonái que nos revela al Padre.

13. Tefiláh de la Aliyáh
“Adonái Elohím, Rey del universo, yo te pido en el Nombre de Yeshúa HaMashíaj,
nuestro Yisra’el victorioso. Reconocemos que a menudo actuamos como Ya’akov,
confiando en nuestra astucia y estrategias. Te rogamos que nos lleves a nuestro
propio Yabbok, a ese lugar de quiebre y soledad, donde toda nuestra fuerza carnal
sea descoyuntada para que dependamos únicamente de Ti. Concédenos la
perseverancia para aferrarnos a Ti hasta que el alba de Yeshúa se levante en nuestro
corazón, y salgamos de la lucha no sin una herida, sino con un nuevo nombre y una
nueva identidad, marcados como aquellos que han luchado y prevalecido por Tu
bendición. Danos el espíritu de khésed (misericordia) y mishpat (juicio) para caminar
en este mundo con la confianza del Yisra’el renovado. Amén.”

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj.



| 14

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

https://torahviviente.com

