
| 1

 Listen to this article

Génesis 32:4-12
Abdías 1:1-21 (El juicio contra Edom y la restauración de Yaakov)
Mateo 5:23-24 (Reconciliación con el hermano antes de presentar la ofrenda)

¡Shalom U’Vrajá!

Permítanme comenzar dándoles la más cordial bienvenida a este estudio profundo y
exhaustivo de la Parashá 08 Vayishlaj, desde la inigualable óptica del Reino de
Yeshúa haMashíaj. Nuestro objetivo es sumergirnos en las profundidades de la
Toráh, los Profetas y el Brit Hadasháh, revelando la continuidad majestuosa del plan
de redención del Eterno, quien es Ejad, un solo y mismo Adonái יהוה manifestado en
Yeshúa haMashíaj. Es, en mi opinión, una labor de profundo amor y respeto por las
Escrituras que seamos capaces de desentrañar los tesoros escondidos que apuntan,
invariablemente, a nuestro Rey. Prepárense para una inmersión académica, histórica
y, sobre todo, espiritualmente vivificante.

1. Bereshit – Génesis 32:4-12 (Aliyáh 1)

Esta Aliyáh nos presenta el angustioso pero crucial momento en que Ya’akov (Jacob)
se prepara para el encuentro con su hermano Esav (Esaú), un evento cargado de
tensión, temor, y dependencia total de Adonái. Es el drama de la reconciliación y la
confrontación de promesas.

Génesis (Bereshit) 32:4-12

Texto Hebreo (Tiberiano) Fonética (Tiberiana) Traducción Palabra por
Palabra

ד וַיִּשְׁלַח Va-yish-laj Y envió
יַעֲקֹב Ya-a-kóv Ya’akov
מַלְאָכִים Mal-a-jím Malajím (mensajeros/ángeles)
לְפָנָיו Le-fa-náv Delante de él
אֶל־עֵשָׂו El-‘E-sáv Hacia Esav
אָחִיו A-jív Su hermano



| 2

Texto Hebreo (Tiberiano) Fonética (Tiberiana) Traducción Palabra por
Palabra

אַרְצָה Ar-tzáh A la tierra de
שֵׂעִיר Se-ír Se’ír
שְׂדֵה S’déh Campo de
אֱדוֹם׃ E-dóm Edom.
ה וַיְצַו Va-ye-tzáv Y ordenó
אֹתָם O-tám A ellos
לֵאמֹר Le-mór Diciendo
כֹּה Koh Así
תֹאמְרוּן To-m’rún Diréis
לַאדֹנִי La-a-do-ní A mi Adón
לְעֵשָׂו Le-‘E-sáv A Esav
כֹּה Koh Así
אָמַר A-már Dijo
עַבְדְּךָ Av-d’-já Tu siervo
יַעֲקֹב Ya-a-kóv Ya’akov
עִם־לָבָן Im-La-ván Con Laván
גַּרְתִּי Gar-tí Residente fui (moré)
וָאֵחַר Va-é-jar Y me demoré
עַד־עָתָּה׃ Ad-‘á-tah Hasta ahora.
ו וַיְהִי־לִי Va-ye-hí-lí Y llegó a ser para mí
שׁוֹר Shor Buey
וַחֲמוֹר Va-ja-mór Y asno
צֹאן Tzon Rebaño
וְעֶבֶד Ve-‘é-ved Y siervo
וְשִׁפְחָה Ve-shif-jáh Y sierva
וָאֶשְׁלְחָה Va-esh-le-jáh Y envié
לְהַגִּיד Le-ha-gíd Para anunciar
לַאדֹנִי La-a-do-ní A mi Adón
לִמְצֹא־חֵן Lim-tzó-jén Para hallar favor
בְּעֵינֶיךָ׃ Be-‘ey-né-ja En tus ojos.
ז וַיָּשֻׁבוּ Va-ya-shú-vú Y regresaron
הַמַּלְאָכִים Ha-mal-a-jím Los malajím (mensajeros)
אֶל־יַעֲקֹב El-Ya-a-kóv Hacia Ya’akov
לֵאמֹר Le-mór Diciendo
בָּאנוּ Bá-nu Vinimos



| 3

Texto Hebreo (Tiberiano) Fonética (Tiberiana) Traducción Palabra por
Palabra

אֶל־אָחִיךָ El-a-jí-já Hacia tu hermano
אֶל־עֵשָׂו El-‘E-sáv Hacia Esav
וְגַם Ve-gám Y también
הֹלֵךְ Ho-léj Va (camina)
לִקְרָאתְךָ Lik-ra-t’-já A tu encuentro
וְאַרְבַּע Ve-ar-bá Y cuatro
מֵאוֹת Me-ót Cientos
אִישׁ Ish De hombre
עִמּוֹ׃ Im-mó Con él.
ח וַיִּירָא Va-yí-rá Y temió
יַעֲקֹב Ya-a-kóv Ya’akov
מְאֹד Me-ód En gran manera
וַיֵּצֶר Va-yé-tzer Y se angustió
לוֹ Lo Él
וַיַּחַץ Va-ya-játz Y dividió
אֶת־הָעָם Et-ha-‘ám A la gente
אֲשֶׁר A-sher Que
אִתּוֹ It-tó Con él
וְאֶת־הַצֹּאן Ve-et-ha-tzón Y a las ovejas
וְאֶת־הַבָּקָר Ve-et-ha-ba-kár Y a las vacas
וְהַגְּמַלִּים Ve-ha-g’-ma-lím Y a los camellos
לִשְׁנֵי Lish-néy En dos
מַחֲנוֹת׃ Ma-ja-nót Campamentos.
ט וַיֹּאמֶר Va-yó-mer Y dijo
אִם־יָבוֹא Im-ya-vó Si viene
עֵשָׂו ‘E-sáv Esav
אֶל־הַמַּחֲנֶה El-ha-ma-ja-néh Hacia el campamento
הָאַחַת Ha-a-ját El uno
וְהִכָּהוּ Ve-hi-ká-hu Y lo hiere
וְהָיָה Ve-ha-yáh Entonces será
הַמַּחֲנֶה Ha-ma-ja-néh El campamento
הַנִּשְׁאָר Ha-nish-ár El restante
לִפְלֵיטָה׃ Lif-ley-táh Para escape (supervivencia).
י וַיֹּאמֶר Va-yó-mer Y dijo
יַעֲקֹב Ya-a-kóv Ya’akov



| 4

Texto Hebreo (Tiberiano) Fonética (Tiberiana) Traducción Palabra por
Palabra

אֱלֹהֵי E-lo-héy Elohey de
אָבִי A-ví Mi padre
אַבְרָהָם Av-ra-hám Avraham
וֵאלֹהֵי Ve-lo-héy Y Elohey de
אָבִי A-ví Mi padre
יִצְחָק Yitz-ják Yitzjak
יְהוָה Adonái Adonái
הָאֹמֵר Ha-o-mér El que dice
אֵלַי E-láy A mí
שׁוּב Shúv Regresa
לְאַרְצְךָ Le-ar-tz’-já A tu tierra
וּלְמוֹלַדְתְּךָ Ul-mo-lad-t’-já Y a tu parentela
וְאֵיטִיבָה Ve-ey-tí-vah Y haré bien
עִמָּךְ׃ Im-máj Contigo.

יא קָטֹנְתִּי Ka-tón-tí Pequeño soy (he sido
disminuido)

מִכֹּל Mi-kól De todo
הַחֲסָדִים Ha-ja-sa-dím Los jesed (favores/bondades)
וּמִכָּל־הָאֱמֶת U-mi-kól-ha-e-mét Y de toda la verdad/fidelidad
אֲשֶׁר A-sher Que
עָשִׂיתָ A-sí-ta Hiciste
אֵת Et (marca objeto)
עַבְדֶּךָ Av-dé-ja Tu siervo
כִּי Ki Porque
בְמַקְלִי Ve-mak-lí Con mi vara
עָבַרְתִּי A-vár-ti Crucé
אֶת־הַיַּרְדֵּן Et-ha-yar-dén El Yardén (Jordán)
הַזֶּה Ha-zéh Este
וְעַתָּה Ve-‘a-táh Y ahora
הָיִיתִי Ha-yí-ti Yo llegué a ser
לִשְׁנֵי Lish-néy En dos
מַחֲנוֹת׃ Ma-ja-nót Campamentos.
יב הַצִּילֵנִי Ha-tzi-lé-ni Sálvame
נָא Na Por favor/ahora
מִיַּד Mi-yád De la mano de



| 5

Texto Hebreo (Tiberiano) Fonética (Tiberiana) Traducción Palabra por
Palabra

אָחִי A-jí Mi hermano
מִיַּד Mi-yád De la mano de
עֵשָׂו ‘E-sáv Esav
כִּי Ki Porque
יָרֵא Ya-ré Temeroso estoy
אָנֹכִי A-no-jí Yo
אֹתוֹ O-tó De él
פֶּן־יָבוֹא Pen-ya-vó No sea que venga
וְהִכַּנִי Ve-hi-ká-ni Y me hiera
אֵם Em Madre
עַל־בָּנִים׃ Al-ba-ním Sobre hijos.

Traducción Literal al Español (Génesis 32:4-12):

Y envió Ya’akov malajím delante de él hacia Esav su hermano, a la tierra de Se’ír,
campo de Edom. Y ordenó a ellos, diciendo: Así diréis a mi Adón, a Esav: Así dijo tu
siervo Ya’akov: Con Laván residente fui y me demoré hasta ahora. Y llegó a ser para
mí buey y asno, rebaño y siervo y sierva. Y envié para anunciar a mi Adón, para
hallar favor en tus ojos. Y regresaron los malajím hacia Ya’akov, diciendo: Vinimos
hacia tu hermano, hacia Esav, y también él va a tu encuentro, y cuatro cientos de
hombre con él. Y temió Ya’akov en gran manera y se angustió él. Y dividió a la gente
que con él, y a las ovejas, y a las vacas, y a los camellos, en dos campamentos. Y dijo:
Si viene Esav hacia el campamento el uno y lo hiere, entonces será el campamento el
restante para escape (supervivencia). Y dijo Ya’akov: Elohey de mi padre Avraham, y
Elohey de mi padre Yitzjak, Adonái que dice a mí: Regresa a tu tierra y a tu
parentela, y haré bien contigo. Pequeño soy (he sido disminuido) de toda la bondad
(jesed) y de toda la fidelidad que hiciste con tu siervo, porque con mi vara crucé este
Yardén (Jordán), y ahora yo llegué a ser en dos campamentos. Sálvame, por favor, de
la mano de mi hermano, de la mano de Esav, porque temeroso estoy yo de él, no sea
que venga y me hiera madre sobre hijos.

Comentario Mesiánico de la Porción de la Toráh

Este pasaje, con su profunda carga de vulnerabilidad y fe, es una de las mayores
revelaciones tipológicas de Yeshúa haMashíaj.

El encuentro inminente entre Ya’akov y Esav simboliza la tensión eterna entre la
Gracia (Ya’akov), portadora del pacto, y la Carne (Esav/Edom), que desprecia la
primogenitura. Ya’akov, cuyo nombre significa “el que sujeta el calcañar” o



| 6

“suplantador”, regresa a la tierra de la promesa como un hombre de riqueza, pero
lleno de un terror humano muy palpable. El acto de enviar malajím (מַלְאָכִים –
mensajeros o ángeles) es significativo: es un intento humano de mediación, aunque
la verdadera mediación ya había sido establecida por Adonái mismo.

El clímax mesiánico de esta sección no es la estrategia de dividir el campamento
(Génesis 32:8), sino la oración de Ya’akov (Génesis 32:10-13), que se convierte en un
modelo de Teshuváh (arrepentimiento/retorno) y dependencia. Ya’akov se
humilla (katónti – “pequeño soy”), reconociendo que su prosperidad no es mérito
propio, sino el resultado del jesed (bondad inmerecida) y la emet (fidelidad) de
Adonái. Esta oración, que invoca al “Elohey de mi padre Avraham y Elohey de mi
padre Yitzjak”, apela a la fidelidad del Pacto mismo, el cual es confirmado en Yeshúa
haMashíaj.

Yeshúa haMashíaj como la mediación y el refugio:

El Verdadero Mensajero (Malaj): Yeshúa es el supremo Malaj (Mensajero) y1.
Mediador. Mientras Ya’akov envía mensajeros a Esav, Yeshúa es la Palabra
(Davar) y el Mensaje vivo. Él es la perfecta estrategia de supervivencia, pues
por Él la Kehiláh no necesita dividirse, sino unirse bajo Su protección.
El Clamor de la Vulnerabilidad: El temor de Ya’akov (“No sea que venga y2.
me hiera madre sobre hijos” – Génesis 32:12) es el clamor del alma ante el
juicio inminente. Yeshúa, en el Madero, tomó sobre Sí ese juicio para que Su
pueblo no fuera herido. Él es el refugio inexpugnable que Ya’akov buscaba en
su división de campamentos.
El Jesed que se Cumple: La confesión de Ya’akov sobre la superabundancia3.
del jesed de Adonái (Génesis 32:11) es una prefiguración del jesed supremo que
se manifiesta en el Brit Hadasháh a través del sacrificio de Yeshúa. Es la
bondad inmerecida que no solo permite la supervivencia, sino la reconciliación
final y completa, un tema que se conecta de manera directa con el pasaje del
Brit Hadasháh (Mateo 5:23-24). Ya’akov busca limtzó jén (hallar favor) ante
Esav; Yeshúa es el Favor (Gracia) de Elohím para toda la humanidad.

2. Haftaráh: Abdías 1:1-21 (El Juicio Contra Edom)

La Haftaráh, el texto profético que acompaña la lectura de la Toráh, se selecciona
por sus paralelismos temáticos. En este caso, la conexión es obvia: La confrontación
de Ya’akov (Israel) y Esav (Edom), que culmina en un juicio profético contra la
descendencia de Esav.



| 7

Texto (Abdías 1:1-4)

Texto Hebreo (Tiberiano) Fonética (Tiberiana) Traducción Palabra por
Palabra

א חֲזוֹן Ja-zón Visión de
עֹבַדְיָה׃ O-vad-yáh Ovadiah (Abdías).
כֹּה Koh Así
אָמַר A-már Dijo
אֲדֹנָי Adonái Adonái
יְהוָה Adonái (Nombre inefable)
לֶאֱדוֹם Le-e-dóm Respecto a Edom
שְׁמוּעָה Sh’mu-áh Un reporte
שָׁמַעְנוּ Sha-má-nu Hemos oído
מֵאֵת Me-ét De parte de
יְהוָה Adonái (Nombre inefable)
וְצִיר Ve-tzír Y un embajador
בַּגּוֹיִם Ba-go-yím Entre las naciones
שֻׁלָּח Shu-láj Ha sido enviado
קוּמוּ Kú-mu Levantaos
וְנָקוּמָה Ve-na-kú-mah Y levantémonos
עָלֶיהָ A-lé-ha Contra ella
לַמִּלְחָמָה׃ La-mil-ja-máh Para la guerra.
ב הִנֵּה Hi-néh He aquí
קָטֹן Ka-tón Pequeño
נְתַתִּיךָ Ne-ta-tí-ja Te he hecho
בַּגּוֹיִם Ba-go-yím Entre las naciones
בָּזוּי Ba-zúy Despreciado
אַתָּה At-táh Eres tú
מְאֹד׃ Me-ód En gran manera.
ג זְדוֹן Z’-dón La soberbia de
לִבְּךָ Lib-b’-já Tu corazón
הִשִּׁיאֶךָ Hi-shi-é-ja Te ha engañado
שֹׁכְנִי Shoj-ní Tú que habitas
בְּחַגְוֵי Be-jág-vey En las hendiduras de
סֶלַע Sé-la La roca
מְרוֹם Me-róm La altura de
שִׁבְתּוֹ Shiv-tó Su morada



| 8

Texto Hebreo (Tiberiano) Fonética (Tiberiana) Traducción Palabra por
Palabra

אֹמֵר O-mér Que dice
בִּלְבָבוֹ Bil-va-vó En su corazón
מִי Mi ¿Quién
יוֹרִדֵנִי Yo-ri-dé-ni Me bajará
אֶרֶץ׃ Á-retz A la tierra?
ד אִם־ Im Si
תַּגְבִּיהַ Tag-bí-ah Te alzas
כַּנֶּשֶׁר Ka-né-sher Como el águila
קִנֶּךָ Kin-né-ja Tu nido
וְאִם־ Ve-im Y si
בֵּין Beyn Entre
כּוֹכָבִים Ko-ja-vím Las estrellas
שִׂים Sim Pones
מְשׁוּאָתֶךָ Me-shu-a-té-ja Tu morada
מִשָּׁם Mi-shám Desde allí
אוֹרִידְךָ O-ri-d’-já Te bajaré
נְאֻם־יְהוָה׃ Ne-úm-Adonái Declaración de Adonái.

Traducción Literal (Abdías 1:1-4):

Visión de Ovadiah (Abdías). Así dijo Adonái (יהוה) respecto a Edom: Un reporte
hemos oído de parte de Adonái (יהוה), y un embajador entre las naciones ha sido
enviado: Levantaos, y levantémonos contra ella para la guerra. He aquí, pequeño te
he hecho entre las naciones; despreciado eres tú en gran manera. La soberbia de tu
corazón te ha engañado, tú que habitas en las hendiduras de la roca, la altura de su
morada, que dice en su corazón: ¿Quién me bajará a la tierra? Si te alzas como el
águila tu nido, y si entre las estrellas pones tu morada, desde allí te bajaré,
declaración de Adonái (יהוה).

Comentario Mesiánico

Explicar cómo la Haftaráh se conecta con la Parashá y cómo los temas
abordados se relacionan con las promesas mesiánicas.

La conexión es la relación intrínseca y conflictiva entre Ya’akov (Israel) y Esav
(Edom). En la Parashá Vayishlaj, Ya’akov está aterrorizado ante la perspectiva de la
venganza de Esav. La Haftaráh de Ovadiah (Abdías) es la respuesta profética a largo
plazo a esa ansiedad: Edom, la descendencia de Esav, será juzgada por su zadón



| 9

y su maltrato al pueblo de Ya’akov. La profecía declara la (soberbia – סְדוֹן)
aniquilación de Edom y la restauración final de Israel.

El juicio contra Edom se enfoca en su orgullo (Abdías 1:3), la confianza en su
fortaleza geográfica (“hendiduras de la roca”), y su violencia fraternal contra
Ya’akov (Abdías 1:10-14). Edom (el mundo que se exalta a sí mismo) será derribado.

Promesas Mesiánicas:

El cumplimiento de esta profecía está directamente relacionado con el
establecimiento del Reino de Yeshúa haMashíaj.

El Juicio y la Redención: El Juicio contra Edom (que tipifica las fuerzas que se1.
oponen al Pueblo del Pacto) es un tema recurrente en los Profetas, y el Brit
Hadasháh lo vincula al juicio final (Isaías 63:1, que a menudo se aplica a Yeshúa
el Guerrero). Yeshúa, en Su segunda venida, es quien consumará la victoria de
Ya’akov sobre Esav (la carne y el orgullo) y establecerá la soberanía de Su
Reino.
El Monte Tziyyón (Sión) como Refugio: Abdías concluye con la promesa: “Y2.
subirá gente salvada en el Monte Tziyyón para juzgar al Monte Esav; y el reino
será de Adonái” (Abdías 1:21, Traducción Literal). Este verso es la
quintaesencia mesiánica. El Monte Tziyyón representa el gobierno de Yeshúa
haMashíaj. Él no solo es el Juez que derriba el orgullo de Edom, sino que Él
mismo es el Reino (el Maljut) de Adonái. La profecía pasa del terror de Ya’akov
(Vayishlaj) a la certeza de la victoria de Adonái sobre el orgullo humano (Edom).

Aplicación Espiritual

La Haftaráh, conectada con la angustia de Ya’akov, nos enseña sobre la confianza
definitiva en Adonái. Espiritualmente, Edom representa el Yetzer HaRá (la
inclinación al mal), la parte de nuestra alma que actúa con autosuficiencia y
soberbia, o que intenta vivir en las “hendiduras de la roca” de su propia fuerza.

Para los creyentes en Yeshúa haMashíaj, la aplicación es doble:

Reconciliación Antes de la Ofrenda: Nos prepara para el mandamiento del1.
Brit Hadasháh (Mateo 5:23-24): antes de presentarnos ante Adonái (Tziyyón),
debemos buscar la reconciliación con el “hermano” (Esav), resolviendo el
conflicto interno y externo.
Esperanza en el Reino: La promesa de que “el reino será de Adonái” (Abdías2.
1:21) es la esperanza inmutable. No importa la amenaza de los “cuatrocientos
hombres” de Esav, el futuro y el juicio final están asegurados en la mano de
Adonái. Nuestra fe en Yeshúa, que es MarYah (Señor) y el Rey de Tziyyón, nos



| 10

asegura que el orgullo (Edom) será humillado y Su reino, manifestado en Su
Kehiláh, reinará.

3. Brit Hadasháh: Mateo 5:23-24

Este pasaje es la antítesis espiritual de la confrontación entre Ya’akov y Esav. Yeshúa
enseña que la reconciliación con el hermano debe tener prioridad sobre el servicio a
Elohím, llevando el mandamiento de Ahavat Re’a (amar al prójimo) a su expresión
más elevada.

Texto (Peshita)

Mateo 5:23-24

Texto Arameo
(Siríaco Oriental)

Fonética (Siríaca
Oriental)

Traducción Palabra por
Palabra

ܐܢܬܝܢ ܗܟܝܠ ܬܩܪܒܝܢ In-tín ha-kíl t’-qá-re-vín Si tú, por tanto, acercas/ofreces
ܩܘܪܒܢܐ ܕܝܠܟ Qúr-bá-ná d’-yí-laj La ofrenda tuya
ܥܠ ܡܕܒܚܐ ܘܬܡܢ Al mad-b’-já wa-t’mán Sobre el altar, y allí
ܬܬܕܟܪ Tét-d’-kárr Recuerdas
ܕܐܚܝܟ ܐܝܬ ܠܗ D’-á-jáyj í-th léh Que tu hermano tiene para él
ܥܠܝܟ ܡܕܡ ‘A-láyj mád-am Contra ti algo (alguna cosa),
ܫܒܘܩ ܬܡܢ ܩܘܪܒܢܐ Sh’vúq t’mán qúr-bá-ná Deja allí la ofrenda
ܕܝܠܟ ܠܘܩܒܠ D’-yí-laj lú-q’-vál Tuya, delante de
ܡܕܒܚܐ ܘܙܠ Mad-b’-já wa-zíll El altar, y ve
ܠܘܩܕܡ ܐܬܪܥܐ Lú-q’-dám í-t’-r’-‘í Primero reconcíliate
ܥܡ ܐܚܝܟ ܘܗܝܕܝܢ ‘Am á-jáyj wa-háy-dín Con tu hermano, y entonces
ܬܐ ܩܪܒ ܩܘܪܒܢܐ T’á qá-rév qúr-bá-ná Ven, ofrece la ofrenda
ܕܝܠܟ׃ D’-yí-laj Tuya.

Traducción Literal (Mateo 5:23-24):

Si tú, por tanto, acercas tu ofrenda sobre el altar, y allí recuerdas que tu hermano
tiene algo contra ti, deja allí tu ofrenda delante del altar, y ve primero, reconcíliate
con tu hermano, y entonces ven, ofrece tu ofrenda.

Comentarios Exhaustivos

El concepto de Qurbana (ofrenda/sacrificio) en Arameo está intrínsecamente ligado



| 11

al servicio en el Templo y el Mishkán. Yeshúa, como el supremo intérprete de la
Toráh, revoluciona el entendimiento del culto. La pureza de la ofrenda se subordina a
la pureza de la intención y la rectitud en las relaciones interpersonales.

Conexión con la Toráh y Haftaráh:

Ya’akov y Esav: El pasaje es el cumplimiento ético de la narrativa de Ya’akov y1.
Esav. Ya’akov, antes de su encuentro con Esav, hizo preparativos materiales
(Génesis 32:8) y espirituales (oración en 32:10-12), pero el principio mesiánico
exige la acción directa. La “ofrenda” de Ya’akov a Esav (los regalos) fue un
intento de limtzó jén (hallar favor), pero el mandamiento de Yeshúa va más allá:
no es solo hallar favor, sino buscar activamente la reconciliación (ítría –
reconciliarse). Yeshúa enseña que la paz fraternal es más sagrada que
cualquier rito.
Juicio de Edom: La Haftaráh profetiza el juicio final sobre Edom por su falta de2.
misericordia y su ira contra Israel. Yeshúa previene a Sus seguidores de caer en
el espíritu de Edom/Esav (la ira y la soberbia) al hacer de la reconciliación un
requisito indispensable para el culto. La ley del Reino exige desarmar al “Esav”
interno y externo.

Reflexión Mesiánica: La Divinidad de Yeshúa

Este pasaje es una poderosa declaración de la Deidad de Yeshúa haMashíaj. ¿Por
qué?

Autoridad Legislativa y Sacerdotal: Yeshúa ejerce una autoridad que solo
Adonái יהוה posee. Al reformular la ley del Qurbana (la ofrenda), Yeshúa no
está interpretando una ley; Él está legislándola con una autoridad que
trasciende la función sacerdotal. Al decir “deja tu ofrenda”, se coloca como una
autoridad superior al Templo y al sistema de sacrificios.
Unidad con el Padre: El texto de la Brit Hadasháh nos revela que Yeshúa es
MarYah (מָרְיָא – Señor) manifestado en la carne. Él es Ejad con Adonái. El
Eterno, Adonái, quiere jesed y no sacrificio (Oseas 6:6). Yeshúa, siendo Adon y
Elohím, encarna este principio al declarar que el servicio (la ofrenda) es
inaceptable si el corazón no está en paz con el prójimo. Su prerrogativa de
definir lo que es aceptable ante Elohím es la prueba de Su Deidad. La
Divinidad de Yeshúa se manifiesta en Su capacidad para priorizar la ética del
Reino sobre el rito ceremonial.



| 12

4. Contexto Histórico y Cultural

El periodo de la Parashá Vayishlaj, que relata el retorno de Ya’akov a Kena’an
(Canaán), se sitúa en un contexto cultural de alianzas tribales y el derecho del clan.

El Mishkan (Tabernáculo) y los Templos: Aunque la narrativa de Ya’akov es
anterior al Mishkán, los rabinos del Segundo Templo entendieron las
interacciones de los patriarcas como la fundación espiritual del culto de Israel.
La Oración de Ya’akov (Génesis 32:10-13) fue vista como un servicio
espiritual (pre-templo) tan o más importante que los sacrificios posteriores. En
el período del Primer y Segundo Templo, la práctica de la Tefiláh (oración)
como sustituto o complemento al Qurbán (sacrificio) ya era una enseñanza
central. Yeshúa en el Brit Hadasháh refrenda esta idea: la ofrenda (sacrificio) no
vale si la oración (la relación con el hermano) está rota (Mateo 5:23-24).
Contexto Edomita (Esav): La “tierra de Se’ír” era el hogar de los Horeos, que
Esav y sus descendientes (Edomitas) conquistaron. Los Edomitas, asentados en
el macizo rocoso del Néguev y al este del valle de Aravá, como se menciona en
Abdías, eran famosos por sus fortalezas en las alturas (Petra es un ejemplo
posterior). El conflicto entre Edom e Israel era un constante geopolítico, que
culminó en el período del Segundo Templo con los Idumeos (Edomitas
helenizados) siendo incorporados a la nación judía por la fuerza. Herodes el
Grande, el rey cliente de Roma, era un Idumeo. Esto añade una capa de ironía
histórica a la confrontación de Ya’akov y Esav: en el tiempo de Yeshúa, un
descendiente de Esav reinaba sobre la tierra de Ya’akov.
Qumrán y Escritos Nazarenos: Los escritos de Qumrán (Manuscritos del Mar
Muerto) enfatizan la ética comunitaria y la pureza ritual. El pasaje de Mateo
5:23-24 resuena con un énfasis Nazareno y Esenio en la reconciliación como
un prerrequisito para la comunión santa. La Kehiláh Mesiánica de los primeros
siglos, que eran la “Nueva Alianza” (en contraste con la “Alianza de la Toráh”
preservada en Qumrán), priorizó consistentemente las enseñanzas éticas de
Yeshúa por encima de la estricta observancia ritual per se, demostrando que la
ley más elevada es el Amor (Ahaváh).

5. Estudio, Comentarios y Conexiones Proféticas

Comentarios Rabínicos (Clásicos y Medievales)

Rashi (Rabí Shlomó Yitzjakí): Rashi comenta sobre el envío de mensajeros
(Génesis 32:4) que Ya’akov quería apaciguar a Esav, mostrando que no venía a
reclamar la primogenitura. Sobre la frase “Gartí im Laván” (גַּרְתִּי



| 13

Residente fui con Laván”), Rashi traduce Gartí con la Guematría“ – עִם־לָבָן
(valor numérico) de Taryag (613). El significado oculto es que “Residí con el
malvado Laván, pero no aprendí de sus obras, y aún mantuve los 613
Mandamientos (Mitzvot)”. Para Rashi, el mensaje de Ya’akov a Esav es de
fortaleza espiritual bajo adversidad, no solo de humildad.
Rambán (Najmánides): Rambán interpreta el temor de Ya’akov (Génesis 32:8)
no solo como un miedo natural, sino como una preocupación de que su mérito
(sus Mitzvot) no fuera suficiente para protegerlo de Esav, cuyo resentimiento
era justo debido al engaño de la bendición. Ya’akov recurre a la oración,
confiando no en su propio mérito, sino en la promesa pura de Adonái (Génesis
32:10).

Comentario Judío Mesiánico

La humillación de Ya’akov (katónti mi-kol ha-jasadím – “pequeño soy de toda la
bondad”) es la postura que Yeshúa modeló para Su Kehiláh. Ya’akov, el hombre de
las promesas divinas, actúa con humildad.

Vínculo con Yeshúa haMashíaj: La confrontación con Esav (el juicio) y la
subsecuente Lucha en el Yabók (Génesis 32:25-32) tipifican la experiencia del
creyente ante la amenaza del mundo y de la carne.

Yeshúa, el “Dos Campamentos”: Ya’akov divide a su pueblo en shney
majanot (dos campamentos – Génesis 32:9) para asegurar la supervivencia.
Yeshúa haMashíaj es el mediador que unifica las “Dos Casas” de Israel y al
creyente de las naciones en un solo cuerpo, el Kahal. La división de
Ya’akov es una sombra de la eventual reunificación bajo el Único Pastor
(Yeshúa).

Notas de los Primeros Siglos: Los primeros creyentes Nazarenos enfatizaron
la Tevilah (inmersión) como el cruce del Jordán (Yardén). Ya’akov cruza el
Yardén “con mi vara” (Génesis 32:11), tipificando un viaje de fe y dependencia.
En el Brit Hadasháh, Yeshúa también cruza el Yardén al inicio de Su ministerio
(Su Tevilah), identificándose con el camino de retorno y renovación de Israel. La
fe judío mesiánica ve a Yeshúa como el verdadero Pacto que nos lleva de
regreso a la tierra de la promesa (el Reino).

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematría

Léxico – Jesed (חֶסֶד): En Génesis 32:11, Jesed se traduce como “bondad” o
“favor inmerecido”. Ya’akov lo usa junto a Emet (אֱמֶת – verdad, fidelidad). Esta
combinación describe la naturaleza pactual de Adonái: Su bondad es una
manifestación de Su fidelidad inmutable. Yeshúa haMashíaj es la encarnación
perfecta de Jesed v’Emet (Gracia y Verdad).



| 14

Guematría – Katonti (קָטֹנְתִּי): El valor numérico de Katonti (“pequeño
soy”) es 686. Curiosamente, si se escribe la palabra en su forma malé
(completa), se pueden encontrar conexiones con el nombre de Elohím,
reforzando que la humildad de Ya’akov es una oración poderosa que accede a la
grandeza del Eterno.

6. Análisis Profundo de la Aliyáh

Análisis y Comentario Judío y Mesiánico de la Aliyáh

La Aliyáh 1 de Vayishlaj es un estudio de caso sobre la gestión del miedo y la
activación de la fe. Ya’akov no ignora la amenaza de Esav; utiliza la razón (dividir
el campamento) y la estrategia (enviar regalos), pero su acción más crucial es la
oración.

Doble Naturaleza de la Respuesta:
Esfuerzo Humano (Hishtadlut): Los regalos (la ofrenda), la diplomacia y1.
la división de los bienes. Esto es la sabiduría práctica, la planificación.
Confianza en la Promesa (Emunáh): La oración. Esta es la sabiduría del2.
Reino, el reconocimiento de que la victoria final no proviene de la fuerza
de las manos, sino de la boca de Adonái.

Conexión con el Brit Hadasháh: El pasaje de Mateo 5:23-24, que exige la
reconciliación, nos enseña que el regalo o la ofrenda (la estrategia de Ya’akov) no
tiene valor si no hay paz interior y con el hermano. Yeshúa nos llama a no solo temer
a Esav, sino a amarlo.

Análisis de Haftaráh y Brit Hadasháh asociados

La Haftaráh (Abdías) establece que el conflicto Ya’akov-Esav terminará en juicio
divino a favor de Ya’akov. El Brit Hadasháh (Mateo) establece el Mitzváh
(mandamiento) de cómo debe vivir Ya’akov hasta que ese juicio se manifieste.

Brit Hadasháh y la Toráh: Yeshúa no anula la Toráh; la hace más profunda.
La Ley (Toráh) dice “no matarás” (la agresión de Esav). Yeshúa dice: la Ley es
tan profunda que la ira contra tu hermano (el corazón de Esav) ya es un pecado
que impide tu adoración. La reconciliación con el hermano es el verdadero
servicio del Templo en el Reino.



| 15

7. Tema Más Relevante de la Aliyáh

Tema Central: La Dependencia del Pacto y la Reconciliación Fraternal.

La importancia de este tema es que la vida del Patriarca (Ya’akov), y por extensión la
vida del pueblo de Israel, se basa enteramente en la Promesa (Pacto), no en el
poder humano o la astucia. Ya’akov, ahora “Israel” (nombre que recibirá en la Lucha
del Yabók), debe aprender a apoyarse en la palabra de Adonái: “Y haré bien contigo”
(Génesis 32:10).

Relación con las Enseñanzas de Yeshúa y la Obra Mesiánica:

Yeshúa haMashíaj es el Sí y el Amén a todas las promesas de Adonái.

La dependencia del Pacto: Yeshúa enseñó: “Buscad primero el Reino de1.
Elohím y Su justicia, y todas estas cosas os serán añadidas” (Mateo 6:33). Este
es el eco directo de la oración de Ya’akov. Ya’akov no pide riquezas, sino
seguridad. Yeshúa nos enseña a buscar la seguridad del Reino.
La Reconciliación: El tema central se conecta perfectamente con la enseñanza2.
de Yeshúa en Mateo 5:23-24. La obra de Yeshúa en el Madero (Poste) fue la
reconciliación fundamental entre la humanidad y Adonái, y entre las distintas
partes de la Kehiláh. El hombre no puede reconciliarse con Adonái sin primero
reconciliarse con el prójimo (su hermano Esav). Yeshúa es el Cordero de Pésaj
que facilita la paz (Shalom) que necesitamos para hacer la paz.

Conexión con los Moedim de Elohím

Esta Parashá se conecta temáticamente con Yom Kippur (Día del Perdón y
Expiación).

Yom Kippur (Día de la Expiación): El concepto rabínico es que Yom Kippur
expía los pecados entre el hombre y Adonái, pero no los pecados entre el
hombre y su prójimo, a menos que primero se haya buscado la reconciliación y
el perdón del prójimo. Ya’akov, al buscar la reconciliación/apaciguamiento con
Esav antes de encontrarse con Adonái en el Yabók (el encuentro nocturno, que
es la culminación de este tema), establece el principio de Yom Kippur: la
expiación comienza con la reparación fraternal.
Yeshúa y Yom Kippur: Yeshúa, como nuestro Kohen Gadol (Sumo Sacerdote)
celestial, hizo la expiación final. Pero Su enseñanza en Mateo 5:23-24 nos dice
que nuestra parte es el arrepentimiento práctico que se demuestra al buscar
la paz, el Shalom, con nuestro “Esav”.



| 16

8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah

Profecías Mesiánicas y Reflexión

La narrativa de Vayishlaj está impregnada de elementos que apuntan al Redentor. La
promesa clave para Ya’akov, que él mismo cita, es la base de toda profecía
mesiánica: Adonái hará bien con él, protegiendo a Su simiente, que es Yeshúa
haMashíaj.

Métodos para Descubrir a Mashíaj en esta Aliyah:

Tipos (Tipologías): Ya’akov, al dividir sus bienes en dos campamentos (shney1.
majanot – Génesis 32:8), es un tipo de la Seguridad Mesiánica. Yeshúa es
nuestro doble campamento: Su Deidad nos asegura en lo celestial, y Su
humanidad en la tierra. No importa qué venga, Yeshúa garantiza la
supervivencia.
Sombras (Tzelalim): La lucha inminente con Esav es la sombra de la batalla2.
final del Mashíaj contra Edom (la maldad personificada, el espíritu del mundo)
profetizada en la Haftaráh.
Patrones Redentores (Tavnitot): El patrón es: Amenaza Extrema →3.
Oración de Humildad → Intervención Divina/Transformación. Este es el
patrón de la redención de Israel y del individuo en Yeshúa. La Oración de
Ya’akov es una Tefiláh de fe absoluta en la Palabra de Adonái (Génesis 32:10).
Nombres y Títulos Proféticos: El título que Ya’akov le da a Adonái: Elohím4.
Avoteinu (Elohey de nuestros Padres). Yeshúa se presenta como la
encarnación de este Elohím, el mismo Adonái, el Ejad, que habló a Avraham,
Yitzjak y Ya’akov.
Análisis Lingüístico: El uso de Malajím (מַלְאָכִים – Génesis 32:4) subraya5.
la realidad de los mensajeros divinos. Yeshúa es el Malaj del Pacto (Malaquías
3:1), el mensajero por excelencia que hace la paz (reconciliación) entre Ya’akov
y su hermano.
Cumplimientos Tipológicos en el Brit Hadasháh: El principio de6.
reconciliación (Mateo 5:23-24) es el cumplimiento ético de la crisis de
Vayishlaj. La paz no se compra con regalos (la estrategia de Ya’akov), sino que
se establece por el cambio radical del corazón y la acción restauradora, que
Yeshúa hace posible.



| 17

9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apócrifos

Midrashim Relevantes

Midrash Rabbah (Bereshit Rabbah 75:4): Este Midrash aborda la ansiedad
de Ya’akov. Se pregunta por qué Ya’akov temió tanto si Adonái le había
prometido protección. La respuesta es que Ya’akov temía que el pecado pudiera
haberle hecho perder el mérito de esa promesa. Su temor era una preocupación
por su estado espiritual, no por el poder de Esav, reflejando que incluso el
justo teme la justicia de Elohím si ha fallado. Esta interpretación refuerza la
enseñanza de Yeshúa: la rectitud del corazón es el factor decisivo.
Midrash Tanjuma (Vayishlaj 2): Se conecta el katónti (pequeño soy) de
Ya’akov (Génesis 32:11) con su humildad. El Midrash dice que Ya’akov estaba
contando todas las bendiciones que había recibido, y se consideró indigno de
ellas, temiendo que su mérito ya se hubiera agotado. Esta humildad es el
camino del Mashíaj (Filipenses 2:5-8), quien se hizo “pequeño” para nuestra
redención.

Targumím

El Targum Onkelos y el Targum Yonatán tienden a ser parafrásticos y a menudo
añaden detalles teológicos o defensivos.

Targum Yonatán sobre Génesis 32:4: Este Targum a menudo expande la
idea de los malajím de la Toráh a la idea de ángeles reales y no solo
mensajeros humanos. El Targum Yonatán dice que Ya’akov envió mensajeros,
pero cuando llegaron a Esav, este les preguntó sobre los “dos campamentos de
ángeles” que lo protegían. Esto intensifica la certeza de que Adonái estaba con
Ya’akov, haciendo aún más profundo el temor y la oración de Ya’akov. El
Targum sugiere que Esav era consciente del favor divino sobre su hermano, lo
que hace su posterior acercamiento (Génesis 33) aún más complejo.

Apócrifos Relacionados

Jubileos (Libro de los Jubileos): Este libro, muy popular en la época del
Segundo Templo (y conocido en Qumrán), desarrolla la historia de la enemistad
de Ya’akov y Esav como una lucha cósmica entre el bien y el mal. En Jubileos, el
destino de Edom está sellado por su maldad, reafirmando la visión de la
Haftaráh. Esto le da un contexto de guerra santa a la confrontación de
Vayishlaj, lo que hace que la decisión de Ya’akov de orar y apaciguar sea aún
más noble y mesiánica.



| 18

10. Mandamientos Encontrados o Principios y Valores

Aunque Vayishlaj no contiene Mitzvot legislativas explícitas (como en Levítico),
revela principios éticos (valores) fundamentales del Reino:

Principio del Hishtadlut (Esfuerzo Humano Planificado): Ya’akov se1.
prepara estratégicamente para la amenaza (Génesis 32:8-9). Valor: La fe no es
pasividad; es la combinación de esfuerzo humano responsable y confianza
divina.
Principio de la Prioridad de la Oración (Tefiláh): La oración de Ya’akov2.
(Génesis 32:10-13) es su arma principal. Valor: Reconocer la soberanía de
Adonái sobre el esfuerzo. Este principio se aplica en el Brit Hadasháh como la
necesidad de orar sin cesar (1 Tesalonicenses 5:17).
Principio de la Humildad (Anaváh) y el Jesed: La confesión de Ya’akov:3.
“Katonti mi-kol ha-jasadím” (Génesis 32:11). Valor: La verdadera riqueza
espiritual es la humildad y el reconocimiento de que toda bendición es jesed
(gracia inmerecida).
Principio de la Reconciliación Fraternal: Precedido por el terror de Ya’akov4.
y cumplido por la enseñanza de Yeshúa (Mateo 5:23-24). Valor: La paz con el
prójimo (Esav) es fundamental para la paz con Adonái. El Mitzváh de amar al
prójimo se aplica primero al que es hostil.

11. Preguntas de Reflexión

Si la promesa de Adonái a Ya’akov era incondicional (“haré bien contigo” –1.
Génesis 32:10), ¿qué nos enseña el temor de Ya’akov sobre la relación entre la
promesa divina y la responsabilidad espiritual (el mérito personal) en la vida del
creyente mesiánico?
En la oración de Ya’akov, el Jesed (Bondad) y el Emet (Fidelidad) de Adonái son2.
inseparables. ¿Cómo se manifiestan estas dos cualidades, Jesed v’Emet, de
forma suprema en la persona y obra de Yeshúa haMashíaj?
Yeshúa en Mateo 5:23-24 pone la reconciliación con el “hermano” antes de la3.
ofrenda a Elohím. ¿Cómo desafía esto nuestra comprensión moderna del
“servicio espiritual” en la Kehiláh, y qué implicaciones tiene para nuestra
Tefiláh personal?
La Haftaráh (Abdías) promete el juicio final sobre Edom/Esav por su orgullo y4.
violencia. ¿Cómo equilibramos la obligación mesiánica de buscar la paz con
nuestro “Esav” (Mateo 5) con la certeza profética de que el espíritu de Edom



| 19

será eventualmente juzgado (Abdías)?
Ya’akov cruza el Yardén con solo su vara, y regresa con “dos campamentos”.5.
¿De qué manera la “vara” (símbolo de autoridad, pobreza o liderazgo) de
Yeshúa haMashíaj, en Su Lucha y Su Madero, se convierte en la fuente de la
prosperidad y la seguridad de Su Reino (los “dos campamentos”)?

12. Resumen de la Aliyáh

La Aliyáh 1 de Parashá Vayishlaj es un prólogo a la transformación de Ya’akov. El
patriarca regresa a la Tierra Prometida enfrentando su miedo más grande: la
confrontación con su hermano Esav, que viene con cuatrocientos hombres. Su
respuesta es tripartita: Diplomacia (regalos), Estrategia (dividir los campamentos)
y Oración de Fe. El evento clave es su humilde oración, donde apela a la fidelidad
(Emet) de Adonái basada en las promesas a Avraham e Yitzjak, reconociendo su
indignidad (katónti) y la inmensidad del Jesed (bondad inmerecida) recibido.

Aplicación en Mashíaj: El conflicto Ya’akov-Esav es un Tzélal (sombra) del conflicto
entre el Reino de Elohím y el mundo orgulloso. Yeshúa haMashíaj, la encarnación de
Jesed v’Emet, es el único que nos saca del temor del juicio (Esav) y nos permite la
verdadera reconciliación (Mateo 5:23-24). Él es el cumplimiento de la promesa de
Adonái de hacer bien con Su pueblo, siendo Él mismo la seguridad total (los “dos
campamentos”) para la Kehiláh.

13. Tefiláh de la Aliyáh

Oración basada en Génesis 32:10-13

Adonái Elohím, Elohey de Avraham y Elohey de Yitzjak, Te doy gracias porque Tu
Nombre es Fidelidad (Emet) y Bondad Inmerecida (Jesed). Confieso, como Tu
siervo Ya’akov, que soy pequeño (katónti) ante toda la benevolencia y la verdad que
has derramado sobre mi vida. Yo era solo un viajero con mi vara, y por Tu mano me
has llevado a ser “dos campamentos” de bendición.

MarYah Yeshúa haMashíaj, Te ruego que me salves hoy de la mano de mi “Esav”,
de la mano de todo temor, orgullo y de toda amenaza de conflicto. Dame la gracia de
Tu Ruaj HaKodesh para priorizar la paz y la reconciliación con mi hermano antes
que cualquier servicio o rito que yo Te ofrezca. Que Tu Madero sea mi refugio, y que
Tu Reino, el verdadero Tziyyón, sea mi única morada y esperanza, tal como lo
prometiste. Que el juicio profético sobre el orgullo (Edom) se cumpla primero en mi



| 20

propio corazón, para que yo viva en la humildad que te agrada. Amén.

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

https://torahviviente.com

