Bfy TORAH VIVIENTE

Listen to this article

Génesis 32:4-12
Abdias 1:1-21 (El juicio contra Edom y la restauracion de Yaakov)
Mateo 5:23-24 (Reconciliacion con el hermano antes de presentar la ofrenda)

iShalom U’Vraja!

Permitanme comenzar dandoles la mas cordial bienvenida a este estudio profundo y
exhaustivo de la Parasha 08 Vayishlaj, desde la inigualable 6ptica del Reino de
Yeshuia haMashiaj. Nuestro objetivo es sumergirnos en las profundidades de la
Torah, los Profetas y el Brit Hadashdah, revelando la continuidad majestuosa del plan
de redencion del Eterno, quien es Ejad, un solo y mismo Adonai [JJJ[] manifestado en
Yeshuia haMashiaj. Es, en mi opinion, una labor de profundo amor y respeto por las
Escrituras que seamos capaces de desentrafar los tesoros escondidos que apuntan,
invariablemente, a nuestro Rey. Preparense para una inmersion académica, histdrica
y, sobre todo, espiritualmente vivificante.

1. Bereshit - Génesis 32:4-12 (Aliyah 1)

Esta Aliyah nos presenta el angustioso pero crucial momento en que Ya’akov (Jacob)
se prepara para el encuentro con su hermano Esav (Esau), un evento cargado de
tensién, temor, y dependencia total de Adonai. Es el drama de la reconciliacién y la
confrontacion de promesas.

Génesis (Bereshit) 32:4-12

Texto Hebreo (Tiberiano) Fonética (Tiberiana) Traduccion Palabra por

Palabra
00000000000 O Va-yish-laj Y envio
0000000 Ya-a-kév Ya'akov
0000000000 Mal-a-jim Malajim (mensajeros/angeles)
00000000 Le-fa-nav Delante de él
0000000000 El-'E-s&v Hacia Esav
0oooda A-jiv Su hermano



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo (Tiberiano) Fonética (Tiberiana) Traduccion Palabra por

Palabra
0000000 Ar-tzdh A la tierra de
0000000 Se-ir Se’ir
000000 S’déh Campo de
0000000 E-dom Edom.
Oo00ooo O Va-ye-tzav Y ordend
00000 O-tam A ellos
Oooood Le-mor Diciendo
0aoo Koh Asi
Oo00o0000 To-m’ran Diréis
00000000 La-a-do-ni A mi Adén
0000000 Le-‘E-sav A Esav
0aoc Koh Asi
0aoo0 A-mér Dijo
000000000 Av-d’-ja Tu siervo
0000000 Ya-a-kov Ya'akov
000000000 Im-La-van Con Lavan
000000000 Gar-ti Residente fui (moré)
0000000 Va-é-jar Y me demoré
00000000000 Ad-‘a4-tah Hasta ahora.
00000000000 O Va-ye-hi-li Y lleg6 a ser para mi
0oooa Shor Buey
00000000 Va-ja-mor Y asno
0o Tzon Rebaiio
0000000 Ve-‘é-ved Y siervo
0000000000 Ve-shif-jah Y sierva
O000o000oo00 Va-esh-le-jah Y envié
Ooo0oooon Le-ha-gid Para anunciar
O0o0o0oo La-a-do-ni A mi Adén
Oo00000oooO Lim-tzo-jén Para hallar favor
O000000000oO Be-‘ey-né-ja En tus ojos.
00000000000 O Va-ya-shu-va Y regresaron
H000000000000 Ha-mal-a-jim Los malajim (mensajeros)
0000000000 El-Ya-a-kév Hacia Ya’akov
NEENEN Le-mor Diciendo
000000 Ba-nu Vinimos

| 2



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo (Tiberiano) Fonética (Tiberiana)

[000000O000
[000000oO0
00000

[000d0
[0oo00o0ooa0
f0o000ooOd
O000d0

Ooo0d

[Oo0000
[O000000o 0
[O00000

[0000
[O0000o0

oo

[O0000o0
[O0000oog
Ooo0do

Ooo0do
[0O0000DO00Cog
[Oo000ooO00oog
[O0000Coo00oog
fOo000oo
[O0000Cog
[O0000000 0
[O00000oOd
[000d0
[000000oO00C0oGg
H00000n
Ooo00oooOd
Hooo0do
OOo000ooOd
[O00000ooa0
[O00000ooa0
[O000000o 0
[O00000

El-a-ji-ja
El-‘E-sav
Ve-gam
Ho-1éj
Lik-ra-t’-ja
Ve-ar-ba
Me-6t

Ish

Im-mo
Va-yi-ra
Ya-a-kov
Me-6d
Va-yé-tzer

Lo

Va-ya-jatz
Et-ha-‘am
A-sher

It-to
Ve-et-ha-tzén
Ve-et-ha-ba-kar
Ve-ha-g’-ma-lim
Lish-néy
Ma-ja-nét
Va-y6-mer
Im-ya-vo
‘E-sav
El-ha-ma-ja-néh
Ha-a-jat
Ve-hi-ka-hu
Ve-ha-yah
Ha-ma-ja-néh
Ha-nish-ar
Lif-ley-tah
Va-y6-mer
Ya-a-kov

Traduccion Palabra por
Palabra

Hacia tu hermano
Hacia Esav

Y también

Va (camina)

A tu encuentro
Y cuatro
Cientos

De hombre

Con él.

Y temio
Ya’akov

En gran manera
Y se angustio
El

Y dividid

A la gente

Que

Con él

Y a las ovejas

Y a las vacas

Y a los camellos
En dos
Campamentos.
Y dijo

Si viene

Esav

Hacia el campamento
El uno

Y lo hiere
Entonces sera
El campamento
El restante

Para escape (supervivencia).

Y dijo
Ya’akov

| 3



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo (Tiberiano) Fonética (Tiberiana)

[000000
00000
[O0000Cog
[0000000
Hoo0d
Hooo0do
O000d0
OOo00do
[0000

[0000
[O00000oOa
[O00000O0000oo00
[000000O000
[O0000o0

[O00000000 00

[000d0
Ooo00oooOd
CO00000O0000o000
O000d0

fOoo000oo

ooo

[O0000oog

0000

[O0000Cog
[O00000oOd
(0000000000000
[000d0

[0000000
fooo0ooo
fooo0ooo
fooo0ooog
[O000000000 0o
ooo

[00000

E-lo-héy
A-vi
Av-ra-ham
Ve-lo-héy
A-vi
Yitz-jék
Adonai
Ha-o-mér
E-lay

Shuv
Le-ar-tz’-ja
Ul-mo-lad-t’-ja
Ve-ey-ti-vah
Im-ma3j

Ka-ton-ti

Mi-kol
Ha-ja-sa-dim
U-mi-kol-ha-e-mét
A-sher

A-si-ta

Et

Av-dé-ja

Ki

Ve-mak-li
A-var-ti
Et-ha-yar-dén
Ha-zéh
Ve-‘a-tdh
Ha-yi-ti
Lish-néy
Ma-ja-not
Ha-tzi-1é-ni
Na

Mi-yad

Traduccion Palabra por
Palabra

Elohey de
Mi padre
Avraham

Y Elohey de
Mi padre
Yitzjak
Adonai

El que dice
A mi
Regresa

A tu tierra
Y a tu parentela
Y haré bien
Contigo.

Pequeno soy (he sido
disminuido)

De todo

Los jesed (favores/bondades)
Y de toda la verdad/fidelidad
Que

Hiciste

(marca objeto)

Tu siervo

Porque

Con mi vara

Crucé

El Yardén (Jordan)

Este

Y ahora

Yo llegué a ser

En dos

Campamentos.

Salvame

Por favor/ahora

De la mano de

| 4



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo (Tiberiano) Fonética (Tiberiana) Traduccion Palabra por

Palabra
0aoo0 A-ji Mi hermano
AN Mi-yad De la mano de
0000oa ‘E-sav Esav
0000 Ki Porque
0dooa Ya-ré Temeroso estoy
0000000 A-no-ji Yo
000 O-té De él
HNUO0000ooon Pen-ya-vé No sea que venga
0000000000 Ve-hi-ka-ni Y me hiera
0ad Em Madre
000000000000 Al-ba-nim Sobre hijos.

Traduccion Literal al Espanol (Génesis 32:4-12):

Y envio Ya'akov malajim delante de él hacia Esav su hermano, a la tierra de Se'ir,
campo de Edom. Y ordené a ellos, diciendo: Asi diréis a mi Addn, a Esav: Asi dijo tu
siervo Ya’'akov: Con Lavan residente fui y me demoré hasta ahora. Y llego a ser para
mi buey y asno, rebafio y siervo y sierva. Y envié para anunciar a mi Adoén, para
hallar favor en tus o0jos. Y regresaron los malajim hacia Ya’akov, diciendo: Vinimos
hacia tu hermano, hacia Esav, y también él va a tu encuentro, y cuatro cientos de
hombre con él. Y temid Ya’akov en gran manera y se angustié €él. Y dividié a la gente
que con él, y a las ovejas, y a las vacas, y a los camellos, en dos campamentos. Y dijo:
Si viene Esav hacia el campamento el uno y lo hiere, entonces sera el campamento el
restante para escape (supervivencia). Y dijo Ya’akov: Elohey de mi padre Avraham, y
Elohey de mi padre Yitzjak, Adondi que dice a mi: Regresa a tu tierra y a tu
parentela, y haré bien contigo. Pequeno soy (he sido disminuido) de toda la bondad
(jesed) y de toda la fidelidad que hiciste con tu siervo, porque con mi vara crucé este
Yardén (Jordan), y ahora yo llegué a ser en dos campamentos. Salvame, por favor, de
la mano de mi hermano, de la mano de Esav, porque temeroso estoy yo de él, no sea
que venga y me hiera madre sobre hijos.

Comentario Mesianico de la Porcion de la Torah

Este pasaje, con su profunda carga de vulnerabilidad y fe, es una de las mayores
revelaciones tipoldgicas de Yeshua haMashiaj.

El encuentro inminente entre Ya’'akov y Esav simboliza la tensién eterna entre la
Gracia (Ya’akov), portadora del pacto, y la Carne (Esav/Edom), que desprecia la
primogenitura. Ya’akov, cuyo nombre significa “el que sujeta el calcafiar” o

| 5



Bfy TORAH VIVIENTE

“suplantador”, regresa a la tierra de la promesa como un hombre de riqueza, pero
lleno de un terror humano muy palpable. El acto de enviar malajim (000000000 -
mensajeros o angeles) es significativo: es un intento humano de mediacién, aunque
la verdadera mediacién ya habia sido establecida por Adonai mismo.

El climax mesidnico de esta seccidén no es la estrategia de dividir el campamento
(Génesis 32:8), sino la oracion de Ya’akov (Génesis 32:10-13), que se convierte en un
modelo de Teshuvah (arrepentimiento/retorno) y dependencia. Ya'akov se
humilla (katonti - “pequeno soy”), reconociendo que su prosperidad no es mérito
propio, sino el resultado del jesed (bondad inmerecida) y la emet (fidelidad) de
Adonadi. Esta oracion, que invoca al “Elohey de mi padre Avraham y Elohey de mi
padre Yitzjak”, apela a la fidelidad del Pacto mismo, el cual es confirmado en Yeshua
haMashiaj.

Yeshua haMashiaj como la mediacion y el refugio:

1. El Verdadero Mensajero (Malaj): Yeshua es el supremo Malaj (Mensajero) y
Mediador. Mientras Ya’akov envia mensajeros a Esav, Yeshua es la Palabra
(Davar) y el Mensaje vivo. El es la perfecta estrategia de supervivencia, pues
por El la Kehildh no necesita dividirse, sino unirse bajo Su proteccion.

2. El Clamor de la Vulnerabilidad: El temor de Ya’akov (“No sea que venga y
me hiera madre sobre hijos” - Génesis 32:12) es el clamor del alma ante el
juicio inminente. Yeshua, en el Madero, tomo sobre Si ese juicio para que Su
pueblo no fuera herido. El es el refugio inexpugnable que Ya’akov buscaba en
su division de campamentos.

3. El Jesed que se Cumple: La confesidon de Ya’'akov sobre la superabundancia
del jesed de Adonai (Génesis 32:11) es una prefiguracién del jesed supremo que
se manifiesta en el Brit Hadashah a través del sacrificio de Yeshua. Es la
bondad inmerecida que no solo permite la supervivencia, sino la reconciliacion
final y completa, un tema que se conecta de manera directa con el pasaje del
Brit Hadashah (Mateo 5:23-24). Ya’akov busca limtzd jén (hallar favor) ante
Esav; Yeshua es el Favor (Gracia) de Elohim para toda la humanidad.

2. Haftarah: Abdias 1:1-21 (El Juicio Contra Edom)

La Haftardh, el texto profético que acompana la lectura de la Torah, se selecciona
por sus paralelismos tematicos. En este caso, la conexién es obvia: La confrontacion
de Ya’akov (Israel) y Esav (Edom), que culmina en un juicio profético contra la
descendencia de Esav.



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto (Abdias 1:1-4)

Texto Hebreo (Tiberiano) Fonética (Tiberiana)

[0oodo o
H0oo000ooOd
o000

O000d
OOo00dn
O00000
fOo000oo
[O0000oog
[O00000oOa
[0000
[00000
[000d0
(000000000
Hooo0do
Ooo0do
OOo000ooOd
OOo00dn
[O0000DO00Cog
f0o0ao o
[0000
[O00000oOa
[O00000oOd
[000000
[000d0
[000d0
Oooodo o
Hooo0do
[0o00000oo00
f0oo000oo
[Oo000ooOa
[0000
O00000
[O0000Cog

Ja-zén
O-vad-yah
Koh
A-mar
Adonai
Adonai
Le-e-dom
Sh’'mu-ah
Sha-ma-nu
Me-ét
Adonai
Ve-tzir
Ba-go-yim
Shu-13j
Ki-mu
Ve-na-ki-mah
A-1é-ha
La-mil-ja-mah
Hi-néh
Ka-ton
Ne-ta-ti-ja
Ba-go-yim
Ba-zly
At-tdh
Me-od
Z’-don
Lib-b’-j&
Hi-shi-é-ja
Shoj-ni
Be-jag-vey
Sé-la
Me-rém
Shiv-to

Traduccion Palabra por

Palabra

Vision de

Ovadiah (Abdias).
Asi

Dijo

Adondi

(Nombre inefable)
Respecto a Edom
Un reporte
Hemos oido

De parte de
(Nombre inefable)
Y un embajador
Entre las naciones
Ha sido enviado
Levantaos

Y levantémonos
Contra ella

Para la guerra.
He aqui

Pequeno

Te he hecho
Entre las naciones
Despreciado

Eres tu

En gran manera.
La soberbia de

Tu corazon

Te ha enganado
Ta que habitas

En las hendiduras de
La roca

La altura de

Su morada

| 7



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo (Tiberiano) Fonética (Tiberiana)

Traduccion Palabra por
Palabra

0000 O-mér Que dice
0000000000 Bil-va-vo En su corazoén
add Mi ¢Quién
0000000000 Yo-ri-dé-ni Me bajara
000000 A-retz Ala tierra?
0ood a Im Si
0000000000 Tag-bi-ah Te alzas
0000000000 Ka-né-sher Como el aguila
Jooooon Kin-né-ja Tu nido
0oodoa Ve-im Y si

0a0oa Beyn Entre
0000000000 Ko-ja-vim Las estrellas
00000 Sim Pones
O000o000oo00 Me-shu-a-té-ja Tu morada
0000000 Mi-sham Desde alli
0000000000 O-ri-d’-ja Te bajaré
0000000000000 Ne-im-Adonai Declaraciéon de Adonai.

Traduccion Literal (Abdias 1:1-4):

Vision de Ovadiah (Abdias). Asi dijo Adonai (JJJ0) respecto a Edom: Un reporte
hemos oido de parte de Adonai (J0), y un embajador entre las naciones ha sido
enviado: Levantaos, y levantémonos contra ella para la guerra. He aqui, pequeno te
he hecho entre las naciones; despreciado eres ti en gran manera. La soberbia de tu
corazon te ha engafado, tu que habitas en las hendiduras de la roca, la altura de su
morada, que dice en su corazon: ¢Quién me bajara a la tierra? Si te alzas como el
aguila tu nido, y si entre las estrellas pones tu morada, desde alli te bajaré,
declaracion de Adonai ((000).

Comentario Mesianico

Explicar como la Haftarah se conecta con la Parasha y como los temas
abordados se relacionan con las promesas mesianicas.

La conexion es la relacion intrinseca y conflictiva entre Ya’akov (Israel) y Esav
(Edom). En la Parashda Vayishlaj, Ya'akov esta aterrorizado ante la perspectiva de la
venganza de Esav. La Haftardh de Ovadiah (Abdias) es la respuesta profética a largo
plazo a esa ansiedad: Edom, la descendencia de Esav, sera juzgada por su zadon

| 8



Bfy TORAH VIVIENTE

(000000 - soberbia) y su maltrato al pueblo de Ya’akov. La profecia declara la
aniquilaciéon de Edom y la restauracion final de Israel.

El juicio contra Edom se enfoca en su orgullo (Abdias 1:3), la confianza en su
fortaleza geografica (“hendiduras de la roca”), y su violencia fraternal contra

Ya'akov (Abdias 1:10-14). Edom (el mundo que se exalta a si mismo) sera derribado.

Promesas Mesianicas:

El cumplimiento de esta profecia esta directamente relacionado con el
establecimiento del Reino de Yeshua haMashiaj.

1. El Juicio y lIa Redencion: El Juicio contra Edom (que tipifica las fuerzas que se

oponen al Pueblo del Pacto) es un tema recurrente en los Profetas, y el Brit

Hadashah lo vincula al juicio final (Isaias 63:1, que a menudo se aplica a Yeshta
el Guerrero). Yeshua, en Su segunda venida, es quien consumara la victoria de
Ya'akov sobre Esav (la carne y el orgullo) y establecera la soberania de Su
Reino.

. El Monte Tziyyon (Sion) como Refugio: Abdias concluye con la promesa: “Y
subira gente salvada en el Monte Tziyyon para juzgar al Monte Esav; y el reino
sera de Adondi” (Abdias 1:21, Traduccion Literal). Este verso es la
quintaesencia mesianica. El Monte Tziyyon representa el gobierno de Yeshua
haMashiaj. El no solo es el Juez que derriba el orgullo de Edom, sino que El
mismo es el Reino (el Maljut) de Adondi. La profecia pasa del terror de Ya'akov
(Vayishlaj) a la certeza de la victoria de Adonai sobre el orgullo humano (Edom).

Aplicacion Espiritual

La Haftardh, conectada con la angustia de Ya’akov, nos ensefa sobre la confianza

definitiva en Adonai. Espiritualmente, Edom representa el Yetzer HaRd (la
inclinacion al mal), la parte de nuestra alma que actiia con autosuficiencia y
soberbia, o0 que intenta vivir en las “hendiduras de la roca” de su propia fuerza.

Para los creyentes en Yeshua haMashiaj, la aplicacion es doble:

1. Reconciliacion Antes de la Ofrenda: Nos prepara para el mandamiento del

Brit Hadashah (Mateo 5:23-24): antes de presentarnos ante Adonai (Tziyyon),
debemos buscar la reconciliacion con el “hermano” (Esav), resolviendo el
conflicto interno y externo.

. Esperanza en el Reino: La promesa de que “el reino sera de Adondi” (Abdias
1:21) es la esperanza inmutable. No importa la amenaza de los “cuatrocientos
hombres” de Esav, el futuro y el juicio final estan asegurados en la mano de
Adonai. Nuestra fe en Yeshua, que es MarYah (Sefior) y el Rey de Tziyydn, nos

| 9



Bfy TORAH VIVIENTE

asegura que el orgullo (Edom) sera humillado y Su reino, manifestado en Su

Kehilédh, reinara.

3. Brit Hadashah: Mateo 5:23-24

Este pasaje es la antitesis espiritual de la confrontacion entre Ya’akov y Esav. Yeshua
ensefa que la reconciliacion con el hermano debe tener prioridad sobre el servicio a
Elohim, llevando el mandamiento de Ahavat Re’a (amar al préjimo) a su expresion

mas elevada.
Texto (Peshita)

Mateo 5:23-24

Texto Arameo
(Siriaco Oriental)

[O0000 0000 Doodo
[000 COo000
0000 00000 0o
[0000

[0 000 0oodo
000 000
000000 000 bood
00000 0o0d

000 00000

00000 DooOo
O00000 0000 aa
[O0000 00d 0o
[0000

Fonética (Siriaca
Oriental)

In-tin ha-kil t’-ga-re-vin
Qur-ba-na d’-yi-laj

Al mad-b’-ja wa-t'man
Tét-d’-karr

D’-a-jayj i-th 1éh

‘A-1dyj mad-am

Sh’'viq t'man qur-ba-na
D’-yi-laj lu-q’-val
Mad-b’-ja wa-zill
La-q’-dam i-t’-r’-1
‘Am a-jdyj wa-hdy-din
T’a qa-rév qur-ba-na
D’-yi-laj

Traduccion Literal (Mateo 5:23-24):

Traduccion Palabra por
Palabra

Si tu, por tanto, acercas/ofreces
La ofrenda tuya

Sobre el altar, y alli
Recuerdas

Que tu hermano tiene para él
Contra ti algo (alguna cosa),
Deja alli la ofrenda

Tuya, delante de

El altar, y ve

Primero reconciliate

Con tu hermano, y entonces
Ven, ofrece la ofrenda

Tuya.

Si td, por tanto, acercas tu ofrenda sobre el altar, y alli recuerdas que tu hermano
tiene algo contra ti, deja alli tu ofrenda delante del altar, y ve primero, reconciliate

con tu hermano, y entonces ven, ofrece tu ofrenda.

Comentarios Exhaustivos

El concepto de Qurbana (ofrenda/sacrificio) en Arameo estd intrinsecamente ligado

| 10



Bfy TORAH VIVIENTE

al servicio en el Templo y el Mishkdn. Yeshta, como el supremo intérprete de la
Tordah, revoluciona el entendimiento del culto. La pureza de la ofrenda se subordina a
la pureza de la intencion y la rectitud en las relaciones interpersonales.

Conexion con la Torah y Haftarah:

1. Ya’akov y Esav: El pasaje es el cumplimiento ético de la narrativa de Ya'akov y
Esav. Ya’'akov, antes de su encuentro con Esav, hizo preparativos materiales
(Génesis 32:8) y espirituales (oracion en 32:10-12), pero el principio mesianico
exige la accion directa. La “ofrenda” de Ya’akov a Esav (los regalos) fue un
intento de limtzo jén (hallar favor), pero el mandamiento de Yeshua va mas alla:
no es solo hallar favor, sino buscar activamente la reconciliacion (itria -
reconciliarse). Yeshia ensena que la paz fraternal es mas sagrada que
cualquier rito.

2. Juicio de Edom: La Haftardh profetiza el juicio final sobre Edom por su falta de
misericordia y su ira contra Israel. Yeshua previene a Sus seguidores de caer en
el espiritu de Edom/Esav (la ira y la soberbia) al hacer de la reconciliacién un
requisito indispensable para el culto. La ley del Reino exige desarmar al “Esav”
interno y externo.

Reflexion Mesianica: La Divinidad de Yeshua

Este pasaje es una poderosa declaracién de la Deidad de Yeshua haMashiaj. {Por
qué?

» Autoridad Legislativa y Sacerdotal: Yeshua ejerce una autoridad que solo
Adonai [ posee. Al reformular la ley del Qurbana (la ofrenda), Yeshtia no
esta interpretando una ley; El esté legislandola con una autoridad que
trasciende la funcidn sacerdotal. Al decir “deja tu ofrenda”, se coloca como una
autoridad superior al Templo y al sistema de sacrificios.

« Unidad con el Padre: El texto de la Brit Hadashdh nos revela que Yeshua es
MarYah (JJ0J0000 - Sefior) manifestado en la carne. El es Ejad con Adonai. El
Eterno, Adondi, quiere jesed y no sacrificio (Oseas 6:6). Yeshtua, siendo Adon y
Elohim, encarna este principio al declarar que el servicio (la ofrenda) es
inaceptable si el corazén no esta en paz con el préjimo. Su prerrogativa de
definir lo que es aceptable ante Elohim es la prueba de Su Deidad. La
Divinidad de Yeshua se manifiesta en Su capacidad para priorizar la ética del
Reino sobre el rito ceremonial.

|11



Bfy TORAH VIVIENTE

4. Contexto Historico y Cultural

El periodo de la Parasha Vayishlaj, que relata el retorno de Ya’akov a Kena’an
(Canaan), se sitia en un contexto cultural de alianzas tribales y el derecho del clan.

 El Mishkan (Tabernaculo) y los Templos: Aunque la narrativa de Ya’'akov es
anterior al Mishkdn, los rabinos del Segundo Templo entendieron las
interacciones de los patriarcas como la fundacion espiritual del culto de Israel.
La Oracion de Ya’akov (Génesis 32:10-13) fue vista como un servicio
espiritual (pre-templo) tan o mas importante que los sacrificios posteriores. En
el periodo del Primer y Segundo Templo, la practica de la Tefildh (oracion)
como sustituto o complemento al Qurbdn (sacrificio) ya era una ensefianza
central. Yeshua en el Brit Hadashah refrenda esta idea: la ofrenda (sacrificio) no
vale si la oracion (la relacidn con el hermano) esta rota (Mateo 5:23-24).

» Contexto Edomita (Esav): La “tierra de Se’ir” era el hogar de los Horeos, que
Esav y sus descendientes (Edomitas) conquistaron. Los Edomitas, asentados en
el macizo rocoso del Néguev y al este del valle de Aravd, como se menciona en
Abdias, eran famosos por sus fortalezas en las alturas (Petra es un ejemplo
posterior). El conflicto entre Edom e Israel era un constante geopolitico, que
culminé en el periodo del Segundo Templo con los Idumeos (Edomitas
helenizados) siendo incorporados a la nacion judia por la fuerza. Herodes el
Grande, el rey cliente de Roma, era un Idumeo. Esto aflade una capa de ironia
historica a la confrontacién de Ya’akov y Esav: en el tiempo de Yeshta, un
descendiente de Esav reinaba sobre la tierra de Ya’akov.

e Qumran y Escritos Nazarenos: Los escritos de Qumran (Manuscritos del Mar
Muerto) enfatizan la ética comunitaria y la pureza ritual. El pasaje de Mateo
5:23-24 resuena con un énfasis Nazareno y Esenio en la reconciliacion como
un prerrequisito para la comunion santa. La Kehilah Mesianica de los primeros
siglos, que eran la “Nueva Alianza” (en contraste con la “Alianza de la Torah”
preservada en Qumran), prioriz consistentemente las ensefanzas éticas de
Yeshua por encima de la estricta observancia ritual per se, demostrando que la
ley mas elevada es el Amor (Ahavah).

5. Estudio, Comentarios y Conexiones Proféticas
Comentarios Rabinicos (Clasicos y Medievales)

» Rashi (Rabi Shlomo¢ Yitzjaki): Rashi comenta sobre el envio de mensajeros
(Génesis 32:4) que Ya’'akov queria apaciguar a Esav, mostrando que no venia a
reclamar la primogenitura. Sobre la frase “Garti im Lavdn” (000000000

| 12



Bfy TORAH VIVIENTE

N00000000 - “Residente fui con Lavan”), Rashi traduce Garti con la Guematria
(valor numérico) de Taryag (613). El significado oculto es que “Residi con el
malvado Lavan, pero no aprendi de sus obras, y aun mantuve los 613
Mandamientos (Mitzvot)”. Para Rashi, el mensaje de Ya’'akov a Esav es de
fortaleza espiritual bajo adversidad, no solo de humildad.

« Ramban (Najmanides): Ramban interpreta el temor de Ya’akov (Génesis 32:8)
no solo como un miedo natural, sino como una preocupacion de que su mérito
(sus Mitzvot) no fuera suficiente para protegerlo de Esav, cuyo resentimiento
era justo debido al engafio de la bendicion. Ya’akov recurre a la oracion,
confiando no en su propio mérito, sino en la promesa pura de Adondi (Génesis
32:10).

Comentario Judio Mesianico

La humillacién de Ya’akov (katonti mi-kol ha-jasadim - “pequeno soy de toda la
bondad”) es la postura que Yeshua modeld para Su Kehildh. Ya’'akov, el hombre de
las promesas divinas, actua con humildad.

« Vinculo con Yeshua haMashiaj: La confrontacion con Esav (el juicio) y la
subsecuente Lucha en el Yabdk (Génesis 32:25-32) tipifican la experiencia del
creyente ante la amenaza del mundo y de la carne.

> Yeshua, el “Dos Campamentos”: Ya'akov divide a su pueblo en shney
majanot (dos campamentos - Génesis 32:9) para asegurar la supervivencia.
Yeshtiia haMashiaj es el mediador que unifica las “Dos Casas” de Israel y al
creyente de las naciones en un solo cuerpo, el Kahal. La divisién de
Ya’akov es una sombra de la eventual reunificacion bajo el Unico Pastor
(Yeshua).

» Notas de los Primeros Siglos: Los primeros creyentes Nazarenos enfatizaron
la Tevilah (inmersion) como el cruce del Jordan (Yardén). Ya'akov cruza el
Yardén “con mi vara” (Génesis 32:11), tipificando un viaje de fe y dependencia.
En el Brit Hadashah, Yeshia también cruza el Yardén al inicio de Su ministerio
(Su Tevilah), identificandose con el camino de retorno y renovacion de Israel. La
fe judio mesianica ve a Yeshtia como el verdadero Pacto que nos lleva de
regreso a la tierra de la promesa (el Reino).

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematria

» Léxico - Jesed (O000): En Génesis 32:11, Jesed se traduce como “bondad” o
“favor inmerecido”. Ya’'akov lo usa junto a Emet (JJ00 - verdad, fidelidad). Esta
combinacion describe la naturaleza pactual de Adondi: Su bondad es una
manifestacion de Su fidelidad inmutable. Yeshiia haMashiaj es la encarnacién
perfecta de Jesed v'Emet (Gracia y Verdad).

|13



Bfy TORAH VIVIENTE

« Guematria - Katonti (000000000 : El valor numérico de Katonti (“pequeiio
soy”) es 686. Curiosamente, si se escribe la palabra en su forma malé
(completa), se pueden encontrar conexiones con el nombre de Elohim,
reforzando que la humildad de Ya’'akov es una oracién poderosa que accede a la
grandeza del Eterno.

6. Analisis Profundo de la Aliyah
Analisis y Comentario Judio y Mesianico de la Aliyah

La Aliyah 1 de Vayishlaj es un estudio de caso sobre la gestion del miedo y la
activacion de la fe. Ya’akov no ignora la amenaza de Esav; utiliza la razén (dividir
el campamento) y la estrategia (enviar regalos), pero su accién mas crucial es la
oracion.

» Doble Naturaleza de la Respuesta:
1. Esfuerzo Humano (Hishtadlut): Los regalos (la ofrenda), la diplomacia y
la division de los bienes. Esto es la sabiduria practica, la planificacion.
2. Confianza en la Promesa (Emundh): La oracion. Esta es la sabiduria del
Reino, el reconocimiento de que la victoria final no proviene de la fuerza
de las manos, sino de la boca de Adonai.

Conexion con el Brit Hadashah: El pasaje de Mateo 5:23-24, que exige la
reconciliacién, nos ensefa que el regalo o la ofrenda (la estrategia de Ya’akov) no
tiene valor si no hay paz interior y con el hermano. Yeshuia nos llama a no solo temer
a Esav, sino a amarlo.

Analisis de Haftarah y Brit Hadashah asociados

La Haftarah (Abdias) establece que el conflicto Ya’akov-Esav terminara en juicio
divino a favor de Ya’akov. El Brit Hadashah (Mateo) establece el Mitzvdh
(mandamiento) de cémo debe vivir Ya’akov hasta que ese juicio se manifieste.

 Brit Hadashah y la Torah: Yeshda no anula la Tordh; la hace més profunda.
La Ley (Torah) dice “no mataras” (la agresion de Esav). Yeshtua dice: la Ley es
tan profunda que la ira contra tu hermano (el corazén de Esav) ya es un pecado
que impide tu adoracion. La reconciliacion con el hermano es el verdadero
servicio del Templo en el Reino.

| 14



Bfy TORAH VIVIENTE

7. Tema Mas Relevante de la Aliyah
Tema Central: La Dependencia del Pacto y la Reconciliacion Fraternal.

La importancia de este tema es que la vida del Patriarca (Ya’'akov), y por extension la
vida del pueblo de Israel, se basa enteramente en la Promesa (Pacto), no en el
poder humano o la astucia. Ya'akov, ahora “Israel” (nombre que recibira en la Lucha
del Yabdk), debe aprender a apoyarse en la palabra de Adonadi: “Y haré bien contigo”
(Génesis 32:10).

Relacion con las Ensenanzas de Yeshua y la Obra Mesianica:
Yeshtia haMashiaj es el Siy el Amén a todas las promesas de Adonai.

1. La dependencia del Pacto: Yeshua enseno: “Buscad primero el Reino de
Elohim y Su justicia, y todas estas cosas os seran anadidas” (Mateo 6:33). Este
es el eco directo de la oracién de Ya'akov. Ya'akov no pide riquezas, sino
seguridad. Yeshua nos ensefia a buscar la seqguridad del Reino.

2. La Reconciliacion: El tema central se conecta perfectamente con la ensenanza
de Yeshua en Mateo 5:23-24. La obra de Yeshua en el Madero (Poste) fue la
reconciliacién fundamental entre la humanidad y Adonadi, y entre las distintas
partes de la Kehilah. El hombre no puede reconciliarse con Adonai sin primero
reconciliarse con el prdjimo (su hermano Esav). Yeshua es el Cordero de Pésaj
que facilita la paz (Shalom) que necesitamos para hacer la paz.

Conexion con los Moedim de Elohim

Esta Parasha se conecta tematicamente con Yom Kippur (Dia del Perdon y
Expiacion).

* Yom Kippur (Dia de la Expiacion): El concepto rabinico es que Yom Kippur
expia los pecados entre el hombre y Adondi, pero no los pecados entre el
hombre y su préjimo, a menos que primero se haya buscado la reconciliacién y
el perdon del préjimo. Ya'akov, al buscar la reconciliacién/apaciguamiento con
Esav antes de encontrarse con Adonai en el Yabok (el encuentro nocturno, que
es la culminacion de este tema), establece el principio de Yom Kippur: la
expiacion comienza con la reparacion fraternal.

» Yeshua y Yom Kippur: Yeshtia, como nuestro Kohen Gadol (Sumo Sacerdote)
celestial, hizo la expiacion final. Pero Su ensenanza en Mateo 5:23-24 nos dice
que nuestra parte es el arrepentimiento practico que se demuestra al buscar
la paz, el Shalom, con nuestro “Esav”.

| 15



Bfy TORAH VIVIENTE

8. Descubriendo a Mashiaj en cada Aliyah

Profecias Mesianicas y Reflexion

La narrativa de Vayishlaj esta impregnada de elementos que apuntan al Redentor. La
promesa clave para Ya’'akov, que ¢l mismo cita, es la base de toda profecia
mesidnica: Adonai hara bien con él, protegiendo a Su simiente, que es Yeshuia
haMashiaj.

Métodos para Descubrir a Mashiaj en esta Aliyah:

1.

Tipos (Tipologias): Ya'akov, al dividir sus bienes en dos campamentos (shney
majanot - Génesis 32:8), es un tipo de la Seguridad Mesianica. Yeshua es
nuestro doble campamento: Su Deidad nos asegura en lo celestial, y Su
humanidad en la tierra. No importa qué venga, Yeshua garantiza la
supervivencia.

. Sombras (Tzelalim): La lucha inminente con Esav es la sombra de la batalla

final del Mashiaj contra Edom (la maldad personificada, el espiritu del mundo)
profetizada en la Haftarah.

Patrones Redentores (Tavnitot): El patrén es: Amenaza Extrema -
Oracion de Humildad - Intervencion Divina/Transformacion. Este es el
patron de la redencion de Israel y del individuo en Yeshua. La Oracion de
Ya'akov es una Tefildh de fe absoluta en la Palabra de Adonai (Génesis 32:10).
Nombres y Titulos Proféticos: El titulo que Ya’'akov le da a Adonai: Elohim
Avoteinu (Elohey de nuestros Padres). Yeshua se presenta como la
encarnacion de este Elohim, el mismo Adonai, el Ejad, que hablé a Avraham,
Yitzjak y Ya'akov.

. Analisis Lingiistico: El uso de Malagjim (0000000000 - Génesis 32:4) subraya

la realidad de los mensajeros divinos. Yeshua es el Malaj del Pacto (Malaquias
3:1), el mensajero por excelencia que hace la paz (reconciliacion) entre Ya’'akov
y su hermano.

Cumplimientos Tipoldgicos en el Brit Hadashah: El principio de
reconciliacion (Mateo 5:23-24) es el cumplimiento ético de la crisis de
Vayishlaj. La paz no se compra con regalos (la estrategia de Ya’'akov), sino que
se establece por el cambio radical del corazon y la accion restauradora, que
Yeshua hace posible.

| 16



Bfy TORAH VIVIENTE

9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apocrifos
Midrashim Relevantes

 Midrash Rabbah (Bereshit Rabbah 75:4): Este Midrash aborda la ansiedad
de Ya’akov. Se pregunta por qué Ya’akov temi tanto si Adonai le habia
prometido proteccion. La respuesta es que Ya'akov temia que el pecado pudiera
haberle hecho perder el mérito de esa promesa. Su temor era una preocupacion
por su estado espiritual, no por el poder de Esav, reflejando que incluso el
justo teme la justicia de Elohim si ha fallado. Esta interpretacién refuerza la
ensefanza de Yeshua: la rectitud del corazon es el factor decisivo.

« Midrash Tanjuma (Vayishlaj 2): Se conecta el katdnti (pequefio soy) de
Ya’'akov (Génesis 32:11) con su humildad. El Midrash dice que Ya’akov estaba
contando todas las bendiciones que habia recibido, y se consideré indigno de
ellas, temiendo que su mérito ya se hubiera agotado. Esta humildad es el
camino del Mashiaj (Filipenses 2:5-8), quien se hizo “pequefio” para nuestra
redencion.

Targumim

El Targum Onkelos y el Targum Yonatan tienden a ser parafrasticos y a menudo
anaden detalles teoldgicos o defensivos.

« Targum Yonatan sobre Génesis 32:4: Este Targum a menudo expande la
idea de los malajim de la Torah a la idea de angeles reales y no solo
mensajeros humanos. El Targum Yonatan dice que Ya’akov envié mensajeros,
pero cuando llegaron a Esav, este les preguntd sobre los “dos campamentos de
angeles” que lo protegian. Esto intensifica la certeza de que Adonai estaba con
Ya’akov, haciendo ain més profundo el temor y la oracién de Ya’akov. El
Targum sugiere que Esav era consciente del favor divino sobre su hermano, lo
que hace su posterior acercamiento (Génesis 33) aun mas complejo.

Apocrifos Relacionados

« Jubileos (Libro de los Jubileos): Este libro, muy popular en la época del
Segundo Templo (y conocido en Qumran), desarrolla la historia de la enemistad
de Ya’akov y Esav como una lucha cdsmica entre el bien y el mal. En Jubileos, el
destino de Edom estd sellado por su maldad, reafirmando la vision de la
Haftarah. Esto le da un contexto de guerra santa a la confrontacion de
Vayishlaj, lo que hace que la decision de Ya’akov de orar y apaciguar sea atin
mas noble y mesidnica.

|17



Bfy TORAH VIVIENTE

10. Mandamientos Encontrados o Principios y Valores

Aunque Vayishlaj no contiene Mitzvot legislativas explicitas (como en Levitico),
revela principios éticos (valores) fundamentales del Reino:

1. Principio del Hishtadlut (Esfuerzo Humano Planificado): Ya’'akov se

prepara estratégicamente para la amenaza (Génesis 32:8-9). Valor: La fe no es
pasividad; es la combinacién de esfuerzo humano responsable y confianza
divina.

. Principio de la Prioridad de la Oracion (Tefilah): La oracion de Ya'akov

(Génesis 32:10-13) es su arma principal. Valor: Reconocer la soberania de
Adondi sobre el esfuerzo. Este principio se aplica en el Brit Hadashah como la
necesidad de orar sin cesar (1 Tesalonicenses 5:17).

. Principio de la Humildad (Anavdh) y el Jesed: La confesion de Ya'akov:

“Katonti mi-kol ha-jasadim” (Génesis 32:11). Valor: La verdadera riqueza
espiritual es la humildad y el reconocimiento de que toda bendicion es jesed
(gracia inmerecida).

Principio de la Reconciliacion Fraternal: Precedido por el terror de Ya'akov
y cumplido por la enseflanza de Yeshua (Mateo 5:23-24). Valor: La paz con el
préjimo (Esav) es fundamental para la paz con Adonai. El Mitzvdh de amar al
préjimo se aplica primero al que es hostil.

11.

Preguntas de Reflexion

. Si la promesa de Adonadi a Ya’akov era incondicional (“haré bien contigo” -

Génesis 32:10), ¢qué nos ensena el temor de Ya'akov sobre la relacion entre la
promesa divina y la responsabilidad espiritual (el mérito personal) en la vida del
creyente mesidnico?

. En la oracién de Ya'akov, el Jesed (Bondad) y el Emet (Fidelidad) de Adonai son

inseparables. {Como se manifiestan estas dos cualidades, Jesed v'Emet, de
forma suprema en la persona y obra de Yeshia haMashiaj?

. Yeshuia en Mateo 5:23-24 pone la reconciliacién con el “hermano” antes de la

ofrenda a Elohim. ¢Como desafia esto nuestra comprension moderna del
“servicio espiritual” en la Kehildh, y qué implicaciones tiene para nuestra
Tefilah personal?

La Haftarah (Abdias) promete el juicio final sobre Edom/Esav por su orgullo y
violencia. ¢Como equilibramos la obligacion mesidnica de buscar la paz con
nuestro “Esav” (Mateo 5) con la certeza profética de que el espiritu de Edom

|18



Bfy TORAH VIVIENTE

sera eventualmente juzgado (Abdias)?

5. Ya'akov cruza el Yardén con solo su vara, y regresa con “dos campamentos”.
¢De qué manera la “vara” (simbolo de autoridad, pobreza o liderazgo) de
Yeshua haMashiaj, en Su Lucha y Su Madero, se convierte en la fuente de la
prosperidad y la seguridad de Su Reino (los “dos campamentos”)?

12. Resumen de la Aliyah

La Aliydh 1 de Parasha Vayishlaj es un prélogo a la transformacion de Ya’'akov. El
patriarca regresa a la Tierra Prometida enfrentando su miedo mas grande: la
confrontacién con su hermano Esav, que viene con cuatrocientos hombres. Su
respuesta es tripartita: Diplomacia (regalos), Estrategia (dividir los campamentos)
y Oracion de Fe. El evento clave es su humilde oracion, donde apela a la fidelidad
(Emet) de Adonai basada en las promesas a Avraham e Yitzjak, reconociendo su
indignidad (katonti) y la inmensidad del Jesed (bondad inmerecida) recibido.

Aplicacion en Mashiaj: El conflicto Ya’akov-Esav es un Tzélal (sombra) del conflicto
entre el Reino de Elohim y el mundo orgulloso. Yeshtia haMashiaj, la encarnacién de
Jesed v’Emet, es el inico que nos saca del temor del juicio (Esav) y nos permite la
verdadera reconciliacién (Mateo 5:23-24). El es el cumplimiento de la promesa de
Adonai de hacer bien con Su pueblo, siendo El mismo la seqguridad total (los “dos
campamentos”) para la Kehilah.

13. Tefilah de la Aliyah

Oracion basada en Génesis 32:10-13

Adondi Elohim, Elohey de Avraham y Elohey de Yitzjak, Te doy gracias porque Tu
Nombre es Fidelidad (Emet) y Bondad Inmerecida (Jesed). Confieso, como Tu
siervo Ya’akov, que soy pequeno (katonti) ante toda la benevolencia y la verdad que
has derramado sobre mi vida. Yo era solo un viajero con mi vara, y por Tu mano me
has llevado a ser “dos campamentos” de bendicion.

MarYah Yeshuia haMashiaj, Te ruego que me salves hoy de la mano de mi “Esav”,
de la mano de todo temor, orgullo y de toda amenaza de conflicto. Dame la gracia de
Tu Ruaj HaKodesh para priorizar la paz y la reconciliacion con mi hermano antes
que cualquier servicio o rito que yo Te ofrezca. Que Tu Madero sea mi refugio, y que
Tu Reino, el verdadero Tziyyon, sea mi iinica morada y esperanza, tal como lo
prometiste. Que el juicio profético sobre el orgullo (Edom) se cumpla primero en mi

| 19



Bfy TORAH VIVIENTE

propio corazon, para que yo viva en la humildad que te agrada. Amén.

Mas Recursos del Reino de Yeshua HaMashiaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshiia HaMashiaj.

+Recursos del Ministerio Judio Mesianico de Biblia Tordh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

| 20


https://torahviviente.com

