
| 1

 Listen to this article

Génesis 46:28-47:10
Jeremías 31:15-20 (La restauración de los lazos familiares)
Juan 14:1-6 (Preparar un lugar para el encuentro)

Shalom y bienvenidos, amados del Reino. Es un honor profundo y una
responsabilidad inmensa sumergirnos hoy en la sabiduría infinita de la Toráh.

Esta es la Parashá 11 Vayigash, y nos encontramos específicamente en la Sexta
Aliyáh (Génesis 46:28-47:10). Aquí, la narrativa alcanza una cumbre emocional y
profética impresionante: el reencuentro físico entre Ya’akov y su hijo amado Yosef, a
quien creía muerto. Es una imagen viva de la redención y la provisión divina.
Sinceramente, al estudiar estos textos, uno no puede evitar sentir la respiración de la
historia y cómo el plan de Elohím se teje con una precisión asombrosa. Vamos a
explorar esto con la profundidad que merece un erudito del Reino de Yeshúa.

Que la paz (Shalom) de Yeshúa haMashíaj, nuestra Cabeza y Redentor, llene sus
corazones mientras abrimos los rollos antiguos. En esta porción, vemos cómo el
sufrimiento se transforma en gloria y cómo la provisión precede a la necesidad. El
Reino de Yeshúa opera bajo principios de restauración familiar y preparación
anticipada, tal como Yosef preparó Goshen para su familia, Yeshúa ha preparado un
lugar (El Reino) para nosotros ahora y en la eternidad. Entendamos que el
reencuentro de Ya’akov con Yosef no es solo historia; es una sombra profética
(tavnit) del momento en que el Remanente de Israel reconocerá a aquel que fue
“vendido” y “apartado”, Yeshúa, revelándose en toda su gloria y majestad.

Punto 1.

Para esta sección, vamos a desglosar los versículos clave de esta Aliyáh,
enfocándonos en el momento crucial del encuentro y la presentación ante Faraón. La
riqueza del hebreo aquí es vital para entender la emoción y la teología del pasaje.

Génesis 46:29 – El Encuentro



| 2

Texto Hebreo (Tiberiano) Fonética (Tiberiana) Traducción Palabra por
Palabra

וַיֶּאְסֹר Va-ye’esor Y unció / enganchó
יוֹסֵף Yosef Yosef
מֶרְכַּבְתּוֹ merkavto su carro
וַיַּעַל va-ya’al y subió
לִקְרַאת-יִשְׂרָאֵל likrat-Yisra’el al encuentro de Israel
אָבִיו aviv su padre
גֹּשְׁנָה Goshnah a Goshen
וַיֵּרָא va-yera y se dejó ver / apareció
אֵלָיו elav ante él
וַיִּפֹּל va-yipol y cayó
עַל-צַוָּארָיו al-tsavarav sobre su cuello
וַיֵּבְךְּ va-yevk y lloró
עַל-צַוָּארָיו al-tsavarav sobre su cuello
עוֹד od más / largamente

Traducción Literal:

“Y enganchó Yosef su carro y subió al encuentro de Israel su padre a Goshen; y se
dejó ver ante él, y cayó sobre su cuello, y lloró sobre su cuello largamente.”

Génesis 47:7 – Jacob ante Faraón

Texto Hebreo (Tiberiano) Fonética (Tiberiana) Traducción Palabra por
Palabra

וַיָּבֵא Va-yave Y trajo / hizo venir
יוֹסֵף Yosef Yosef
אֶת-יַעֲקֹב et-Ya’akov a Ya’akov
אָבִיו aviv su padre
וַיַּעֲמִדֵהוּ va-ya’amidehu y lo presentó / lo hizo parar
לִפְנֵי lifnei delante de
פַרְעֹה Par’oh Faraón
וַיְבָרֶךְ va-yevarekh y bendijo
יַעֲקֹב Ya’akov Ya’akov
אֶת-פַרְעֹה et-Par’oh a Faraón

Traducción Literal:



| 3

“Y trajo Yosef a Ya’akov su padre, y lo presentó delante de Faraón; y bendijo Ya’akov
a Faraón.”

Comentario Mesiánico de la Toráh:

Hay un detalle gramatical fascinante en 46:29: “Y se dejó ver ante él” (וַיֵּרָא –
Vayerá). Está en forma Nifal (pasiva/reflexiva). No dice simplemente que Yosef vio a
su padre, sino que Yosef se reveló a su padre. Esto es (Mesiánico). Yeshúa no es
simplemente visto por la humanidad por esfuerzo humano; Él se revela a nosotros.
Además, el llanto “sobre su cuello” (al-tsavarav) usa el plural para “cuello”. Los
sabios sugieren que Yosef lloró por las destrucciones de los Templos (el cuello
conecta la cabeza con el cuerpo, así como el Templo conecta el cielo con la tierra).
Desde nuestra perspectiva en el Reino, vemos aquí el dolor del Mesías por el
sufrimiento de su pueblo a través de la historia hasta la restauración final.

Punto 2. Haftaráh

Lectura: Jeremías 31:15-20 (Restauración de lazos familiares).

En el contexto de Vayigash, donde los hijos de Rajel (Yosef y Binyamín) son centrales
en la restauración, este pasaje de Jeremías es desgarradoramente hermoso y
proféticamente exacto.

Jeremías 31:15

Texto Hebreo (Tiberiano) Fonética (Tiberiana) Traducción Palabra por
Palabra

כֹּה Koh Así
אָמַר amar dice / ha dicho
יְהוָה Adonái Adonái
קוֹל kol voz
בְּרָמָה be-Ramah en Ramá
נִשְׁמָע nishma se oye
נְהִי nehi lamento
בְּכִי bekhi llanto
תַמְרוּרִים tamrurim amargo / de amarguras
רָחֵל Rachel Rajel
מְבַכָּה mevakah llorando
עַל-בָּנֶיהָ al-baneiha por sus hijos



| 4

Comentario Mesiánico:

La Haftaráh conecta visceralmente con la Parashá. En Génesis, vemos el consuelo de
Ya’akov al saber que Yosef (hijo de Rajel) está vivo. En Jeremías, escuchamos el
llanto de Rajel a través de los siglos por sus hijos exiliados. Pero la promesa divina en
el verso 16 es: “Reprime tu voz del llanto… porque salario hay para tu trabajo… y
volverán de la tierra del enemigo”.

Aplicación Espiritual:

Para nosotros hoy, esto es una inyección de esperanza pura. Muchos creyentes
tienen familiares lejos del camino de la Toráh o de Yeshúa. El espíritu de Rajel
intercede, y la promesa de Adonái se mantiene: el regreso es seguro. Yeshúa
haMashíaj es el camino de retorno. Efraín (mencionado en el v.20 como “hijo
precioso”) representa a las diez tribus perdidas y a la multitud de las naciones que
están siendo injertadas de nuevo.

Punto 3. Brit Hadasháh

Lectura: Juan 14:1-6.

Texto Fuente: Arameo Peshitta (Siríaco Oriental).

Este pasaje es fundamental para entender la misión de preparación que Yeshúa
realiza, paralela a la de Yosef.

Juan 14:2-3

Texto Arameo (Peshitta) Fonética (Siríaca
Oriental)

Traducción Palabra por
Palabra

בּבֵיתֵה b’bayteh En la casa
דּאָבִי d’Avi de mi Padre
אַתְרַוָתָא atrawata moradas / lugares
סַגִּיאָא sagi’a muchas
אִית it hay
וְאִן w’in y si
לָא la no
אָמַר amar hubiera dicho
ה̱וָית hwat yo (a)



| 5

Texto Arameo (Peshitta) Fonética (Siríaca
Oriental)

Traducción Palabra por
Palabra

לְכוֹן lkhon vosotros
דְּאָזֵל d’azel que voy
א̱נָא na yo
לִמְטַיָּבוּ l’mtayavu a preparar
לְכוֹן lkhon para vosotros
אַתְרָא atra lugar

Traducción Literal:

“En la casa de mi Padre hay muchas moradas; y si no, yo os hubiera dicho que voy a
preparar lugar para vosotros.”

Conexión con la Toráh y Haftaráh:

Miren la belleza de esta simetría:

Toráh: Yosef envía a Yehudá delante para preparar Goshnah (Goshen), un lugar1.
de refugio y provisión para la familia de Ya’akov (Gén 46:28).
Brit Hadasháh: Yeshúa (nuestro Yosef celestial) va delante, al reino celestial,2.
para preparar un lugar para nosotros en la presencia del Padre.
Reflexión Mesiánica: La declaración “Yo soy el camino, la verdad y la vida”3.
(v.6) en arameo usa términos muy concretos. Urhqa (Camino) no es solo una
ruta, es el estilo de vida de la Toráh viviente. Yeshúa se presenta como el único
medio de acceso al Padre, tal como Yosef era el único acceso al sustento de vida
(el pan) en Egipto. Nadie venía al Padre (Faraón/Sustento) sino por Yosef.

Punto 4. Contexto Histórico y Cultural

Para entender la magnitud de esta Aliyáh, debemos situarnos en el Egipto del
Imperio Medio o posiblemente el Segundo Periodo Intermedio (época de los Hicsos).

La Abominación de los Pastores: Génesis 46:34 dice que “todo pastor de
ovejas es abominación para los egipcios”. Históricamente y arqueológicamente,
esto es fascinante. Los egipcios nativos veneraban ciertos animales y tenían una
estructura de castas rígida. Los pastores eran vistos como sucios, nómadas y
culturalmente inferiores. Sin embargo, si Yosef gobernaba bajo los reyes
pastores (Hicsos), pueblos semitas que dominaron el Bajo Egipto, la ubicación
en Goshen era estratégica. Goshen (Wadi Tumilat) era una zona fértil perfecta



| 6

para el ganado, pero separada de los centros de culto egipcios, protegiendo así
a la familia de Ya’akov de la asimilación cultural inmediata.
La Etiqueta Real: La presentación de Ya’akov ante Faraón (47:7) rompe el
protocolo. Normalmente, el inferior nunca bendice al superior. Que Ya’akov
bendiga a Faraón indica que, espiritualmente, Ya’akov portaba una autoridad
superior dada por Elohím, reconocida incluso por el monarca más poderoso de
la tierra.
Arqueología de Avaris: Excavaciones en Tell el-Dab’a (la antigua Avaris en
Goshen) han revelado asentamientos semíticos masivos, tumbas de estilo sirio-
palestino y una estatua (rota) de un alto oficial con un manto de colores y piel
amarilla (no egipcia), que muchos eruditos asocian con Yosef. Esto respalda la
historicidad de la estancia israelita en Goshen.

Punto 5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas

Aquí entramos en “aguas profundas”. Analicemos las capas de significado.

Comentarios Rabínicos:

Rashi sobre 46:29 (“Yosef enganchó su carro”): Rashi señala que Yosef lo hizo
él mismo, no esperó a los sirvientes. ¿Por qué? Porque “el amor altera el orden
de la dignidad”. Su ansia por ver a su padre le hizo romper el protocolo real. De
la misma manera, Adonái a menudo “rompe” las leyes naturales para intervenir
por amor a su pueblo.
Baal HaTurim: Nota que la guematría de las palabras hebreas para “Y cayó
sobre su cuello” tiene equivalencias numéricas que conectan con la
construcción del Templo, sugiriendo que en ese abrazo se fundaron
espiritualmente las bases de la morada de Elohím entre los hombres.

Comentario Judío Mesiánico:

La conexión profética aquí es innegable. La parashá describe la migración de 70
almas (Gén 46:27). El número 70 en el pensamiento hebreo representa a “las
naciones” (los 70 descendientes de Noé). Simbólicamente, Ya’akov desciende a
Egipto con la “semilla” de toda la humanidad redimida.

Yeshúa, como el “Segundo Adán” y el “Verdadero Israel”, recapitula esta historia. Él
desciende a la “tierra de la muerte/exilio” para rescatarnos.

Nota del Segundo Templo (Jubileos/Testamentos):



| 7

En el Testamento de los Doce Patriarcas (texto apócrifo pero valioso históricamente),
se enfatiza mucho la falta de rencor de Yosef. Se presenta a Yosef como el prototipo
del hombre que perdona perfectamente, un modelo que Yeshúa lleva a la perfección
absoluta en el madero.

Punto 6. Análisis Profundo de la Aliyáh

Esta sexta Aliyáh (46:28-47:10) funciona como un puente transicional.

El Envío de Yehudá (46:28): Ya’akov envía a Yehudá delante de él. Esto1.
establece la preeminencia de la tribu de Judá. Históricamente, la realeza (David,
Salomón, y finalmente Mashíaj) vendría de Yehudá. Yehudá aquí actúa como el
“apóstol” (el enviado) para preparar la enseñanza (según el Midrash, para
establecer una casa de estudio) antes de que llegue el pueblo.
La Bendición a Faraón (47:7-10): Ya’akov bendice a Faraón dos veces. La2.
primera al entrar y la segunda al salir. El texto dice que Ya’akov “bendijo”
(vayevarekh). En la antigüedad, se creía que la bendición de un anciano
patriarca traía prosperidad agrícola (la subida del Nilo). La presencia de los
hijos de Elohím en una nación gentil debe ser fuente de bendición para esa
nación.

Punto 7. Tema Más Relevante de la Aliyáh

Tema Central: La Providencia Divina en el Exilio (Galut).

¿Por qué es esto crucial? Porque esta Aliyáh marca el comienzo oficial del exilio
egipcio, pero comienza no con cadenas, sino con honor y provisión. Esto nos enseña
que Adonái prepara la cura antes de la enfermedad. Antes de la esclavitud que
vendría años después, Elohím estableció a su pueblo en la mejor de las tierras
(Goshen).

Relación con Yeshúa y los Moedim:

Este tema resuena con la fiesta de Pésaj (que conmemora la salida de lo que aquí
comienza) y Sucot (la provisión divina en el desierto). Pero más profundamente, se
conecta con la obra de Yeshúa en el Brit Hadasháh: Él nos asegura que aunque
estemos “en el mundo” (Egipto), no somos “del mundo”, y que el Padre nos ha
provisto un “Goshen” espiritual—un lugar de protección y sustento (la Kehiláh y la
presencia del Ruaj) mientras esperamos la redención final. Yeshúa es el pan de vida



| 8

provisto en medio de la hambruna mundial.

Punto 8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah

Tipologías (Tavnitot) y Sombras:

Yosef como Mashíaj ben Yosef:1.
Yosef se revela a sus hermanos y padre después de un tiempo de
separación donde fue irreconocible (vestido como gentil/egipcio).
Cumplimiento: Yeshúa ha estado “disfrazado” con ropajes
occidentales/romanos por 2000 años. Ahora, en estos tiempos, se está
revelando a sus hermanos judíos en su identidad hebrea original.

El Mediador:2.
Yosef presenta a su familia ante Faraón. Él es el puente.
Cumplimiento: “Porque hay un solo Elohím, y un solo mediador entre
Elohím y los hombres, Yeshúa haMashíaj hombre” (1 Tim 2:5).

La Vida dada por Muerta:3.
Para Ya’akov, Yosef había resucitado de entre los muertos (“¡Yosef vive
todavía!”).
Cumplimiento: La resurrección de Yeshúa es la base de nuestra fe. El
reencuentro es una imagen de la Tejiat HaMetim (Resurrección de los
muertos).

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apócrifos

Targum Onkelos sobre Génesis 46:28: Donde el hebreo dice “para dirigir su
rostro a Goshen”, el Targum parafrasea: “para preparar un lugar delante de él”.
Esto refuerza la idea de preparación deliberada, no solo geográfica, sino
espiritual.
Midrash Bereshit Rabba 95:3: Sobre el verso “Y Yehudá envió delante…”, el
Midrash pregunta: “¿Qué fue a hacer?” R. Nehemías dice: “Fue a preparar una
casa de estudio (Yeshivá) para que la Toráh fuera enseñada allí”. Esto es vital:
la comunidad no puede sobrevivir en el exilio (Egipto) sin el estudio de la
Palabra.
Libro de los Jubileos 44:: Relata que Ya’akov tuvo miedo de bajar a Egipto,
recordando la profecía dada a Abraham sobre la esclavitud de 400 años. Por eso
Elohím tuvo que hablarle en “visiones de la noche” (46:2) para asegurarle que
Él descendería con él. Esto muestra la humanidad y el temor santo de los



| 9

patriarcas.

Punto 10. Mandamientos Encontrados o principios y valores

Aunque esta sección es narrativa, extraemos principios (mitzvot implícitas)
poderosos para el Brit Hadasháh:

Kibbud Av v’Em (Honra a Padre y Madre): Yosef, siendo virrey, se inclina y1.
honra a su anciano padre. Cuida de él y de toda su casa. En el Reino de Yeshúa,
el cuidado de los padres ancianos no es opcional, es una demostración de
piedad (1 Tim 5:4).
Responsabilidad Comunitaria: Yosef no usó su posición para enriquecerse2.
solo él, sino para salvar a su familia y a la nación.
Respeto a las Autoridades: Ya’akov bendice a Faraón. El Nuevo Pacto nos3.
instruye a orar por los reyes y los que están en eminencia (1 Tim 2:2).
Separación Santificada: Vivir en Goshen implicaba vivir cerca pero separados4.
de la corrupción moral de Egipto.

Punto 11. Preguntas de Reflexión

Sobre la Identidad: Yosef vivió como egipcio por fuera pero hebreo por1.
dentro. ¿Cómo equilibramos nuestra identidad como discípulos de Yeshúa
mientras vivimos y trabajamos en una cultura secular?
Sobre el Perdón: Ya’akov nunca supo (según el texto explícito) la totalidad de2.
la traición de los hermanos hacia Yosef en detalle. ¿Es necesario revelar todos
los detalles de una ofensa pasada para que haya reconciliación genuina, o el
amor “cubre multitud de pecados”?
Sobre la Provisión: ¿Reconocemos nuestros “Goshen” actuales? ¿Cómo ha3.
provisto Adonái un refugio para ti en medio de tiempos difíciles?
Sobre la Preparación: Si Yehudá fue enviado a preparar el lugar, ¿qué4.
estamos haciendo nosotros para “preparar el camino” para el retorno de
Yeshúa?
Sobre el Llanto: Yosef lloró largamente sobre el cuello de su padre. ¿Cuándo5.
fue la última vez que lloraste de emoción santa por la fidelidad de Elohím en tu
vida?



| 10

Punto 12. Resumen de la Aliyáh

En resumen, la sexta Aliyáh de Vayigash es el clímax emocional del libro de Génesis.
Ya’akov, el patriarca cansado y dolido, es revivido por la visión de su hijo. La familia
se traslada completa a Egipto, no como prisioneros, sino como invitados de honor,
instalándose en la fértil tierra de Goshen. Yosef orquesta la supervivencia de su
linaje con sabiduría política y amor filial. Espiritualmente, vemos aquí la seguridad
de que, incluso cuando descendemos a nuestros “Egiptos” personales, si Elohím va
con nosotros, ese descenso es parte de una ascensión futura. Todo esto apunta
majestuosamente a Yeshúa, quien nos recibe, nos presenta ante el Padre y nos
asegura un lugar en su Reino.

Punto 13. Tefiláh de la Aliyáh

Amado Abba, Padre de nuestro Maestro Yeshúa haMashíaj:

Te damos gracias por la historia de Ya’akov y Yosef, que es nuestra propia historia.
Gracias porque Tú eres el Elohím que ve el final desde el principio. Te pedimos,
Padre, que así como preparaste Goshen para tu pueblo, nos des la seguridad de tu
provisión en medio de este mundo cambiante. Permítenos ver el rostro de Yeshúa en
nuestras vidas, revelado con claridad.

Abba, sánanos de las heridas del pasado, restaura las relaciones familiares rotas y
únanos en un abrazo de perdón y amor, tal como lo hicieron Yosef y Ya’akov. Que
podamos ser luz en nuestro “Egipto”, bendiciendo a los que nos rodean, mientras
mantenemos nuestra santidad y separación para Ti. Prepara nuestros corazones para
el encuentro final contigo.

En el nombre precioso de Yeshúa, nuestro Mesías y Rey. Amén.

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

https://torahviviente.com


| 11

¿Te gustaría que continúe con la séptima Aliyáh para completar la Parashá?


