
| 1

 Listen to this article

Aliyáh 4: (Génesis 45:19-27) Los hermanos regresan a Yaakov con la noticia.
Haftaráh: Jeremías 31:1-14 (El regreso a casa de los exiliados).
Brit Hadasháh: Lucas 15:11-32 (El regreso del hijo pródigo).

Shalom Aleijem a todos los que buscan la verdad en estos tiempos finales. Sean
bienvenidos al estudio profundo de nuestra Toráh, vista desde la luz redentora del
Reino de Yeshúa HaMashíaj.

Estamos ante la Parashá Vayigash (“Y se acercó”), un momento cumbre de
reconciliación y revelación. Específicamente, nos adentraremos en la Aliyah 4
(Génesis 45:19-27), un pasaje que, en lo personal, siempre me estremece el
corazón porque vemos cómo el espíritu de un padre anciano y dolido, Ya’akov, revive
al saber que su hijo amado vive. Es una sombra profética tan clara de la resurrección
y de la vida que tenemos en Mashíaj que es imposible no emocionarse.

Punto 1.

Aquí vamos a desglosar el texto de Bereshit (Génesis) 45:19-27. La riqueza del
hebreo aquí es vital para entender el mensaje oculto de las “carretas” (agalot).

Texto Interlineal Anotado Hebreo-Español

Texto Hebreo Fonética (Tiberiana) Traducción Palabra por
Palabra

וְאַתָּה צֻוֵּיתָה Ve-atah tsuveita Y tú has sido ordenado
זֹאת עֲשׂוּ zot asu esto haced
קְחוּ-לָכֶם מֵאֶרֶץ
מִצְרַיִם

keju-lajem me-eretz
Mitzrayim

tomen para ustedes de la
tierra de Egipto

עֲגָלוֹת לְטַפְּכֶם agalot le-tapejem carretas para vuestros niños
וְלִנְשֵׁיכֶם ve-linsheijem y para vuestras mujeres
וּנְשָׂאתֶם אֶת-אֲבִיכֶם u-nesatem et-avijem y traed a vuestro padre
וּבָאתֶם u-vatem y venid

Traducción Literal del verso 19:



| 2

“Y tú has sido mandado: Haced esto; tomad para vosotros de la tierra de Egipto
carretas para vuestros niños y para vuestras mujeres, y alzad a vuestro padre, y
venid.”

(Nota: Continuaré con los versículos clave subsiguientes en bloque para mantener la
fluidez del relato, enfocándome en el verso 26 y 27 que son el clímax).

Verso 26: El anuncio impactante

Texto Hebreo Fonética (Tiberiana) Traducción Palabra por
Palabra

וַיַּגִּדוּ לוֹ לֵאמֹר Va-yagidu lo lemor Y le informaron diciendo
עוֹד יוֹסֵף חַי od Yosef jai todavía Yosef [está] vivo
וְכִי-הוּא מֹשֵׁל ve-ji-hu moshel y que él [es] gobernante
בְּכָל-אֶרֶץ מִצְרָיִם be-jol-eretz Mitzrayim en toda la tierra de Egipto
וַיָּפָג לִבּוֹ va-yafag libo y se entumeció su corazón
כִּי לֹא-הֶאֱמִין לָהֶם ki lo-he’emin lahem porque no creyó a ellos

Traducción Literal del verso 26:

“Y le informaron, diciendo: ‘¡Todavía Yosef (José) vive, y él es gobernante en toda la
tierra de Egipto!’ Y su corazón se entumeció (desmayó), porque no les creyó.”

Verso 27: La evidencia y el avivamiento

Texto Hebreo Fonética (Tiberiana) Traducción Palabra por
Palabra

וַיְדַבְּרוּ אֵלָיו Va-yedaberu elav Y hablaron a él
אֵת כָּל-דִּבְרֵי יוֹסֵף et kol-divrei Yosef todas las palabras de Yosef
אֲשֶׁר דִּבֶּר אֲלֵהֶם asher diber alehem que habló a ellos
וַיַּרְא אֶת-הָעֲגָלוֹת va-yar et-ha-agalot y vio las carretas
אֲשֶׁר-שָׁלַח יוֹסֵף asher-shalaj Yosef que envió Yosef
לָשֵׂאת אֹתוֹ la-set oto para llevarlo a él
וַתְּחִי רוּחַ va-teji ruaj y revivió el espíritu de
יַעֲקֹב אֲבִיהֶם Ya’akov avihem Ya’akov su padre

Traducción Literal del verso 27:

“Y hablaron a él todas las palabras de Yosef que había hablado a ellos; y vio las
carretas que Yosef había enviado para llevarlo, y revivió el espíritu de Ya’akov su
padre.”



| 3

Comentario Mesiánico de la porción de la Toráh:

Miren, esto es fascinante. La palabra para “carretas” es Agalot (עֲגָלוֹת). Hay un
midrash muy conocido que conecta esto con la Eglah Arufah (la becerra desnucada
de Deuteronomio 21), que fue el último tema que Ya’akov y Yosef estudiaron juntos
antes de que Yosef desapareciera. Cuando Ya’akov vio las agalot, entendió el
mensaje codificado: “Sigo siendo fiel a la Toráh, recuerdo lo que aprendimos”.

Mesiánicamente, esto es profundo. Yeshúa nos envía “señales” (como las carretas) a
través del Ruaj Hakodesh para decirnos que Él está vivo y gobernando. A veces,
nuestro corazón está “entumecido” (vayafag) por el dolor del exilio y las pruebas, tal
como el de Ya’akov. Pero cuando vemos la provisión del Rey (Yeshúa) y escuchamos
Sus palabras (“todas las palabras de Yosef”), nuestro espíritu revive. ¡Yeshúa jai!
(Yeshúa vive). Él no está muerto; Él gobierna sobre el “Egipto” de este mundo y nos
está preparando un lugar.

Punto 2. Haftaráh

Lectura: Yirmeyahu (Jeremías) 31:1-14 (Selección de versos clave para conexión
temática).

Esta Haftaráh es el complemento perfecto, pues habla de la restauración de las
familias de Israel, el amor eterno y el regreso del exilio.

Texto Jeremías 31:3 [31:2 en algunas versiones])

Texto Hebreo Fonética (Tiberiana) Traducción Palabra por Palabra
מֵרָחוֹק יְהוָה Merajoq Adonái Desde lejos Adonái
נִרְאָה לִי nir’ah li apareció a mí
וְאַהֲבַת עוֹלָם ve-ahavat olam y [con] amor eterno
אֲהַבְתִּיךְ ahavtij te he amado
עַל-כֵּן al-ken por tanto
מְשַׁכְתִּיךְ חָסֶד meshajtij jased te he prolongado/atraído [con] bondad

Traducción Literal:

“Desde lejos Adonái se me apareció, [diciendo]: ‘Y con amor eterno te he amado; por
tanto, te he atraído con bondad (misericordia)’.”

Comentario Mesiánico y Conexión:



| 4

Así como Yosef envió a buscar a su padre y a sus hermanos no por obligación legal,
sino por un amor profundo y entrañable, Adonái (revelado en Yeshúa) nos dice: “Te
he amado con amor eterno”. En la Parashá, Ya’akov recibe la noticia del “regreso” de
su hijo perdido. En la Haftaráh, es el Padre Celestial quien promete el regreso de Su
pueblo (“Virgin de Israel”, v. 4).

El versículo “Raquel que llora por sus hijos” (Jer 31:15, contexto cercano) se conecta
con el dolor de Ya’akov. Pero aquí, el duelo se convierte en gozo. Yeshúa es la
encarnación de ese Ahavat Olam (Amor Eterno). Él es quien nos atrae (meshajtij) con
cuerdas de amor. La promesa de que “volverán de la tierra del enemigo” (Jer 31:16)
se cumple espiritualmente en nuestra redención del pecado a través de Mashíaj, y
físicamente en la reunión final de Israel.

Aplicación Espiritual:

Hoy día, muchos creyentes se sienten “lejos”, como si estuvieran en un Egipto
espiritual. Esta Haftaráh nos asegura que la distancia no es obstáculo para el amor
de Elohím. Si sientes que has perdido la esperanza, recuerda: Él te está atrayendo
con Jased (bondad/gracia).

Punto 3. Brit Hadasháh

Lectura: Luqa (Lucas) 15:11-32 (El Hijo Pródigo – Enfoque en el regreso, vs 20-24).

La conexión es innegable: Un padre que pensaba que su hijo estaba perdido o
muerto, lo recibe de vuelta con honores y celebración.

Texto Interlineal Anotado Arameo (Peshita) – Español

Texto Arameo Fonética (Siríaca
Oriental)

Traducción Palabra por
Palabra

וְקָם אֶתָא לְוָת אֲבוּהִי W’qam eta lwat avuhi Y se levantó [y] vino hacia su
padre

עַד הוּא דֵין רַחִיק ad hu den rajiq mientras él todavía [estaba]
lejos

חְזָהִי אֲבוּהִי jzay avuhi lo vio su padre
וְאֶתְרַחַם עֲלוֹהִי w’etrajam alohi y tuvo compasión sobre él

וְרָהֵט נְפַל עַל צַוְרֵהּ w’rahet nefal al
tzawreh

y corrió [y] cayó sobre su
cuello

וְנַשְּׁקֵהּ w’nashqeh y lo besó



| 5

(Verso 24 – El paralelo exacto con Ya’akov y Yosef)

Texto Arameo Fonética (Siríaca
Oriental)

Traducción Palabra por
Palabra

דְּהָנָא בְּרִי d’hana bri que este mi hijo
מִיתָא הֲוָה וְחִיָא mita hawa w’jiya muerto era y revivió/vive
וְאֲבִידָא הֲוָה
וְאֶשְׁתְּכַח

w’avida hawa
w’eshtkaj y perdido era y es hallado

Conexión con la Toráh y Haftaráh:

Es imposible no ver el espejo aquí. En la Toráh, los hermanos dicen a Ya’akov: “Yosef
vive”. En el Brit Hadasháh, el padre dice: “Mi hijo estaba muerto y ha revivido”.

Yeshúa, al contar esta parábola, está utilizando arquetipos profundamente
arraigados en la psique judía (la historia de Yosef). Sin embargo, Él eleva la apuesta:
no es solo un hermano perdonando a hermanos, es el Padre Celestial recibiendo a
pecadores arrepentidos.

El “beso” y el “caer sobre el cuello” son gestos idénticos a los de Yosef llorando
sobre el cuello de Binyamin y sus hermanos.

Reflexión Mesiánica y la Divinidad de Yeshúa:

Yeshúa se posiciona como el narrador que conoce íntimamente el corazón del Padre.
En el contexto de “La Divinidad de Yeshúa”, vemos que Él tiene la autoridad para
definir el perdón y la restauración. Solo Elohím puede restaurar la vida de lo que
estaba “muerto”. Yeshúa es la resurrección y la vida. Él es el camino de regreso a
casa. Noten que en la parábola, el padre corre hacia el hijo. En la cultura del antiguo
Medio Oriente, un hombre noble no corría; era indigno. Pero el amor de Elohím
(revelado en Yeshúa) rompe el protocolo para salvar al perdido.

Punto 4. Contexto Histórico y Cultural

Para entender la magnitud de lo que ocurre en Génesis 45, debemos situarnos en el
Egipto del Imperio Medio (probablemente durante la dinastía de los hicsos, reyes
pastores semitas, lo que explicaría la apertura inicial a los hebreos, aunque esto es
materia de debate arqueológico).

Goshen era una región fértil en el delta del Nilo, ideal para el pastoreo, una actividad
que los egipcios nativos detestaban.



| 6

Las “Aglaot” (Carretas):

Históricamente, el transporte en esa época solía ser a lomos de animales (burros,
camellos). Las carretas o carros eran tecnología punta, a menudo reservada para uso
militar o real (faraónico). Que Faraón pusiera a disposición “carretas de Egipto” (Gen
45:19) no era un gesto menor; era un despliegue de recursos estatales. Era como
enviar un avión presidencial hoy en día. Esto validaba ante Ya’akov que Yosef no era
un simple sirviente, sino alguien con autoridad imperial suprema.

Qumrán y los Rollos del Mar Muerto:

En los textos de Qumrán y en la literatura del Segundo Templo (como el Libro de los
Jubileos), se enfatiza mucho la piedad de Yosef y su resistencia a la asimilación
completa, manteniéndose fiel a las tradiciones de sus padres. Esto resuena con el
énfasis de nuestra Aliyah: Yosef envía recursos de Egipto, pero el objetivo es traer a
su familia para preservarla como un pueblo apartado.

Punto 5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas

Comentarios Rabínicos:

Rashi (Rabí Shlomo Yitzjaki) comenta sobre el versículo 27: “Y vio las carretas… y
revivió el espíritu de Jacob”. Rashi explica, basándose en el Midrash (Gen. Rabba
94:3), que Yosef le dio una señal a sus hermanos: “Si mi padre no les cree, díganle
que cuando me fui, estábamos estudiando el capítulo de la Eglah Arufah”. La palabra
Agalot (carretas) y Eglah (becerra) comparten raíz. Esto fue la contraseña secreta
que confirmó la identidad y la fe de Yosef.

Comentario Judío Mesiánico:

Desde nuestra perspectiva, las “carretas” representan los medios de gracia que
Yeshúa nos envía. A veces son provisiones físicas, a veces consuelo espiritual.

Proféticamente, el “avivamiento” del espíritu de Ya’akov prefigura el avivamiento de
Israel en los últimos tiempos. Ezequiel 37 (los huesos secos) es el paralelo profético
mayor. Israel, como nación, ha estado “muerta” o dormida respecto a la identidad del
Mesías Yeshúa. Pero llegará el día, y está llegando, en que se les dará la “señal” (tal
vez el entendimiento profundo de la Toráh y los Profetas que apunta a Él), y dirán:
“¡Yeshúa está vivo!”, y el espíritu de la nación revivirá.

Guematría:



| 7

La frase “Yosef Jai” (יוֹסֵף חַי) tiene un valor numérico.

Yosef (156 = 10+6+60+80 = (יוסף.

Jai (18 = 8+10 = (חי.

Total = 174.

Curiosamente, la palabra “naje” (נחה) que significa “guía” o “consuelo” también se
acerca numéricamente en ciertas expansiones, pero lo más relevante es que 156 es
el valor de Tzion (Sión) en algunas interpretaciones místicas menores, vinculando a
Yosef con la redención de Sión. Además, 18 es Jai (Vida). La vida de Yosef es la vida
del pueblo.

Punto 6. Análisis Profundo de la Aliyáh

En esta Aliyah, la tensión dramática se rompe. Ya no hay pruebas, solo provisión.

El Faraón, que representa al mundo gentil en su aspecto benévolo (o quizás a Elohím
en su soberanía orquestadora), ordena dar lo mejor de la tierra.

Análisis Psicológico: Imaginen a los hermanos. Tenían terror de volver a casa. ¿Cómo
decirle a papá que el hijo que “murió” hace 22 años está vivo y que ellos fueron parte
de la mentira (por omisión durante años)? Sin embargo, la noticia “Yosef vive” es tan
poderosa que eclipsa el pecado pasado.

En el Mesías, la “Buenas Nuevas” (Besorá) de su resurrección y reinado tiene tanto
poder que eclipsa nuestro pasado vergonzoso. Cuando entendemos que Él vive y nos
ama, el miedo al castigo desaparece, reemplazado por la urgencia de estar con Él.

Punto 7. Tema Más Relevante de la Aliyáh

El Tema Central: De la Muerte a la Vida (Resurrección y Esperanza).

Este tema es crucial en toda la Toráh porque establece el patrón de que Elohím no
deja a sus justos en el Sheol (tumba/desesperanza). Ya’akov había vivido 22 años en
luto perpetuo, negándose a ser consolado. Para él, Yosef estaba muerto. El anuncio
de su vida trajo a Ya’akov de vuelta a la vida.



| 8

Relación con Yeshúa y los Moedim:

Esto se conecta directamente con Yom HaBikurim (Fiesta de las Primicias), el día de
la resurrección de Yeshúa. Así como la noticia de Yosef cambió la historia de su
familia, la noticia de la tumba vacía cambió la historia de la humanidad.

También vemos un destello de Sucot (Tabernáculos), en el sentido de la reunión final
de la familia y la provisión abundante, viviendo bajo la protección divina en una
tierra ajena (Goshen) hasta el tiempo de la redención final (Éxodo/Pesaj).

Punto 8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah

Tipologías y Sombras (Tzelalim):

Yosef como el Mesías Ben Yosef: Sufriente, rechazado por sus hermanos,1.
vendido a los gentiles, ascendido a la diestra del poder, y finalmente Salvador
del mundo (de la hambruna) y de su propio pueblo.
El anuncio “Od Yosef Jai” (Yosef aún vive): Es el equivalente exacto del2.
anuncio pascual “¡El Adon ha resucitado!”.
El cambio de vestiduras: En versículos anteriores (v. 22), Yosef da mudas de3.
ropa. Yeshúa nos viste con ropas de justicia (Isaías 61:10), quitando nuestros
trapos de inmundicia.
No os preocupéis por vuestros enseres (v. 20): Faraón dice: “no os4.
preocupéis por vuestras cosas, porque lo bueno de toda la tierra de Egipto es
vuestro”. Yeshúa nos dice: “Buscad primeramente el Reino… y todas estas cosas
os serán añadidas” (Mateo 6:33). Él nos pide que dejemos el apego a este
mundo porque nos tiene reservada una herencia mayor.

Cumplimiento en el Brit Hadasháh:

Yeshúa es aquel que “no se avergüenza de llamarlos hermanos” (Hebreos 2:11), tal
como Yosef no se avergonzó de sus hermanos pastores ante la corte egipcia.

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apócrifos

Targum Onkelos en Génesis 45:27:

Cuando el texto hebreo dice “y revivió el espíritu de Jacob”, el Targum traduce: “Y el
Espíritu de Santidad (Ruaj HaKodesh) reposó sobre Jacob su padre”.



| 9

Esto es monumental. Según la tradición, la Presencia Divina (Shejiná) se había
apartado de Ya’akov durante sus años de tristeza constante, porque la Profecía no
reposa en medio de la tristeza, sino del gozo (simja). Al saber que Yosef vivía, el gozo
volvió, y con él, el Ruaj HaKodesh.

Esto nos enseña que el reconocimiento de Yeshúa vivo trae la llenura del Espíritu
Santo a nuestras vidas.

Midrash Tanjuma:

Señala que cuando Ya’akov vio las carretas, supo que Yosef no había caído en la
idolatría de Egipto. Para nosotros, esto confirma que Yeshúa, aunque ministrado en
un contexto a veces ajeno a la Toráh (el cristianismo occidental gentilizado), sigue
siendo el Mesías judío, fiel a la Toráh en su esencia, esperando revelarse a sus
hermanos judíos en su identidad original.

Punto 10. Mandamientos Encontrados o principios y valores

Aunque esta sección es narrativa y no contiene una lista explícita de los 613 mitzvot,
extraemos principios vitales (Mitzvot de corazón):

Kibud Av va’Em (Honrar a padre y madre): Yosef se desvive por cuidar a su1.
padre anciano, enviando lo mejor para su comodidad. Yeshúa validó esto
fuertemente en el Brit Hadasháh, criticando a quienes usaban el “Corbán” para
evadir esta responsabilidad.
Tzedaká y Gemilut Jasadim (Justicia y Actos de Bondad): Proveer para la2.
familia extendida y asegurar su sustento en tiempos de hambre.
Emuná (Fe): Ya’akov tuvo que creer en el testimonio de los hermanos y en las3.
señales (carretas) para emprender el viaje.

Punto 11. Preguntas de Reflexión

¿Qué “carretas” (evidencias de provisión y vida) te ha enviado Yeshúa1.
recientemente que tal vez has pasado por alto por estar sumido en la tristeza?
Si el espíritu de Ya’akov revivió al saber que su hijo vivía, ¿cómo debería afectar2.
nuestro espíritu diario la realidad de que nuestro Redentor vive?
¿Estamos dispuestos a dejar nuestros “enseres” (apegos materiales) de este3.
mundo para viajar hacia donde el Rey nos llama, confiando en que Él nos dará
lo mejor?



| 10

¿Cómo podemos actuar como los hermanos de Yosef hoy en día, llevando las4.
buenas nuevas de vida a aquellos que están espiritualmente muertos o dormidos
en nuestra comunidad?
En el contexto de la familia, ¿hay alguna relación rota que necesite una5.
iniciativa de “envío de carretas” (gestos de bondad) para facilitar la
reconciliación?

Punto 12. Resumen de la Aliyáh

En esta cuarta Aliyah de Vayigash, vemos la movilización total para la salvación de la
familia de Jacob. Faraón y Yosef coordinan la logística para traer a todo el clan a
Egipto. Los hermanos regresan a Canaán con regalos, ropa y transporte. Le dan la
noticia a Ya’akov: “Yosef vive y es gobernador”. Inicialmente incrédulo y en shock, el
corazón de Ya’akov reacciona. Al ver las carretas (la señal codificada), su espíritu
revive y declara: “¡Basta! Yosef mi hijo vive todavía; iré y le veré antes que yo
muera”. Es el triunfo de la esperanza sobre la desesperación. En Mashíaj, es la
certeza de que la muerte no tiene la última palabra.

Punto 13. Tefiláh de la Aliyáh

Abba Kadosh, Padre Santo, Elohím de Avraham, de Yitzjak y de Ya’akov.

Te bendecimos porque Tú eres el que restaura la vida. Te damos gracias por nuestro
Adon Yeshúa HaMashíaj, quien vive y reina para siempre.

Abba Kadosh, a veces nuestro corazón se siente entumecido por las pruebas, las
noticias del mundo y el dolor del exilio. Pero te pedimos hoy: muéstranos Tus
“carretas”. Abre nuestros ojos para ver Tu provisión y Tu mano soberana en cada
detalle de nuestras vidas.

Haz que nuestro espíritu reviva, oh Padre, con el poder de Tu Ruaj Hakodesh. Que el
gozo de Tu salvación y resurrección inunde nuestras casas.

Ayúdanos a no aferrarnos a las cosas de este “Egipto”, sino a poner nuestra mirada
en la promesa de Tu Reino y en la reunión final con nuestro Rey.

Restaura a las familias, trae de vuelta a los hijos pródigos, y revélate a Tu pueblo
Israel como el Yosef vivo.



| 11

En el nombre precioso de Yeshúa HaMashíaj, nuestro Cohen Gadol.

Amén ve Amén.

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

https://torahviviente.com

