Bfy TORAH VIVIENTE

Listen to this article

Génesis 44:18-30
Ezequiel 37:15-28 (La unidad de los reinos de Yehudah y Yosef)
Juan 17:20-23 (La unidad de los creyentes)

iShalom U’Vraja!

La verdad es que es un placer enorme para mi, como un humilde escritor,
adentrarme en las profundidades de la Torah, especialmente en una porcion tan
fundamental como Parasha Vayigash. Este no es solo un estudio de la Torah, sino una
inmersion en la mismisima estructura del Reino de Yeshia haMashiaj, un Reino que
se revela en la unidad de la familia de Israel y en la manifestacién de Adonai como
nuestro Redentor. Aqui, en Vayigash, somos testigos de la culminacién dramatica del
plan divino, donde la reconciliacién emerge de la humillacion, un patron que, para
ser honesto, es el corazon del mensaje mesianico.

1. Génesis 44:18-30

Esta Aliyah se abre con la confrontacién mas emotiva de todo el Bereshit (Génesis):
la stplica de Yehudah ante Yosef, a quien todavia no reconoce. El acto de Yehudah
de “acercarse” (00000000 - Va-yi-gash), que da nombre a la Parashd, es un acto de
intercesion sacrificial, una figura poderosa del Mesias.

Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea f’i")illl)itrlicai;la) gﬁ(ﬁf};’; lzﬁiahra
0000000000 0000000000 Va-yi-gdsh Y se acerc6

000000 000000 e-lav a él

00000000 0000000a Ye-hu-ddh Yehudah

000000000 00o00000a Va-yo-mer y dijo

0000 aoda bi por favor

0000000 0000000 A-do-ni mi Adon (Amo)
00000000 00000000 ye-da-bér Hable

0oa aoo na ahora

000000000 000000000 av-de-jd tu siervo



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea

0aoo0 0aooo
0000000000 0000000000
0000000 0000000
00000 0aooo
000000 000000
0000000 0000000
000000000000 000000000000
0aoo 0000
0000000 0000000
0000000000 0000000000
Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea
00000 0aooo
0000000 0000000
0ad 0ad
00000000 0000000a
000000 0oodoa
00000 0oooa

ad 0ao

0ad ao

ad 0ao
000000000 000000000
0ad gao
0000000 0000000
0ooo 0o

00000 0aooo

0ad 0ad

0o 0aooo
0000000 0000000
00000000 00000000
0ooo0 0aooo

Fonética
(Tiberiana)

da-var
ve-0z-néi
A-do-ni
ve-al

yi-jar
a-pé-ja
be-av-dé-ja
ki

ja-mo-ja

ke-far-oh
Fonética
(Tiberiana)
A-mdr
A-do-ni

el
a-va-dav
ha-yésh
la-jém

av

0

aj
Va-né-mer
el
A-do-ni
yesh
la-nu

av

za-qén
ve-yé-led
ze-qu-nim
qa-tdan

Traduccion Literal al Espanol (c)

Génesis 44:18-30 (Extracto):

Traduccion Palabra
por Palabra (b)

una palabra

en oidos de

mi Adon (Amo)
y no

se encienda

tu ira

contra tu siervo
porque

como tu

como el Faradon

Traduccion Palabra
por Palabra (b)

Dijo

mi Adon (Amo)
a

sus siervos
¢Hay?

para vosotros
un padre

0

un hermano

Y dijimos

a

mi Adon (Amo)
Hay

para nosotros
un padre
anciano

y un nino

de su vejez
pequeno

| 2



Bfy TORAH VIVIENTE

18. Y se acerco Yehudah a él, y dijo: Por favor, mi Adén (Amo), hable ahora tu siervo
una palabra en oidos de mi Adén (Amo), y no se encienda tu ira contra tu siervo,
porque como tu, es como el Faraon.

19. Mi Adon preguntd a sus siervos, diciendo: ¢Tenéis vosotros un padre o un
hermano?

20. Y dijimos a mi Adén: Tenemos un padre anciano, y un nifio pequeno de su vejez,
pequeno él, y su hermano estd muerto, y solo él ha quedado de su madre, y su padre
le ama.

... (continuando con la narracién de la desesperacion de Ya’akov si Benyamin no
regresaba)

Comentario Mesianico de la porcion de la Torah (d)

El movimiento de [J0J0000000 (Génesis 44:18) de Yehudah es la clave mesianica de
esta Aliyah. Yehuddah, cuyo nombre significa “alabanza”, se presenta no para
defenderse de una acusacion (el robo de la copa), sino para interceder por Benyamin
y, por extension, por su padre Ya’'akov. Yehudah ofrece su propia libertad y vida
como sustitucion por su hermano, diciendo: “Ahora, por favor, quédese tu siervo en
lugar del joven como siervo de mi Adon” (Génesis 44:33).

Aqui, vemos una figura (Tipo) pristina de Yeshtia haMashiaj:

1. El Intercesor y Sustituto: Yehudah es el prototipo del Mesias ben Yehudah
(Mesias de la casa de Yehudah), que se acerca (Vayigash) para interceder por
su pueblo ante el “Adon” del mundo (Yosef, figura de la soberania y la
autoridad). Yeshua es nuestro gran Cohen Gadol (Sumo Sacerdote) y Mediador,
que no solo se acerca a Adondi en nuestro favor, sino que toma nuestro lugar,
ofreciéndose a si mismo en el Madero (Poste de ejecucién) para que nosotros,
los pecadores (Benyamin, el acusado), podamos ser liberados y reconciliados
con el Padre. La accion de Yehudah es una Tavnit (Patrén Redentor) de la
expiacién por sustitucion.

2. Unidad en la Familia: La angustia de Yehuddah es por la vida de su padre
Ya’akov. La division y la falta de reconciliacion traen muerte al patriarca. La
reconciliacién entre Yosef y sus hermanos es la precondicion para la vida de la
familia en Egipto. Yeshtia haMashiaj, como el Mashiaj Ejad (Uno), es la fuerza
unificadora. El vino para reconciliar a las “dos casas de Israel” (las casas de
Yosef/Efraim y Yehudah, un tema central de la Haftardh) consigo mismo y entre
si, asegurando que el cuerpo de Elohim esté completo y lleno de vida. La
unidad, como veremos en el Brit Hadashah, es el deseo final del Mesias.



Bfy TORAH VIVIENTE

La audacia de Yehudah no proviene de la justicia, sino del amor y la
responsabilidad hacia su padre. En el Reino de Yeshua, nuestra intercesion y
nuestra redencion se basan en Su amor incondicional y en Su cumplimiento perfecto
de la responsabilidad de la Torah.

2. Haftarah.

Ezequiel 37:15-28 (La unidad de los reinos de Yehudah y Yosef)

La Haftarah para Vayigash es, sin lugar a dudas, una de las porciones proféticas mas
cargadas de significado mesidnico, sirviendo como el espejo profético de la Torah.
Habla de la profecia de los dos maderos o palos: el de Yehudah y el de
Yosef/Efraim, los cuales Adondi, nuestro Elohim, tomara y unira para que sean Ejad
(Uno) en Su mano.

Comentario Mesianico

La conexidén entre la Haftarah y la Parasha es profunda y tematica: Reconciliacion y
Unidad.

En la Torah, la Parasha Vayigash es el momento de la reconciliacién terrenal y
familiar, donde Yehudah y Yosef, los pilares de las dos futuras casas de Israel, se
encuentran y se unen. En la Haftarah, Adonai extiende este patron redentor a escala
nacional, profetizando el fin de la divisién que comenzo con el cisma del Reino de
Israel (Yosef/Efraim) y el Reino de Yehudah (Juda) después del Rey Shelomoh.

« El Mesias como Pastor Unico: El pasaje culmina con la promesa: “Y un rey
serd sobre ellos para todos ellos; y ya no serdn mds dos naciones, y ya no se
dividirdn mds en dos reinos. Y mi siervo David serd rey sobre ellos, y un solo
pastor serd para todos ellos...” (Ezequiel 37:22, 24). Este “siervo David” (David
su siervo) y “solo pastor” es innegablemente Yeshuia haMashiaj, el Mesias ben
David, el unico lider capaz de reunir lo que estd separado. Su reinado eterno (v.
25) y Su Mishkdn (Santuario) en medio de Su pueblo (v. 26) son la promesa de
la era mesianica.

« La Morada de Adonai: El cumplimiento de la reconciliacion no es solo politico;
es espiritual. El resultado de esta unidad es que Adonadi establecera Su Mishkdn
(Morada/Santuario) entre ellos: “Y mi santuario estard en medio de ellos para
siempre” (Ezequiel 37:26). Esto se cumple en Yeshtia haMashiaj. El es el
Mishkdn andante, el lugar donde la Shejindh (Presencia Divina) de Elohim
habita entre la humanidad. El Brit Hadashah testifica que Yeshtua es Immanuel
(Con nosotros Elohim). La unidad de los reinos, profetizada por Ezequiel, es la
reunion de todo el pueblo de Adonai bajo el Mesias, formando una Kehildh

| 4



Bfy TORAH VIVIENTE

(Asamblea) unificada, de la cual Yeshua es el centro (1 Corintios 3:16, Efesios
2:20-22).

Aplicacion Espiritual

La Haftardh es una reflexion poderosa sobre la esperanza en la Redencion Final.
Para los creyentes en Yeshua haMashiaj hoy, esta profecia resuena con una
actualidad ineludible. Nosotros somos parte de ese proceso de reunificacion. La
Kehildh mesidnica esta compuesta por aquellos que provienen de todas las naciones,
pero que son injertados en el Olivo de Israel (Romanos 11), participando asi en el
Ejad (Unidad) profetizado por Ezequiel.

La promesa de que Adondi unird los maderos nos recuerda que toda divisiéon en la
Kehildh (Comunidad Mesianica) es contraria al plan redentor. El enfoque en Yeshua,
el “solo pastor”, disuelve las barreras sectarias, denominacionales, e incluso, las que
provienen de las “dos casas”. Nuestra esperanza esta en la venida del Rey que no
solo reinara, sino que serd la unidad. El legado de la Haftarah es un llamado a vivir
en la unidad del Ruaj Hakodesh ahora, anticipando la era en que la pazy la
reunificacion de Israel seran completas, y Adondi morara con nosotros.

3. Brit Hadashah.

Juan 17:20-23 (La unidad de los creyentes)

El pasaje de Juan 17:20-23 es parte de la oracion intercesora de Yeshua antes de Su
sacrificio. No es una coincidencia, sino un eco divino, que esta porcién de la oracion
del Mesias se alinee con la intercesion de Yehudah en la Tordh y la profecia de
unidad en la Haftarah.

Texto Arameo-Espanol (Juan 17:20-21)

Texto Arameo (a) Palabra Aramea Fonetica (Siriaca Traduccion Palabra

Oriental) por Palabra (b)
000 000 Lo No
000 000 ho he aqui
NN 0000 metol a causa de
0o0doa 000000 holen estos
0000000 0000000 baljud solamente
0oooa 0oooa ba’e ruego
0o 0o ana YO
0oooa 0oooa ela sino



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Arameo (a) Palabra Aramea Fonetica (Siriaca

Oriental)
0ad gad af
0ad ad al
000000 0ooaao aylen
00000000000 00000000000 damhaymenin
0ad 0ad bi
000000000 00ooo00oa b’melt’hon
Texto Arameo (a) Palabra Aramea ggie;;;?) (Sirlaca
00000000 00000000 d’kulhon
0000000 0000000 nehwun
0ad ad jad
0ooo 0o ayk
Jaooo Jaooo d’ant
0000 0o avi
0ad 0ad bi
000000 000000 w’ana
0ao 0oa bakh
0aoo 0o daf
000000 000000 henun
0ad o ban
0000000 0000000 nehwun
ad ad jad

Comentarios Exhaustivos

Traduccion Palabra
por Palabra (b)

también

por

aquellos

que creeran
en mi

por su palabra

Traduccion Palabra
por Palabra (b)

que todos ellos
sean

uno

asi como
que tu
Padre mio
en mi

yYyo

en ti
también
ellos

en nosotros
sean

uno

Esta oracién no es solo una suplica; es una declaracion de la Divinidad de Yeshua y
de la naturaleza de Su Reino. La suplica por la unidad (Jad) no es para que los
seguidores se pongan de acuerdo en rituales, sino para que participen en la misma

unidad esencial que existe entre Yeshua y el Padre (Av).

Conexion con la Torah y Haftarah

 Parasha (Vayigash - Génesis 44:18-30): La intercesién de Yehudah es un
acto de amor y unidad familiar. El Brit Hadashah muestra la intercesién de
Yeshua, cuyo propdsito es lograr la unidad espiritual de Su nueva y extendida
familia. E1 Mesias sustituye la vieja identidad dividida por una nueva identidad

Ejad en El.

| 6



Bfy TORAH VIVIENTE

« Haftarah (Ezequiel 37:15-28): El eje central es la unién de los dos maderos
(Yehudah y Yosef/Efraim) bajo un solo pastor, el Rey David. Yeshua, en Juan 17,
esta orando por el cumplimiento de esta profecia, que la unidad de los
creyentes sea tan perfecta que refleje la unidad divina. Esta unidad es la senal
para el mundo: “para que el mundo crea que Tt me has enviado” (Juan 17:21).
El retorno de las dos casas a la unidad del Ejad es la senal de la venida final del
Reino.

Reflexion Mesianica
La Deidad de Yeshua y el Ejad:

El uso del arameo Peshita es crucial aqui. MarYah (JJ00000) es el nombre arameo
para Adondi, a menudo usado para referirse al Elohim de Israel. La interconexion y
unidad entre el Padre y el Hijo en esta oracion no permite una separacion; son Ejad
(Uno) en esencia. Yeshia no ora a alguien diferente en naturaleza, sino que invoca la
relacién eterna que El tiene con el Padre, la cual quiere extender a Sus seguidores.

La frase “Que ellos sean uno en nosotros, asi como Tu, Padre mio, estas en Miy Yo
en Ti” (Juan 17:21, versién Peshita con fonética) revela la naturaleza monoteista de
la fe mesianica:

1. MarYah (Adonai): El tnico Elohim.

2. Yeshua: Es el Mesias y la manifestaciéon del Padre. Su Deidad no compite con el
Padre, sino que la expresa en forma humana. La unidad (Ejad) que Yeshua
comparte con Adonai es el modelo para la Kehildh.

3. El Espiritu de Unidad: La unidad es mediada por el Ruaj Hakodesh, que nos
hace participes de la naturaleza divina, tal como el Padre y el Hijo estan unidos.
Por lo tanto, Yeshua haMashiaj es el centro y la fuente de la unidad, y Su
Deidad es el fundamento teoldgico para la posibilidad de nuestra unidad.

En la Kehildh mesianica, la Deidad de Yeshua no se percibe como una ruptura con el
monoteismo, sino como su méaxima expresién: El Unico Elohim (Adonai) se ha
revelado en Su Mesias Yeshua, y en El se encuentra el cumplimiento de la Toradh y
los Profetas.

4. Contexto Historico y Cultural.

Para ser honesto, el estudio de la Torah solo se vuelve verdaderamente rico cuando
se contextualiza. Vayigash se desarrolla en el ambiente egipcio del siglo XVII a.E.C.

| 7



Bfy TORAH VIVIENTE

(Antes de la Era Comun), un contexto cultural de sofisticacion y poder centralizado.
La sumision de Yehudah ante Yosef, la figura mas poderosa después de Faradn, es un
acto de vulnerabilidad suprema.

« El Mishkan y el Templo: Aunque el Mishkan (Tabernaculo) ain no existe, el
concepto de acercamiento (0 - negésh, la raiz de Vayigash) es
fundamental para la adoracidn. El acceso a la presencia de Elohim en el Templo
y el Mishkan se hacia por medio de la intercesién del Cohen Gadol (Sumo
Sacerdote). Yehudah, al acercarse, prefigura la funcion del Cohen Gadol, y por
extension, a Yeshua, nuestro Cohen Gadol segun el orden de Melquisedek, que
nos permite el acceso directo a la presencia de Adonai.

« Segundo Templo y Qumran: Durante el periodo del Segundo Templo y en las
comunidades como Qumran, la esperanza mesidnica estaba fuertemente ligada
a la reconciliacion y la unidad de Israel. Los textos de Qumran a menudo hablan
de dos Mesias: el Mesias de Israel (Mesias ben Yosef) y el Mesias de Aharon
(un Mesias sacerdotal). Vayigash, con la reconciliacion de Yosef (el Mesias
sufriente/ejecutivo) y Yehudah (el Mesias real/gobernante), ofrece el arquetipo
para la unificacién de estas funciones mesianicas en la figura de Yeshua
haMashiaj, quien es Rey (Yehudah) y Sacerdote (Aharon/Melquisedek).

 Escritos Mesianicos y Nazarenos: Para los primeros sequidores nazarenos de
Yeshua, la historia de Vayigash era una narrativa maestra. La figura de Yosef,
despreciado, vendido y luego exaltado como salvador del mundo, era un
paralelismo ineludible con Yeshua. La Kehildh primitiva veia la intercesion de
Yehudah como el patrén del discipulado sacrificial y el llamado a la unidad. Los
escritos arameos del Brit Hadashah (como Juan 17) son un testimonio de que la
unidad no era solo una aspiracion, sino el sello de la misién de Yeshua,
conectando la unidad familiar de Génesis con la unidad global de los creyentes.

5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas.

Comentarios Rabinicos

Los Sabios enfocan la intercesion de Yehudah en su extrema valentia y su sentido de
responsabilidad. El Midrash enfatiza que la audacia de Yehudah al acercarse
(000000000O0) se debia a que estaba dispuesto a luchar con Yosef si era necesario,
demostrando una Teshuvd (retorno/arrepentimiento) genuina por la venta de Yosef.
La tradicion oral discute la intensidad de la stplica de Yehudah, que no fue solo
verbal, sino que estuvo acompanada de un Kol Yechidi (una voz nica) y una actitud
de total entrega. Esto destaca el principio de que la intercesién auténtica debe ser
completa y sin reservas, una leccion practica para todos.



Bfy TORAH VIVIENTE

Comentario Judio Mesianico

La suplica de Yehudah ante Yosef es una de las “sombras” (Tzelalim) mas claras de
la intercesién del Mesias.

 La Sustitucion: Yehudah ofrece su vida. “Ahora, por favor, quédese tu siervo
en lugar del joven...” (Génesis 44:33). Yeshua, el Le6n de la tribu de Yehudah,
se ofrecid en sustitucidn por toda la humanidad, tomando el castigo que nos
correspondia.

 El Rescate del ‘Hermano Perdido’: Benyamin, el mas joven y el que corre
peligro, representa a la porcion de Israel que estaba en peligro de ser perdida o
separada. La mision de Yeshua haMashiaj es buscar y salvar lo que se habia
perdido, y restaurar la relacién con el Padre (Ya’'akov).

« Primeros Siglos: Para las notas nazarenas de los primeros siglos, el pasaje
confirmaba el papel de Yeshua. La frase “Y se acerco Yehuddh a él” era
entendida como un tipo (Tipologia) de la encarnacién y el ministerio de Yeshua,
el inico que se atrevio a acercarse a la humanidad en su miseria y tomar su
carga.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematria

(000000000 (Va-yi-gash): El verbo, en la forma Vav conjuntiva y hifil
(causativa), denota una accion decisiva e intencionada de acercarse o hacer
que se acerque. No es un acercamiento casual; es una accion confrontativa y
de intercesion. En el contexto de la Torah, la raiz N-G-Sh ([J[JJ[]) se usa a
menudo para el acercamiento a Elohim, como el sacerdote que se acerca al
altar.

« Guematria: El valor numérico de 00000000 (Vav=6, Yod=10, Gimel=3,
Shin=300) es 319. Este numero no aparece comunmente en Midrashim
canonicos, pero es notable que es cercano al valor de [JJ0000000 (Ha-Go’el - El
Redentor, 317) o 0000000000 (Eliyahu - Elias, 52), lo que es mas especulativo.
Sin embargo, su significado literal de “acercamiento” es su poder exegético
principal.

 J000000 (Adoni): Yehudah se dirige a Yosef con el término Adoni (Mi
Adén/Amo), un titulo de respeto y soberania. En la boca de Yehuddh, es un
reconocimiento de la autoridad terrenal de Yosef, pero para el lector mesianico,
el uso del término resalta la soberania de Yeshia haMashiaj.

6. Analisis Profundo de la Aliyah.

El contenido de la Aliyah 1 (Génesis 44:18-30) es la intercesiéon detallada de
Yehudah, donde recapitula toda la historia: la primera visita, el mandato de Yosef (el

| 9



Bfy TORAH VIVIENTE

Adon), el juramento de traer a Benyamin, y la angustia de Ya’akov, un hombre
anciano que ya ha perdido un hijo de Rajel (Yosef).

Analisis y Comentario Judio y Mesianico

« El Arte de la Intercesion: Yehudah no solo suplica; él pinta un cuadro de la
miseria de su padre (Ya’akov), ligando el destino de Benyamin directamente a la
vida o muerte de Ya’'akov. La intercesion efectiva, nos ensefa la Torah, no es
una negociacién legal, sino una suplica cargada de compasion y conexion con el
dolor del otro.

« Conexion con la Haftarah: La reunién profetizada de Yosef y Yehudah en
Ezequiel 37 es el fin del dolor del padre. Ya'akov, que representa al Klal
Yisra’el (Todo Israel), no puede estar completo sin los hijos de Rajel (Yosef'y
Benyamin). La unidad es la restauracion de la alegria del Padre.

« Conexion con el Brit Hadashah: La intercesion de Yeshua en Juan 17 se
centra en que la unidad de Sus seguidores sea la fuente de la vida para el
mundo. Yehudah le dice a Yosef: “Ahora, pues, cuando yo vuelva a tu siervo mi
padre, y el joven no esté con nosotros, porque su vida estd ligada a la vida de él”
(Génesis 44:30). La vida del Padre (Adonai) estd ligada a la unidad y la
presencia de Sus hijos (la Kehildh unificada) en Yeshuia haMashiaj. El Mesias es
la sustancia que conecta al Padre y a los hijos.

7. Tema Mas Relevante de la Aliyah.

El tema central, ineludible, de la Aliyah es la Intercesion Sacrificial y la
Responsabilidad por el Hermano.

Importancia en el Contexto de la Torah

Este tema marca el ascenso definitivo de Yehudah a la primacia. Aunque Reuvén era
el primogénito, y Shimon y Levi habian fallado por su violencia, Yehudah demuestra
el caracter necesario para el liderazgo: la voluntad de sacrificar la propia vida o
libertad por el bienestar de otro, en este caso, su hermano Benyamin y su padre
Ya'akov. La Toradh establece que el verdadero liderazgo en Israel es un liderazgo de
servicio y sacrificio. Esta es la base de la bendicion de Ya’akov sobre Yehudah
(Génesis 49:8-12), de donde procede el cetro real.

Relacion con las Ensenanzas de Yeshua

Yeshuia ensend que no hay amor mas grande que dar la vida por los amigos (Juan
15:13). Su vida entera, y especialmente Su sacrificio en el Madero, fue el acto de
intercesion sacrificial supremo.

| 10



Bfy TORAH VIVIENTE

 Yeshua, el Intercesor Sacrificial: Yeshua es el cumplimiento de la Tipologia
de Yehudah. El no solo se acercé (Vayigash) a Adonéi en nuestro favor, sino
que se ofrecié como sustituto perfecto.

« Continuidad Torah-Brit Hadashah: Yehudah establece el principio; Yeshua lo
perfecciona. E1 Mesias es la encarnacion de la responsabilidad por el hermano,
el unico que pudo cargar con el peso del pecado para que Sus hermanos
(nosotros) pudiéramos ser liberados.

Conexion Tematica con los Moedim de Elohim

La intercesidn sacrificial y la unidad se conectan poderosamente con Shavuot
(Semanas) y Yom Kippur (Dia de la Expiacidn).

« Yom Kippur: El acto de Yehuddah es un reflejo de Kippur (Expiacion). El
sacrificio del intercesor trae perddn y reconciliacidon. Yeshta es nuestro Kippur
eterno. El es la ofrenda que se ofrecié acercandose al trono de Elohim
(Hebreos 9:24-26).

» Shavuot: La unidad lograda por la reconciliacion (Parasha y Haftarah) se sella
en Shavuot con el derramamiento del Ruaj Hakodesh, el cual es el “palo” que
une a todos los creyentes en una sola Kehildh, como profetizé Ezequiel. El Ruaj
es la garantia de que el Reino de Yeshua es Ejad.

8. Descubriendo a Mashiaj en cada Aliyah.

Profecias Mesianicas y Reflexion

Esta Aliyah, aunque no contiene un oraculo profético directo, esta saturada de
Tzelalim (Sombras) y Tipos (Tipologias) mesidnicas, que, al unirse con la Haftarah y
el Brit Hadashah, revelan la obra de Yeshtia haMashiaj.

Meétodos para descubrir al Mashiaj en cada Aliyah

« Tipos (Tipologias): Yehudah como Mesias Sustituto. Yehudah, el dador del
nombre de la tribu mesidnica, actiia como el precursor de la redencion. Su
disposicion a ser esclavo (eved) por su hermano Benyamin es un eco de Yeshua,
el Eved Adondi (Siervo de Adonai) sufriente, que tomo forma de siervo para
rescatarnos.

* Sombras (Tzelalim): La Copa de Yosef. La copa encontrada en el saco de
Benyamin es la sombra de la acusacion. Yeshua haMashiaj es el que vacia la
copa de la ira de Elohim (Salmos 75:8, Isaias 51:17) que estaba destinada a Su

|11



Bfy TORAH VIVIENTE

pueblo. Al interceder, Yehudah toma el castigo, liberando a Benyamin. Yeshua,
al interceder, libera a la humanidad del castigo.

« Patrones Redentores (Tavnitot): Descenso, Escondimiento y Revelacion.
El patron de Yosef (descenso a Egipto, exaltacion como Addn, y revelacidn a Sus
hermanos) es un patron redentor claro del Mesias: Yeshua desciende a la
Tierra, es exaltado, y se revelara a Israel en Su gloria. Vayigash es el momento
culminante de la revelaciéon de Yosef/Mesias.

« Analisis Linguistico: El verbo 000000000 (Vayigash - “Y se acercd”) es el
leitmotiv mesianico. Yeshuia haMashiaj es el inico que puede acercarse a la
Divinidad (como Yehudéh a Yosef/Adén) e interceder por nosotros, porque El
mismo es Ejad con Adonai.

Cumplimiento en el Brit Hadashah

 Paralelismos Tematicos (Juan 17): La Unidad Divina es el objetivo
redentor. La reconciliacion de Yehudah y Yosef prefigura la unidad de la
Kehildh mesianica, una unidad tan profunda que se describe como una
participacién en la misma naturaleza Ejad del Padre y del Hijo. EI Mesias es el
vinculo ontoldgico de esta unidad.

9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y
Apocrifos.

Midrashim

El Midrash Tanhuma comenta extensamente sobre la confrontacion entre Yehudah
y Yosef, describiéndola como una disputa verbal tan intensa que las palabras de
Yehudah fueron como fuego. La tradicion oral exalta la pasién de Yehudah, indicando
que su promesa de responder por Benyamin con su propia vida era un acto de
redencion personal que luego se convertiria en la virtud de todo el linaje
mesianico.

Targumim

Los Targumin, particularmente el Targum Onkelos y el Targum Yonatan, a
menudo parafrasean y complementan el texto, ofreciendo una visién mas clara del
rol de Yehudah como lider.

« Targum Yonatan (Génesis 44:18): El texto enfatiza que Yehudah se acerco
con palabras de suplica antes de recurrir a la amenaza (que se menciona en
algunos Midrashim). El uso de la palabra Adoni (Amo) es consistentemente
mantenido, realzando la autoridad de Yosef y la humildad de Yehudah.

| 12



Bfy TORAH VIVIENTE

Textos Fuentes y Apdcrifos

« Jubileos y el Testamento de Yehudah (Apocrifo): El Testamento de Yehuddh
(parte de los Testamentos de los Doce Patriarcas) retrata a Yehudah como un
guerrero y lider, pero también como uno que tuvo que expiar un gran pecado (la
venta de Yosef). Este texto apdcrifo refuerza la idea de que la intercesion en
Vayigash es la culminacion de su Teshuvd y la validacion de su derecho a ser la
linea mesiadnica. La intercesiéon de Yehudah por Benyamin es su acto final de
redencién y su preparacion para el rol de rey.

10. Mandamientos Encontrados o principios y
valores.

La Aliyah 1, aunque narrativa, expone varios principios y valores fundamentales que
son eternos e inseparables del Brit Hadashah.

1. Principio de Responsabilidad Fraternal (Arvut): Yehudah asumio la
responsabilidad total (Génesis 43:9) por Benyamin. En el Brit Hadashéh, Yeshua
nos ensefa que el amor a Adondi y el amor al préjimo (hermano) son
inseparables. Nuestra aplicaciéon de este principio es cargar con las cargas de
los demas (Galatas 6:2), un reflejo del acto sustitutivo de Yeshua.

2. Valor de la Integridad de la Palabra: Yehudah no podia regresar a su padre
sin Benyamin porque su palabra estaba en juego. El mandamiento de no jurar
en vano y mantener los compromisos es vital (Mateo 5:37).

3. Principio de la Unidad Familiar/Comunal: El bienestar del padre (Ya’akov)
dependia de la unidad de sus hijos. El Nuevo Pacto (Brit Hadashah) enfatiza que
la unidad es la prueba de nuestra conexion con Yeshuia y Su Reino (Juan 17:23).

11. Preguntas de Reflexion.

1. Considerando la stuplica de Yehudah, équé significa realmente acercarse
(Vayigash) en el contexto de la intercesién por un hermano que esta bajo juicio?
¢{Como este acercamiento se relaciona con el ministerio de Yeshuia haMashiaj?

2. ¢De qué manera la disposicion de Yehudah a ser esclavo en lugar de Benyamin
establece un patrdn (Tipologia) moral y espiritual para el liderazgo en el Reino
de Yeshua haMashiaj?

3. La Haftarah habla de la unidad de los dos maderos (Yehudah y Yosef). éCémo
podemos los creyentes en Yeshua vivir la realidad del Ejad (Unidad) en nuestras
Kehilot hoy, superando las divisiones histdricas o culturales?

4. Sila vida de Ya'akov estaba ligada a la vida de Benyamin (Génesis 44:30),
écomo estd la vida de nuestro Padre (Adonai) ligada a la forma en que cuidamos

|13



Bfy TORAH VIVIENTE

y respondemos por nuestros hermanos y hermanas en la Kehildh?

5. ¢Qué “copa de acusacion” (sombra de la copa de Yosef) ha sido encontrada en
nuestro “saco” de vida, y cémo la intercesion y la sustitucion de Yeshia
haMashiaj resuelven esa condena?

12. Resumen de la Aliyah.

La Aliyah 1 de Vayigash narra el dramatico momento en que Yehudah, el lider
natural de los hermanos, cumple su promesa de responder por su hermano
Benyamin. El se acerca (000000000) a Yosef, el soberano de Egipto, y ofrece su
propia libertad en un acto supremo de intercesién sacrificial para salvar al joven y,
por extension, salvar la vida de su anciano padre Ya’akov.

Su Aplicacion en Mashiaj: Este evento es una Tipologia perfecta. Yehudah, el
ancestro del Rey Mesias, es la sombra del Mesias sustituto. Yeshua haMashiaj es el
Intercesor perfecto, el que se acercé a la humanidad en su desesperacion,
ofreciéndose a si mismo en el Madero (Poste de ejecucion) para redimirnos del juicio
(la copa de Yosef). Su acto asegura la reconciliacion y la unidad de toda Su Kehildh
(Comunidad Mesianica), cumpliendo la visién de Ezequiel 37 (Haftarah) y la oracién
por el Ejad (Unidad) de Juan 17 (Brit Hadashah).

13. Tefilah de la Aliyah.

Adondi Elohim Alef Tav, Fuente de toda redencion, en el nombre de Yeshua
haMashiaj, Tu Mesias:

Te damos gracias por la profunda verdad revelada en el acercamiento (Vayigash) de
Yehudah. Ensénanos a comprender el poder de la intercesion sacrificial, a no rehuir
la responsabilidad por nuestros hermanos, sino a cargar con sus cargas tal como
Yehudah cargo con la de Benyamin, y sobre todo, como Tu Amado Hijo Yeshua
haMashiaj cargd con la nuestra.

Pedimos que Tu Ruaj Hakodesh sople sobre Tu pueblo, uniendo los “dos maderos” y
a toda Tu Kehildh dispersa, para que podamos vivir en la perfecta unidad (Ejad) por
la que Yeshua ord. Que nuestra vida sea un testimonio tan evidente de Tu Presencia
y Unidad, que el mundo crea que Tt le has enviado. Fortalece nuestro compromiso

con la verdad y la integridad de nuestra palabra. Que Tu Mishkdn (Morada), que es
Yeshua, esté siempre en medio de nosotros. Amén.

Mas Recursos del Reino de Yeshtia HaMashiaj.
| 14



Bfy TORAH VIVIENTE

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshiia HaMashiaj.

+Recursos del Ministerio Judio Mesianico de Biblia Tordh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

| 15


https://torahviviente.com

