
| 1

 Listen to this article

Gén 31:43 – 32:3
Oseas 12:13-14:9
Mateo 18:15-20 (Reconciliación)

¡Shalom U’Vrajá! Es un honor, la verdad, que nos encontremos una vez más para
sumergirnos en la Toráh de Adonái. Como escritor y estudioso de las 54 Parashot, yo
me siento profundamente conmovido cada vez que podemos desgranar las Escrituras
y, sobre todo, poner el lente del Reino de Yeshúa haMashíaj sobre ellas. Porque,
para ser honesto, es solo a través de Él que el Tanakh y el Brit Hadasháh cobran una
unidad perfecta, un testimonio Ejad de nuestro Elohím.

El Reino de Yeshúa haMashíaj, el Maljut Shamaim, no es solo una promesa futura;
es una realidad presente que se establece en el corazón de Su pueblo. Es el reinado
de la Toráh, la Ley de la Verdad, manifestada en la vida de Yeshúa, quien es la Toráh
viviente. Estudiar la Parashá Vayetzé (Y Salió), particularmente esta última Aliyáh,
nos ubica en un momento crucial de la historia de Ya’akov, un momento de partida y
de preparación para un nuevo encuentro, reflejando siempre el patrón redentor de
nuestro Rey.

1. Bereshit – Génesis 31:43 – 32:3
Esta Aliyáh marca la culminación de la tensa y prolongada disputa familiar entre
Ya’akov y su suegro, Laván. El clímax es el pacto de separación, un testimonio de la
fidelidad de Adonái a Su siervo, y el preámbulo inmediato para el temido encuentro
con Esav. La tensión está tejida en cada palabra, y yo creo que el texto hebreo nos
revela la verdadera naturaleza de este pacto.

Texto

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

Génesis 31:43
וַיַּעַן Vayá’an Y respondió



| 2

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

לָבָן Laván Laván
אֶת־יַעֲקֹב et-Ya’akov a Ya’akov
וַיֹּאמֶר va-Yómer y dijo:
הַבָּנוֹת Ha-banót Las hijas
בְּנֹתַי benotái son mis hijas,
וְהַבָּנִים ve-ha-baním y los hijos
בָּנָי banái son mis hijos,
וְהַצֹּאן ve-ha-tso’n y el rebaño
צֹאנִי tso’ní es mi rebaño,
וְכֹל ve-jol y todo
אֲשֶׁר ashér lo que
אַתָּה atáh tú
רֹאֶה ro’éh ves
לִי־הוּא li-hú mío es.
וּלְבָנֹתַי U-levanotái Y a mis hijas,
מָה mah ¿qué
אֶעֱשֶׂה e’eséh haré
לָאֵלֶּה la’éleh a estas
הַיּוֹם ha-Yom hoy
אוֹ o o
לִבְנֵיהֶן li-venehén a sus hijos
אֲשֶׁר ashér que
יָלָדוּן yaládun han parido?
Génesis 31:44
וְעַתָּה ve-Atáh Y ahora,
לְכָה Le-já ven,
נִכְרְתָה nijre-táh hagamos un pacto,
בְרִית berít un pacto,
אֲנִי aní yo
וָאָתָּה va-‘Atáh y tú,
וְהָיָה ve-hayáh y sea
לְעֵד le’éd por testigo
בֵּינִי beyní entre mí
וּבֵינֶךָ u-véineja y entre ti.



| 3

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

Génesis 31:45
וַיִּקַּח va-Yi-kaj Y tomó
יַעֲקֹב Ya’akov Ya’akov
אֶבֶן éven una piedra,
וַיְרִימֶהָ va-yeriméha y la levantó

מַצֵּבָה matsevah como Matsevah
(columna/monumento).

Génesis 31:46
וַיֹּאמֶר va-Yómer Y dijo
יַעֲקֹב Ya’akov Ya’akov
לְאֶחָיו le-ejáv a sus hermanos
לִקְטוּ liktú Recojan
אֲבָנִים avaním piedras;
וַיִּקְחוּ va-Yik-jú Y recogieron
אֲבָנִים avaním piedras
וַיַּעֲשׂוּ va-Ya’asú e hicieron
גָל gal un Gal (montón de piedras);
וַיֹּאכְלוּ va-Yoj-lú y comieron
שָׁם sham allí
עַל־הַגָּל al-ha-Gal sobre el montón.
Génesis 31:47
וַיִּקְרָא־לוֹ va-Yikrá-lo Y lo llamó
לָבָן Laván Laván

יְגַר Yegar Yegar (Montón de
Testimonio)

שָׂהֲדוּתָא Sahadutá Sahadutá (Arameo:
Testimonio);

וְיַעֲקֹב ve-Ya’akov y Ya’akov
קָרָא kará lo llamó
לוֹ lo

גַּלְעֵד Gal’éd Gal’éd (Hebreo: Montón de
Testimonio).

Génesis 31:48
וַיֹּאמֶר va-Yómer Y dijo
לָבָן Laván Laván:



| 4

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

הַגַּל ha-Gal Este montón
הַזֶּה ha-zéh es hoy
עֵד éd testigo
בֵּינִי beyní entre mí
וּבֵינֶךָ u-véineja y entre ti;
עַל־כֵּן al-ken por esto
קָרָא kará fue llamado
שְׁמוֹ shemó su nombre
גַּלְעֵד Gal’éd Gal’éd.
Génesis 31:49

וְהַמִּצְפָּה Veha-Mits-páh Y la Mitzpáh (Atalaya/Torre
de Vigía),

אֲשֶׁר ashér que
אָמַר amár dijo
כִּי ki porque
יִצֶּף Yi-tséf vigile
יְהוָה Adonái (יהוה) Adonái (יהוה)
בֵּינִי beyní entre mí
וּבֵינֶךָ u-véineja y entre ti,
כִּי ki cuando
נִסָּתֵר nisatéyr nos hayamos ocultado
אִישׁ ish el uno
מֵרֵעֵהוּ me-re’éhu del otro.
Génesis 31:50
אִם־תְּעַנֶּה Im-te’anéh Si maltratares
אֶת־בְּנֹתַי et-benotái a mis hijas,
וְאִם־תִּקַּח ve-im-ti-kaj o si tomares
נָשִׁים nashím mujeres
עַל־בְּנֹתַי al-benotái además de mis hijas,
אֵין ein no hay
אִישׁ ish nadie
עִמָּנוּ imánu con nosotros,
רְאֵה re’éh mira,
אֱלֹהִים Elohím Elohím



| 5

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

עֵד éd es testigo
בֵּינִי beyní entre mí
וּבֵינֶךָ u-véineja y entre ti.
Génesis 31:51
וַיֹּאמֶר va-Yómer Y dijo
לָבָן Laván Laván
לְיַעֲקֹב le-Ya’akov a Ya’akov:
הִנֵּה Hinéh He aquí
הַגַּל ha-Gal este montón,
וְהִנֵּה ve-Hinneh y he aquí
הַמַּצֵּבָה ha-matsevah esta Matsevah,
אֲשֶׁר ashér que
יָרִיתִי yaríti he levantado
בֵּינִי beyní entre mí
וּבֵינֶךָ u-véineja y entre ti.
Génesis 31:52
עֵד Éd Testigo
הַגַּל ha-Gal sea el montón,
וְעֵדָה ve’edáh y testigo
הַמַּצֵּבָה ha-matsevah sea la Matsevah,
אִם־אָנִי Im-aní si yo
לֹא־אֶעֱבֹר lo-e’evór no pasaré
אֵלֶיךָ eléija hacia ti
אֶת־הַגַּל et-ha-Gal este montón,
וְאִם־אַתָּה ve’im-atáh y si tú
לֹא־תַעֲבֹר lo-ta’avór no pasarás
אֵלַי elái hacia mí
אֶת־הַגַּל et-ha-Gal este montón
וְאֶת־הַמַּצֵּבָה ve’et-ha-matsevah y esta Matsevah
הַזֹּאת ha-zót
לְרָעָה le-ra’áh para mal.
Génesis 31:53
אֱלֹהֵי Elohéy El Elohím
אַבְרָהָם Avraham de Avraham,



| 6

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

וֵאלֹהֵי ve’Elohéy y el Elohím
נָחוֹר Najór de Najor,
יִשְׁפְּטוּ Yishpetú juzguen
בֵינֵינוּ benéynu entre nosotros;
אֱלֹהֵי Elohéy el Elohím
אֲבִיהֶם avihém de su padre
וַיִּשָּׁבַע va-Yishabá’ Y juró
יַעֲקֹב Ya’akov Ya’akov
בִּפְחַד bif-jád por el Temor
אָבִיו avív de su padre
יִצְחָק Yitsjak Yitsjak.
Génesis 31:54
וַיִּזְבַּח va-Yizbaj Y sacrificó
יַעֲקֹב Ya’akov Ya’akov
זֶבַח zévaj una ofrenda sacrificial
בָּהָר ba-Har en el monte,
וַיִּקְרָא va-Yikrá y llamó
לְאֶחָיו le-ejáv a sus hermanos
לֶאֱכָל־לָחֶם le’ejól-lajém a comer pan;
וַיֹּאכְלוּ va-Yojlú y comieron
לֶחֶם lajém pan,
וַיָּלִינוּ va-Yalínu y pasaron la noche
בָּהָר ba-Har en el monte.
Génesis 31:55 (32:1)
וַיַּשְׁכֵּם va-Yashkém Y se levantó temprano
לָבָן Laván Laván
בַּבֹּקֶר ba-Bóker por la mañana,
וַיְנַשֵּׁק vaynashek y besó
לְבָנָיו le-vanáv a sus hijos
וְלִבְנוֹתָיו ve-livnotáv y a sus hijas,
וַיְבָרֶךְ va-Yevárej y los bendijo;
וַיֵּלֶךְ va-Yélej y se fue,
וַיָּשָׁב va-Yasháv y regresó
לִמְקֹמוֹ limkomó a su lugar.



| 7

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

Génesis 32:1 (32:2)
וְיַעֲקֹב ve-Ya’akov Y Ya’akov
הָלַךְ haláj se fue
לְדַרְכּוֹ le-dar-kó por su camino;

וַיִּפְגְּעוּ va-Yifge’ú y lo encontraron (se
encontraron con él)

בוֹ bo

מַלְאֲכֵי Mal’ajéy los Malajím
(mensajeros/emisarios)

אֱלֹהִים Elohím de Elohím.
Génesis 32:2 (32:3)
וַיֹּאמֶר va-Yómer Y dijo
יַעֲקֹב Ya’akov Ya’akov
כַּאֲשֶׁר ka’ashér cuando
רָאָם ra’ám los vio:
מַחֲנֵה Majanéh Campamento
אֱלֹהִים Elohím de Elohím
זֶה zeh este
וַיִּקְרָא va-Yikrá Y llamó
שֵׁם־הַמָּקוֹם shem-ha-Makóm el nombre del lugar

מַחֲנָיִם Majaná-yim Majaná-yim (Dos
Campamentos).

Traducción Literal al Español:

Génesis 31:43: Y respondió Laván a Ya’akov y dijo: Las hijas son mis hijas, y los hijos
son mis hijos, y el rebaño es mi rebaño, y todo lo que tú ves mío es. Y a mis hijas,
¿qué haré a estas hoy o a sus hijos que han parido?

Génesis 31:44: Y ahora, ven, hagamos un pacto, yo y tú, y que sea por testigo entre
mí y entre ti.

Génesis 31:45: Y tomó Ya’akov una piedra, y la levantó como Matsevah (columna).

Génesis 31:46: Y dijo Ya’akov a sus hermanos: Recojan piedras. Y recogieron piedras
e hicieron un Gal (montón de piedras); y comieron allí sobre el montón.



| 8

Génesis 31:47: Y lo llamó Laván Yegar Sahadutá (Montón de Testimonio en
Arameo); y Ya’akov lo llamó Gal’éd (Montón de Testimonio en Hebreo).

Génesis 31:48: Y dijo Laván: Este montón es hoy testigo entre mí y entre ti; por esto
fue llamado su nombre Gal’éd.

Génesis 31:49: Y la Mitzpáh (Atalaya), que dijo: Adonái (יהוה) vigile entre mí y
entre ti, cuando nos hayamos ocultado el uno del otro.

Génesis 31:50: Si maltratares a mis hijas, o si tomares mujeres además de mis hijas,
no hay nadie con nosotros, mira, Elohím es testigo entre mí y entre ti.

Génesis 31:51: Y dijo Laván a Ya’akov: He aquí este montón, y he aquí esta
Matsevah, que he levantado entre mí y entre ti.

Génesis 31:52: Testigo sea el montón, y testigo sea la Matsevah, si yo no pasaré
hacia ti este montón, y si tú no pasarás hacia mí este montón y esta Matsevah para
mal.

Génesis 31:53: El Elohím de Avraham, y el Elohím de Najor, juzguen entre
nosotros. Y juró Ya’akov por el Temor de su padre Yitsjak.

Génesis 31:54: Y sacrificó Ya’akov una ofrenda sacrificial en el monte, y llamó a sus
hermanos a comer pan; y comieron pan, y pasaron la noche en el monte.

Génesis 31:55 (32:1): Y se levantó temprano Laván por la mañana, y besó a sus hijos
y a sus hijas, y los bendijo; y se fue, y regresó a su lugar.

Génesis 32:1 (32:2): Y Ya’akov se fue por su camino; y lo encontraron (se
encontraron con él) los Malajím (mensajeros) de Elohím.

Génesis 32:2 (32:3): Y dijo Ya’akov cuando los vio: Campamento de Elohím este. Y
llamó el nombre del lugar Majaná-yim (Dos Campamentos).

Comentario Mesiánico de la porción de la Toráh:

La culminación de la vida de Ya’akov en Jarán, como se narra en esta Aliyáh, es un
testimonio de la fidelidad de Adonái. Laván, en un último intento por aferrarse a su
poder, apela a una soberanía sobre lo que ya no le pertenece (“Las hijas son mis
hijas, y los hijos son mis hijos…” [Gén 31:43]). Yo lo veo como un eco del adversario,
que siempre quiere reclamar aquello que el Padre ha liberado y bendecido.



| 9

El pacto en Gal’éd/Yegar Sahadutá [Gén 31:47] es crucial. Es un pacto de
separación y no agresión, mediado por el Único y Verdadero Juez, Adonái [Gén
31:49, 50]. La referencia al “Elohím de Avraham” y al “Elohím de Najor” [Gén 31:53]
es fascinante. Ya’akov jura por el “Temor de su padre Yitsjak,” un Elohím que le es
personal y conocido. Laván, en contraste, menciona a las deidades de su linaje
(incluyendo el de Najor, que era idólatra), mostrando un sincretismo, una fe diluida.
En este contraste, Ya’akov reafirma su identidad monoteísta.

La ofrenda sacrificial (Zévaj) [Gén 31:54] es el sello de Ya’akov, un acto de
consagración antes de entrar a la Tierra. Luego, la aparición inmediata de los
Malajím de Elohím [Gén 32:2] y el nombramiento del lugar como Majaná-yim (Dos
Campamentos) es la señal más clara de la intervención divina. El primer
campamento es el de Ya’akov, y el segundo, el celestial. En otras palabras, yo creo
que Adonái le estaba diciendo: “No solo te he liberado de Laván, sino que Mi
protección Mal’ajim te acompaña en tu camino a casa.”

Conexión con Yeshúa haMashíaj:

Este pasaje es una poderosa tipología de la redención y la mediación de Yeshúa.

El Pacto de Separación (Gal’éd/Mitzpáh): Yeshúa es nuestro Gal’éd y1.
nuestra Mitzpáh. Él es el mediador del Nuevo Pacto. Su obra en el Madero nos
separa definitivamente de la esclavitud del mundo (el “Jarán” espiritual) y de las
ataduras de los “lavanes” de este siglo. El concepto de Mitzpáh (vigilancia) nos
recuerda que Yeshúa, nuestro Rey y Sumo Sacerdote, constantemente intercede
por nosotros y vigila a Su Kehiláh, asegurando el pacto hecho por Su sangre.
Majaná-yim (Dos Campamentos): Este es un hermoso cuadro mesiánico. La2.
Kehiláh Mesiánica (el Israel redimido) es un campamento, y el campamento de
los Malajím de Elohím es el otro. Nosotros, como creyentes en Yeshúa, no
caminamos solos. Estamos en el campamento terrenal, pero estamos
intrínsecamente conectados con el campamento celestial. Yeshúa haMashíaj
es el puente y el comandante de ambos campamentos, Él es la escalera que
Ya’akov vio (Gén 28:12), que une el cielo y la tierra. La protección celestial es
una realidad palpable para los que están en Mashíaj.

2. Haftaráh (Oseas 12:13-14:9)
La Haftaráh, tomada de Oseas, es un llamado profético al arrepentimiento y la
sanidad para Yisra’el, contrastando su historia pasada de fidelidad bajo Moshéh con
su actual declive espiritual. Yo veo que esta conexión es profundamente relevante.



| 10

Ya’akov deja Jarán para regresar a casa, arriesgándolo todo; Oseas llama a Yisra’el a
dejar su “Jarán” espiritual y regresar a Adonái.

Texto : Oseas 12:13-14

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

Oseas 12:13
וַיִּבְרַח va-Yivráj Y huyó
יַעֲקֹב Ya’akov Ya’akov
שְׂדֵה sedéh a campo
אֲרָם Aram de Aram,
וַיַּעֲבֹד va-Ya’avód y sirvió
יִשְׂרָאֵל Yisra’el Yisra’el
בְּאִשָּׁה be-isháh por una esposa,
וּבְאִשָּׁה u-ve’isháh y por una esposa
שָׁמָר shamár guardó (vigiló).
Oseas 12:14
וּבְנָבִיא U-venaví Y por un profeta
הֶעֱלָה He’eláh hizo subir
יְהוָה Adonái (יהוה) Adonái (יהוה)
אֶת־יִשְׂרָאֵל et-Yisra’el a Yisra’el
מִמִּצְרָיִם mi-Mitzráyim de Mitsráyim (Egipto),
וּבְנָבִיא u-venaví y por un profeta
נִשְׁמָר nishmár fue guardado.

Comentario Mesiánico:

El profeta Oseas abre su exhortación recordando la historia de Ya’akov, contrastando
la labor y la vigilancia que hizo por Laván para obtener a sus esposas (Oseas 12:13),
con el cuidado y la vigilancia que Adonái ha ejercido sobre Su pueblo a través de Sus
profetas (Oseas 12:14, específicamente Moshéh). Este contraste es una crítica.
Ya’akov trabajó por amor; Yisra’el, en la época de Oseas, trabajaba por la
idolatría. El profeta les dice, en esencia: Si vuestro patriarca fue fiel y Adonái lo
guardó, ¿por qué vosotros habéis roto el pacto?

La conexión con la Parashá Vayetzé (Aliyáh 7) es impactante. Ya’akov, el hombre que



| 11

huye de Jarán con una promesa, se encuentra en Majaná-yim con la certeza de la
protección divina antes de enfrentar a Esav. Oseas, por su parte, dirige a Yisra’el
hacia un Majaná-yim espiritual, una restauración a la tierra y al favor divino
(Oseas 14:5-8), pero solo después de una Teshuváh (arrepentimiento) genuina.

Yeshúa haMashíaj es el último y más grande Profeta (el Naví mencionado en
Oseas 12:14). Moshéh sacó a Yisra’el de Mitsráyim para ser guardado; Yeshúa nos
saca del “Egipto” espiritual para llevarnos a la verdadera herencia. La sanidad final y
la bendición de Oseas 14:5 (“Yo seré para Yisra’el como el rocío; él florecerá como el
lirio…”) es la promesa mesiánica de la regeneración. Cuando Yisra’el (tanto físico
como espiritual) regrese a Adonái en arrepentimiento, Yeshúa será quien traiga esta
sanidad completa, la restauración final del Reino que florece en justicia.

Aplicación Espiritual:

La Haftaráh nos obliga a reflexionar sobre nuestra propia jornada. Al igual que
Ya’akov, nosotros debemos salir de todo “Jarán,” de todo ambiente que nos esclaviza
o diluye nuestra fe en el Único Elohím. La esperanza en la redención es el tema
central. Oseas concluye con una nota de gracia y restauración: si regresamos, Adonái
sanará nuestra apostasía y nos amará libremente.

Para los creyentes en Yeshúa haMashíaj en la actualidad, esto se aplica así:

Regreso (Teshuváh): Nuestra Teshuváh ya no es por obras de Toráh para1.
obtener el perdón, sino un cambio de mente y corazón para vivir conforme a la
Toráh que Yeshúa ha escrito en nosotros a través del Ruaj Hakodesh.
Sanidad y Fruto: La promesa de ser como el rocío y florecer como el lirio se2.
cumple en Mashíaj. Él es la vid verdadera; si permanecemos en Él, llevamos
fruto de rectitud. La redención que Él ofrece nos da la identidad del verdadero
Yisra’el, aquel que prevalece con Elohím. Yo creo que la aplicación es clara: el
camino de Ya’akov (lucha y dependencia) es nuestro camino hacia la plenitud en
el Mashíaj.

3. Brit Hadasháh (Mateo 18:15-20)
El texto del Brit Hadasháh aborda las pautas para la reconciliación y el manejo de
conflictos dentro de la Kehiláh, un tema que resuena poderosamente con el contexto
de confrontación y posterior pacto entre Ya’akov y Laván.



| 12

Texto

Texto Arameo (Peshita) Fonética (Siríaca
Oriental)

Traducción Palabra por
Palabra

Mateo 18:15
ܐܶܢ ܕ݁ܶܝܢ ܚܛܳܐ ܒ݁ܳܟ݂
ܐܰܚܽܘܟ݂ En déyn ḥṭā bāḵ aḥūḵ Si pues peca contra ti tu

hermano,
ܙܶܠ Zél ve,
ܙܰܟ݁ܶܐܝܗ݈ܝ zaq’éyhi corrígele/convéncelo
ܒ݁ܰܝܢܳܬ݂ܳܟ݂ baynāṯoḵ entre ti
ܘܰܠܗܽܘ̇ܢ w’lahōn y él,
ܐܶܢ ܫܡܰܥܳܟ݂ en šma’āḵ si te escucha
ܝܶܬ݂ܰܪܬ݁ yeṯártt has ganado
ܠܳܟ݂ ܠܰܐܚܽܘܟ݂ lāḵ l’aḥūḵ para ti a tu hermano.
Mateo 18:16
ܘܶܐܢ ܕ݁ܶܝܢ Wen déyn Y si pues
ܠܳܐ ܫܡܰܥܳܟ݂ lā šma’āḵ no te escucha,
ܕ݁ܒ݂ܰܪ ܥܰܡܳܟ݂ d’ḇar ‘ammāḵ toma contigo
ܚܰܕ݂ ḥaḏ uno
ܐܰܘ ܬ݁ܪܶܝܢ aw ṯrēyn o dos,
ܕ݁ܥܰܠ ܦ݁ܽܘܡ d’al pūm para que sobre boca
ܬ݁ܪܶܝܢ ṯrēyn de dos
ܘܰܬ݂ܠܳܬ݂ܳܐ wa-ṯlāṯā’ o tres
ܣܳܗܕ݁ܺܝܢ sāhḏīn testigos
ܬ݁ܶܩܽܘܡ téqūm se establezca
ܟ݁ܽܠ ܦ݁ܺܬ݂ܓ݂ܳܡ kul piṯḡām toda palabra.
Mateo 18:17
ܘܶܐܢ ܕ݁ܶܝܢ Wen déyn Y si pues
ܐܳܦ݂ ܠܗܳܢܽܘܢ āp̄ lhānūn también a esos
ܠܳܐ ܢܶܫܡܰܥ lā nešma’ no escucha,

ܐܶܡܰܪ ܠܰܟ݂ܢܽܘܫܬ݁ܳܐ émar l’aknušṯā’ di a la Knušṯā
(Asamblea/Kehiláh).

ܘܶܐܢ ܕ݁ܶܝܢ Wen déyn Y si pues
ܐܳܦ݂ ܠܰܟ݂ܢܽܘܫܬ݁ܳܐ āp̄ l’aknušṯā’ también a la Knušṯā
ܠܳܐ ܢܶܫܡܰܥ lā nešma’ no escucha,
ܢܶܗܘܶܐ ܠܳܟ݂ néhwe’ lāḵ sea para ti
ܐܰܝܟ݁ ayk como



| 13

Texto Arameo (Peshita) Fonética (Siríaca
Oriental)

Traducción Palabra por
Palabra

ܡܳܟ݂ܣܳܐ māḵsā’ un publicano
ܘܰܐܝܟ݁ w’ayk y como
ܚܰܢܦ݂ܳܐ ḥanpā’ un gentil.
Mateo 18:18
ܘܰܐܡܺܝܢܳܐܝܺܬ݂ Wa-‘amīnā’iṯ Y de cierto
ܐܳܡܰܪ ܐ݈ܢܳܐ ܠܟ݂ܽܘܢ āmar nā’ lāḵūn digo Yo a vosotros,
ܕ݁ܟ݂ܽܠ d’ḵul que todo
ܕ݁ܬ݂ܶܐܣܪܽܘܢ d’ṯésrūn lo que atéis
ܒ݁ܰܐܪܥܳܐ ba-‘ar’ā’ en la tierra
ܢܶܗܘܶܐ ܐܰܣܺܝܪ néhwe’ asīr será atado
ܒ݁ܰܫܡܰܝܳܐ bašmayā’ en los cielos.
ܘܟ݂ܽܠ W’ḵul Y todo
ܕ݁ܬ݂ܶܫܪܽܘܢ d’ṯešrūn lo que desatéis
ܒ݁ܰܐܪܥܳܐ ba-‘ar’ā’ en la tierra
ܢܶܗܘܶܐ ܫܪܶܐ néhwe’ šré’ será desatado
ܒ݁ܰܫܡܰܝܳܐ bašmayā’ en los cielos.
Mateo 18:19
ܬ݁ܽܘܒ݂ ܐܳܡܰܪ ܐ݈ܢܳܐ ܠܟ݂ܽܘܢ ṯūḇ āmar nā’ lāḵūn Además, digo Yo a vosotros,
ܕ݁ܶܐܢ ܬ݂ܪܶܝܢ déyn ṯrēyn que si dos
ܡܶܢܟ݂ܽܘܢ menḵūn de vosotros
ܢܶܫܬ݁ܰܘܽܘܢ neštawwūn se ponen de acuerdo
ܒ݁ܰܐܪܥܳܐ ba-‘ar’ā’ en la tierra
ܥܰܠ ܟ݁ܽܠ ‘al kul sobre toda
ܦ݁ܺܬ݂ܓ݂ܳܡ piṯḡām palabra
ܕ݁ܢܶܫܰܐܠܽܘܢ d’neš’ālūn que pidan,
ܢܶܗܘܶܐ ܠܗܽܘܢ néhwe’ lhōn les será hecho
ܡܶܢ ܠܘܳܬ݂ men lwāṯ de parte de
ܐܳܒ݂ܝ āḇī Mi Padre
ܕ݁ܒ݂ܰܫܡܰܝܳܐ d’ḇašmayā’ que está en los cielos.
Mateo 18:20
ܐܰܝܟ݁ܳܐ Ayḵā’ Porque donde
ܓ݁ܶܝܪ géyr pues
ܕ݁ܰܐܝܬ݂ܰܝܗܽܘܢ d’ayṯayhūn se encuentren
ܬ݁ܪܶܝܢ ṯrēyn dos
ܐܰܘ ܬ݂ܠܳܬ݂ܳܐ aw ṯlāṯā’ o tres



| 14

Texto Arameo (Peshita) Fonética (Siríaca
Oriental)

Traducción Palabra por
Palabra

ܟ݁ܢܺܝܫܺܝܢ knīšīn congregados
ܒ݁ܰܫܡܝ bašmī en Mi Nombre,
ܬ݁ܰܡܳܢ tammān allí
ܐܶܢܳܐ énā’ estoy Yo
ܒ݁ܰܝܢܳܬ݂ܗܽܘܢ baynāṯhōn en medio de ellos.

Comentarios Exhaustivos:

El pasaje de Mateo 18:15-20 es el fundamento del orden y la pureza en la Kehiláh
(Asamblea), no solo en la oración, sino primariamente en la reconciliación
(metatuvta en Arameo). Yo lo interpreto como el establecimiento del tribunal
mesiánico, la continuidad del sistema de justicia de Yisra’el, ahora operando con la
autoridad del Mashíaj.

El proceso de tres pasos (individuo, dos o tres testigos, Kehiláh) es una aplicación
directa del principio de la Toráh de Deuteronomio 19:15, que exige el testimonio de
dos o tres para establecer un asunto. Yeshúa refina este precepto legal,
transformándolo en un proceso de restauración personal para ganar (yeṯártt) al
hermano, antes de convertirse en un juicio. Esto demuestra que la Mitzvah
fundamental es el amor al prójimo (Levítico 19:18), un mandamiento que Él elevó a
su máxima expresión.

La frase crucial sobre Atar y Desatar (esrū/šerūn) en el verso 18 no es
primariamente sobre el perdón de pecados (lo cual se refiere al arrepentimiento,
como se ve en Juan 20:23), sino sobre la autoridad halájica (legal) dada a los
Shlijím (Apóstoles) y, por extensión, a la Kehiláh Mesiánica. Atar significa prohibir
(declarar ilícito); desatar significa permitir (declarar lícito). La Kehiláh Mesiánica, al
actuar bajo la guía de Yeshúa y el Ruaj Hakodesh, toma decisiones que reflejan la
voluntad celestial.

Conexión con la Toráh y Haftaráh:

Conexión con la Toráh (Génesis 31:43-55): La Parashá culmina con un acto1.
de reconciliación y un pacto de no agresión entre Laván y Ya’akov, mediado
por Elohím (Mitzpáh). La Toráh nos da el patrón: el conflicto es inevitable, pero
la mediación debe llevar a una resolución. Mateo 18 da el modus operandi del
Reino para la resolución: comenzar en secreto, ir escalando el testimonio y
culminar en la sentencia comunitaria. Ambos textos, la Toráh y el Brit



| 15

Hadasháh, nos enseñan que la paz con el hermano es un asunto de pacto y de
testimonio, y que Adonái es el Testigo y Juez supremo.
Conexión con la Haftaráh (Oseas 12-14): Oseas es un llamado a la2.
Teshuváh de Yisra’el, la cual es la base de la reconciliación. El proceso de
Mateo 18:15-20 es una Teshuváh aplicada interpersonalmente dentro de la
Kehiláh. El hermano que peca debe ser buscado para la reconciliación, lo cual
refleja la incansable búsqueda de Adonái por Yisra’el, tal como lo profetiza
Oseas.

Reflexión Mesiánica: La Divinidad de Yeshúa

El clímax de este pasaje es el verso 20: “Porque donde pues se encuentren dos o tres
congregados en Mi Nombre, allí estoy Yo en medio de ellos.” (Ayḵā’ géyr d’ayṯayhūn
ṯrēyn aw ṯlāṯā’ knīšīn bašmī, tammān énā’ baynāṯhōn).

La Presencia de la Shejináh: Esta promesa es una clara atribución de la1.
Shejináh (Presencia Divina) a Sí mismo. En el judaísmo, la promesa de la
Presencia de Elohím cuando dos o tres se sientan a estudiar la Toráh (Shejináh
šoráh al’hem) es exclusiva de Adonái. Yeshúa toma esta promesa y la aplica a
Su Nombre y a Su congregación. Para ser presente en todo lugar donde dos o
tres se reúnan, Yeshúa debe poseer el atributo de la Omnipresencia, un
atributo intrínseco de la Deidad de Adonái.
El Nombre (Šmī): Estar congregado “en Mi Nombre” (Bašmī) es más que una2.
simple mención; es estar reunido bajo Su autoridad, Su esencia y Su identidad.
Esto valida lo que yo considero la enseñanza esencial: Yeshúa haMashíaj no es
un profeta más; Él es la manifestación de Adonái mismo. Él es el Elohím Alef
Tav que estuvo con Ya’akov en el desierto y que vigila el pacto de Mitzpáh. Él
es Ejad (Uno) con el Padre, el Juez y el Mediador que se sienta en el cielo
mientras está en medio de Su Kehiláh en la tierra. Él es MarYah (Señor), la
forma aramea de referirse a la Deidad, y su presencia es la prueba irrefutable
de Su Divinidad.

4. Contexto Histórico y Cultural.
El período cubierto por Vayetzé, Aliyáh 7 (Génesis 31-32), es la transición de Ya’akov
desde el ambiente pagano y sincretista de Aram-Najaráyim, de vuelta a la Tierra
Prometida.



| 16

El Retorno y el Pacto (Gal’éd)

El pacto de Gal’éd [Gén 31:47] y Mitzpáh [Gén 31:49] es un reflejo de la práctica de
establecimiento de fronteras y pactos de no agresión comunes en el Próximo Oriente
Antiguo. El uso del término bilingüe (Arameo: Yegar Sahadutá; Hebreo: Gal’éd)
subraya la interacción cultural entre los proto-hebreos (Ya’akov) y los arameos
(Laván). Este sitio, más tarde, se convertiría en una región geográfica clave.

El Contexto del Mishkán y el Templo:

Aunque este pasaje es patriarcal, su importancia se teje en el futuro servicio del
Mishkán (Tabernáculo) y el Templo. El acto de Ya’akov de ofrecer un Zévaj
(sacrificio de comunión) en el monte [Gén 31:54] antes de separarse es un acto de
consagración pre-sinaítica, una dedicación a Elohím en un lugar no santificado aún,
que prefigura el propósito del Mishkán: crear un espacio donde la Presencia de
Elohím pudiera morar en medio de Su pueblo, asegurando la comunión (Zévaj
Shlamim – ofrenda de paz).

Qumrán y Escritos Mesiánicos/Nazarenos:

Los rollos de Qumrán, aunque se centran en el período del Segundo Templo, con su
estricta visión de la pureza comunitaria y el manejo de la disciplina interna, ofrecen
un paralelismo cultural a Mateo 18. Yo pienso que los esenios, con su Regla de la
Comunidad (1QS), aplicaban procedimientos rigurosos para la corrección de faltas
en la comunidad, que se asemejan al espíritu de restauración de Mateo 18. Esta
estructura de disciplina y pureza de la Kehiláh era un tema central en los círculos
nazarenos y mesiánicos de los primeros siglos. La Kehiláh, la asamblea, debía ser
santa, y el proceso de reconciliación era vital para mantener la santidad.

La Conexión con los Malajím (Génesis 32:2):

La aparición de los Malajím de Elohím en Majaná-yim (Dos Campamentos) es un
evento clave de la teofanía patriarcal. Este encuentro reafirma la protección divina
de Ya’akov. La literatura apócrifa y la tradición judía (como en el Targum Pseudo-
Yonatán) a menudo expanden estas narrativas angelicales, entendiendo que los
Malajím son los emisarios de Adonái que vigilan a los justos. El concepto de que el
patriarca tenía acceso a la visión de las huestes celestiales era una verdad aceptada
en el judaísmo del Segundo Templo. Esto establece un precedente profético: el
regreso a la tierra prometida es asistido por lo celestial.



| 17

5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas.

Comentarios Rabínicos:

Rashi (Rabí Shlomó Yitzjaki): Rashi enfatiza la malicia de Laván, señalando que
sus palabras de “mío es todo lo que ves” [Gén 31:43] eran una retórica vacía,
pues sabía que no podía recuperar nada. También señala que el juramento de
Laván por el “Elohím de Najor” y el de Ya’akov por el “Temor de Yitsjak” [Gén
31:53] demuestra que Ya’akov no quiso jurar por el mismo objeto que un
idólatra.
Najmánides (Rambán): Rambán interpreta la Mitzpáh [Gén 31:49] no solo
como un acto de vigilancia, sino como una profecía del exilio. El nombre es un
recordatorio de que Yisra’el estará disperso, y Adonái vigilará para que se
cumpla el juramento, protegiendo a los justos en el exilio.
Sforno: Para Sforno, el pacto es una clara instrucción de Elohím a Ya’akov
para asegurar que no se involucre en la guerra con Laván y, más tarde, una
preparación para no pelear con Esav. La ofrenda de Zévaj [Gén 31:54] es un
acto de Shlom (paz) con Elohím y con los que lo rodeaban.

Comentario Judío Mesiánico:

Yo observo aquí una profunda conexión profética:

El Juez Designado: La súplica a que el “Elohím de Avraham… juzgue entre1.
nosotros” [Gén 31:53] es un eco de la necesidad de un Mesías Juez. El Mashíaj
ben Yosef (la figura sufriente) y el Mashíaj ben David (la figura real)
convergen en Yeshúa haMashíaj, quien es el Juez justo (Isaías 11:3-4). Él es
quien dictamina la paz entre las partes y quien establece la frontera final del
pacto.
Majaná-yim: La Doble Venida: El encuentro con los dos campamentos2.
(Majaná-yim) [Gén 32:2] proféticamente representa, para mí, las dos
“entradas” de Yeshúa haMashíaj.

Primera Venida: El campamento espiritual de redención que vino a la
tierra (Mateo 18:20, Su presencia en medio de Su Kehiláh).
Segunda Venida: El campamento de las huestes celestiales que vendrán
con Él, como Juez y Rey, para la redención final de Yisra’el (Zacarías 14:5).
La protección de Malajím es la garantía del Nuevo Pacto para los que
están en Él.

Notas de los Primeros Siglos (Yeshúa haMashíaj):

Los escritos nazarenos y de los primeros creyentes resaltan que la autoridad de atar



| 18

y desatar (Mateo 18:18) era el poder dado a los Shlijím (emisarios) para gobernar
la comunidad con la autoridad del cielo. Esta autoridad no era autónoma, sino
delegada por el Mashíaj. Esto subraya el papel de Yeshúa como la fuente única de
autoridad en la tierra, la única autoridad delegada por Adonái que está en los
cielos. La frase “congregados en Mi Nombre” [Mateo 18:20] fue entendida como la
esencia del culto y la autoridad de la nueva Kehiláh. Esto era un reconocimiento
implícito, y a menudo explícito, de Su Divinidad, pues solo el Nombre de Adonái
tenía tal poder para convocar y presidir.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematría:

Matsevah (מַצֵּבָה): Significa “algo puesto de pie,” columna, monumento. Es
el mismo tipo de piedra que Ya’akov ungió en Bet-El (Gén 28:18), marcando un
lugar sagrado. Aquí se usa para marcar una frontera de pacto. La dualidad es
importante: de un monumento de devoción a un monumento de
división/separación.
Mitzpáh (הַמִּצְפָּה): Viene de la raíz tzafáh (צָפָה), que significa “vigilar,”
“mirar,” o “estar de atalaya.” Implica la certeza de que Adonái está observando
el cumplimiento del pacto. Es una apelación a Su Omnisciencia.
Guematría: La Guematría de Majaná-yim (מַחֲנָיִם), que significa “Dos
Campamentos,” es 108. Este número no tiene un significado mesiánico directo
en el contexto, pero su estructura (Majanéh, Campamento = 98 + Yim o
dualidad) enfatiza la dualidad (cielo y tierra, Yeshúa y Su Kehiláh, etc.). Más
significativo es que la suma de los versos que contienen la promesa en el Brit
Hadasháh, Mateo 18:19 y 20, representa la autoridad en el nombre de Mashíaj.

6. Análisis Profundo de la Aliyáh.
La Aliyáh 7 de Vayetzé (Gén 31:43 – 32:3) sirve como un puente teológico y narrativo
fundamental. Termina el ciclo de Jarán y prepara la entrada a la confrontación con
Esav y la Tierra Prometida. Yo veo que el texto maneja la tensión con una maestría
increíble, y el análisis debe centrarse en dos aspectos: la seguridad del pacto y la
certificación divina.

Análisis y Comentario Judío y Mesiánico de la Aliyáh:

La disputa final con Laván es un drama familiar que toca temas de propiedad, lealtad
y engaño. El discurso de Laván [Gén 31:43] es puramente posesivo: “Las hijas son
mis hijas, y los hijos son mis hijos…” Él quiere reafirmar su soberanía sobre la
descendencia de Ya’akov. Pero la realidad es que el pacto de Gal’éd [Gén 31:47] y
Mitzpáh [Gén 31:49] es una admisión tácita de derrota. Laván, el arameo, establece
un límite territorial que él no puede cruzar para hacer daño. Es, de hecho, la primera



| 19

demarcación de frontera en la Toráh donde una parte jura no agredir a la otra, y la
divinidad es invocada como el Agente de la vigilancia.

Comentario Mesiánico: La ofrenda de paz (Zévaj Shlamim) que Ya’akov realiza
[Gén 31:54] antes de la partida no es solo un acto social; es una ofrenda de
consagración. Yo lo interpreto como el primer paso de Teshuváh después de su
enriquecimiento en el exilio: asegurar que su riqueza y su familia estén bajo la
autoridad de Adonái antes de pisar suelo sagrado. Esta ofrenda prefigura el
verdadero Zévaj, la Ofrenda Mesiánica de Yeshúa en el Madero, que es el
sacrificio de paz definitivo, el que realmente establece el límite entre el viejo
hombre (Jarán) y la nueva vida (Eretz Yisra’el), garantizando la comunión con
Elohím.

Análisis y Comentario de la Haftaráh y Brit Hadasháh:

Haftaráh (Oseas 12-14): El llamado a la Teshuváh en Oseas es el reflejo
espiritual del movimiento físico de Ya’akov. Así como Ya’akov debe separarse
del paganismo de Jarán, Yisra’el debe separarse de la idolatría de su época. El
regreso a Adonái (Oseas 14:2) no es un simple cambio de opinión, sino un acto
de pacto, tan serio como el que se hizo en Gal’éd. Solo a través de la sanidad
que Adonái promete, el pueblo puede florecer. Yeshúa es la encarnación de
esa sanidad.
Brit Hadasháh (Mateo 18:15-20): La conexión es impresionante. El proceso
de reconciliación de Mateo 18 es el método del Reino para evitar la ruptura del
pacto en la Kehiláh. Laván y Ya’akov necesitan un mediador externo (Elohím en
Mitzpáh) para su paz. La Kehiláh Mesiánica tiene un mediador interno, Yeshúa,
cuya presencia [Mateo 18:20] garantiza la validez de los juicios de atar y
desatar [Mateo 18:18]. Es como si Yeshúa le dijera a Su Kehiláh: “Yo soy
vuestra Mitzpáh interna. No tenéis que mirar afuera; Mírenme a Mí, y Yo haré
cumplir vuestros juicios de paz y restauración.”

7. Tema Más Relevante de la Aliyáh.
El tema central, a mi entender, es la Confirmación de la Protección Divina en la
Transición Redentora.

Importancia en el Contexto de la Toráh:

Este pasaje es vital porque transforma a Ya’akov de un astuto exiliado que lucha con
hombres, a un patriarca que interactúa con la esfera celestial. Él deja atrás la casa



| 20

de Laván, no por su propia fuerza o astucia, sino por el mandato explícito de Elohím
(Gén 31:3). El encuentro inmediato con los Malajím de Elohím en Majaná-yim
[Gén 32:2] valida que este viaje no es una huida, sino un movimiento redentor
ordenado por el cielo. La Toráh enfatiza que la protección de la simiente del pacto
es una prioridad celestial. La dualidad de los “Dos Campamentos” subraya que el
pueblo de Elohím siempre está acompañado y rodeado por la corte celestial,
especialmente en los momentos de mayor peligro (el inminente encuentro con Esav).

Relación con las Enseñanzas y la Obra de Yeshúa:

Yeshúa haMashíaj enseña esta misma protección y continuidad. En Juan 10:28-29,
Él promete que nadie puede arrebatar a Sus seguidores de la mano del Padre. Esto
es el cumplimiento de Majaná-yim. El campamento de Elohím (la protección, la
redención de Yeshúa) rodea al campamento de Yisra’el (la Kehiláh Mesiánica). Su
obra garantiza que el regreso a la herencia espiritual sea seguro. Además, el tema de
la reconciliación en Mateo 18 subraya que, aunque la protección es divina, la
responsabilidad humana de mantener la paz interna es crucial, una aplicación
práctica del pacto de Gal’éd dentro de la nueva comunidad.

Conexión Temática con los Moedim de Elohím:

Este tema se conecta directamente con Pésaj y Sukkot.

Pésaj (Pascua): La partida de Ya’akov de Jarán es un Éxodo en miniatura. Es
la liberación de un patriarca de la servidumbre y el engaño, una sombra del
Éxodo de Mitsráyim. La ofrenda sacrificial (Zévaj) es una consagración antes de
la partida, similar al sacrificio del Cordero de Pésaj que antecede la liberación
de Yisra’el. Yeshúa es nuestro Cordero de Pésaj, cuya sangre marca la
separación definitiva entre la vida en el “exilio” y la vida en el Reino.
Sukkot (Fiesta de los Tabernáculos): La idea de Majaná-yim
(campamentos) y el viaje de Ya’akov se relaciona intrínsecamente con Sukkot,
la Moed (Tiempo Señalado) de la peregrinación y la morada divina. El pueblo
de Elohím mora en Sukkot (tabernáculos) para recordar su viaje por el
desierto, siempre dependientes de la Shejináh y los Malajím que los rodearon.
Yo creo que Majaná-yim es una visión profética del cumplimiento de Sukkot:
la certeza de que el campamento de Elohím (Yeshúa mismo) está en medio de
Su pueblo mientras peregrinan a la herencia.



| 21

8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah.
Yo veo que esta Aliyáh, con su énfasis en el pacto y la protección, está impregnada
de revelaciones mesiánicas.

Profecías Mesiánicas y Reflexión:

La profecía aquí es más bien un patrón redentor que un verso literal. La necesidad
de un Juez que vigile el pacto de Mitzpáh [Gén 31:49] y la dependencia del
campamento de Malajím [Gén 32:2] apuntan al Mashíaj. El Mesías es el Juez (Isaías
11:3-4) y el Comandante de las huestes celestiales.

Métodos para descubrir al Mashíaj:

Tipos (Tipologías):
Ya’akov como Tipo de Yisra’el: Ya’akov, dejando el exilio de Jarán con
una familia numerosa y volviendo a la tierra, es un tipo de la redención
final de Yisra’el de la diáspora. Yeshúa es el catalizador de este regreso
y el Pastor de Yisra’el.
Gal’éd/Mitzpáh como Tipo del Pacto Renovado: El montón y la atalaya
son el testimonio de la separación y la paz. El Madero de Yeshúa es el
Gal’éd supremo, el poste de testimonio que nos separa del reino de las
tinieblas y es la Mitzpáh donde Adonái y Yeshúa vigilan el cumplimiento
de la redención.

Sombras (Tzelalim) y Patrones Redentores (Tavnitot):
El Patrón de Confrontación y Revelación: Ya’akov se reconcilia con
Laván (lo pequeño), y luego recibe la visión de Majaná-yim para
prepararse para la confrontación con Esav (lo grande, un tipo de las
naciones). Este patrón es el de Yeshúa: primero trae la paz a Su Kehiláh
(Mateo 18, reconciliación), luego revela Su poder y autoridad (Su
resurrección y presencia omnisciente) para preparar a la Kehiláh para la
confrontación con el mundo.

Eventos Simbólicos:
Majaná-yim (Dos Campamentos): Este es un evento simbólico de la
Encarnación Mesiánica. En Yeshúa, el campamento celestial (Su
Divinidad) y el campamento terrenal (Su humanidad) se encuentran. Él es
el vínculo entre ambos, el lugar donde el cielo toca la tierra, manifestando
Su naturaleza dual como el Mashíaj ben David y el MarYah (Señor).

Cumplimientos Tipológicos en el Brit Hadasháh:
El cumplimiento más claro se encuentra en la promesa de Yeshúa de estar
“en medio de ellos” [Mateo 18:20]. El campamento de Elohím no es un
lugar geográfico distante, sino la presencia misma de Yeshúa en la



| 22

Kehiláh. Él es el Jefe de los Malajím, la Shejináh manifestada, haciendo
de la asamblea mesiánica el verdadero Majaná-yim espiritual en la era del
Nuevo Pacto.

9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y
Apócrifos. (Cito Fuentes)

Midrashim Relevantes:

Bereshit Rabbah 74:17: Los Sabios discuten la súplica de Laván a Adonái en
Mitzpáh [Gén 31:49]. El Midrash a menudo sugiere que Laván, a pesar de sus
palabras de paz, mantenía una intención malvada de dañar a Ya’akov y solo el
temor a Elohím lo detenía. Esto subraya la necesidad de un juramento externo
e inviolable, un pacto supervisado divinamente, que yo creo es el fundamento
del Pacto Renovado: su validez no depende de la voluntad humana, sino de la
fidelidad de Yeshúa.
Bereshit Rabbah 75:4: Sobre Majaná-yim. Se narra que los Malajím de
Eretz Yisra’el salieron a recibir a Ya’akov cuando este regresaba de Jarán. Esto
enfatiza la naturaleza de la Tierra Prometida como un espacio sagrado, donde la
soberanía de Elohím se manifiesta con la presencia de Sus ejércitos.

Targumín que arrojan luz:

Targum Onkelos (Gén 31:47): Traduce fielmente Yegar Sahadutá (Arameo)
como “montón de testimonio.” El Targum confirma la identidad lingüística dual
y la función legal del montón de piedras, un punto clave para entender que este
era un contrato legalmente vinculante bajo la vigilancia de Elohím.
Targum Pseudo-Yonatán (Gén 32:2): Este Targum es mucho más expansivo.
Al describir el encuentro en Majaná-yim, detalla que los Malajím venían en
cuatro campamentos (no solo dos): uno que lo acompañó fuera de la Tierra,
uno para el viaje, uno para el encuentro con Esav, y el que lo recibiría al entrar.
Esto hiperboliza la protección divina, mostrando la creencia de los primeros
siglos en una protección angelical por fases, una verdad que se confirma en el
Brit Hadasháh: los Malajím sirven a los herederos de la salvación (Hebreos
1:14).

Notas sobre libros apócrifos:

Libro de Jubileos (Capítulos 29-30): Aunque no cita directamente Gal’éd o
Majaná-yim, enfatiza la pureza de Ya’akov en contraste con el paganismo de



| 23

Jarán. Subraya la idea de que Ya’akov regresa a la tierra para cumplir la Toráh
de sus padres, lo que complementa el acto del Zévaj (sacrificio) como un acto de
purificación y preparación para la santidad de la tierra.

10. Mandamientos Encontrados o principios y
valores.
Aunque la Aliyáh no contiene Mitzvot (Mandamientos) formales codificados en la
Toráh de Moshéh, sí establece principios éticos y legales fundamentales que son la
base de la justicia y la comunidad, y que yo veo que son ratificados en el Brit
Hadasháh.

Honrar los Pactos (Gén 31:44, 52): El principio de emet (verdad) y emunáh1.
(fidelidad). Una vez que se establece un pacto o una frontera
(Gal’éd/Matsevah), no debe ser violado, especialmente “para mal” (le-ra’áh).

Aplicación en el Brit Hadasháh: Yeshúa eleva este principio a la
fidelidad del corazón. La seriedad de un pacto es tan grande que Su
enseñanza sobre no jurar (Mateo 5:33-37) busca eliminar la necesidad de
testigos externos, exigiendo que la palabra de uno sea el pacto mismo.
Nosotros estamos en el Nuevo Pacto, que es inquebrantable gracias a la
fidelidad de Yeshúa.

No Testificar Falsamente / No Engañar al Prójimo (Gén 31:50): La2.
apelación a Elohím como testigo de que Ya’akov no maltratará a sus esposas ni
tomará otras mujeres mientras Laván esté ausente es una sombra del
mandamiento contra el falso testimonio (Éxodo 20:16).

Aplicación en el Brit Hadasháh: Mateo 18:16 exige dos o tres testigos
para establecer un asunto, reafirmando el principio legal de la Toráh, pero
con un propósito redentor: la restauración del hermano, no solo el
castigo. El valor es la veracidad y la transparencia dentro de la Kehiláh.

El Principio de la Reconciliación (Gén 31:55; 32:1): La despedida con3.
bendición (va-Yevárej) entre Laván y Ya’akov, aunque forzada, es un valor de
buscar el cierre y la paz antes de la separación final.

Aplicación en el Brit Hadasháh: El centro de Mateo 18:15 es “ganar a
tu hermano” (yeṯártt lāḵ l’aḥūḵ). El proceso no es un castigo, sino la
máxima expresión de la Mitzvah de amar al prójimo. La meta es la paz, la
Shlom, incluso con aquellos que nos han ofendido.



| 24

11. Preguntas de Reflexión.
Propongo 5 preguntas para invitar a un estudio y debate profundo:

Si el pacto de Gal’éd y Mitzpáh fue necesario porque Laván y Ya’akov no1.
confiaban el uno en el otro, ¿cómo se manifiesta la necesidad de que Yeshúa
sea nuestra Mitzpáh (Atalaya/Vigilante) en el Pacto Renovado, y qué
implicaciones tiene esto para la Emunáh (fidelidad) de la Kehiláh?
Ya’akov ofrece un Zévaj (sacrificio) en el monte antes de separarse de la gente2.
de Laván. ¿Cómo podemos tipificar este Zévaj como una preparación espiritual
para el inminente encuentro con el peligro (Esav), y de qué manera la ofrenda
de Yeshúa nos capacita para enfrentar las “pruebas” de la vida?
El encuentro con los Malajím en Majaná-yim ocurre inmediatamente después3.
de la partida de Laván. ¿Qué nos enseña este orden narrativo sobre la relación
entre nuestra separación del mundo (Jarán) y la activación de la protección y
asistencia del campamento de Elohím?
El pasaje de Mateo 18:15-20 establece la autoridad de la Kehiláh para “atar y4.
desatar”. Considerando el contexto rabínico de esta frase, ¿cómo se relaciona la
autoridad de la Kehiláh Mesiánica con la soberanía de Yeshúa haMashíaj
sobre la Toráh (Halajá) y cómo evita esto que la Kehiláh se convierta en una
fuente de ley autónoma, separada de Mashíaj?
Oseas 12-14 llama a Yisra’el a regresar y ser sanado para florecer. ¿De qué5.
manera la reconciliación interpersonal enseñada por Yeshúa (Mateo 18) es un
acto de Teshuváh que conduce a la sanidad y al florecimiento prometido en la
Haftaráh, y cómo se relaciona esto con la naturaleza Ejad (Una) del plan de
Elohím?

12. Resumen de la Aliyáh.
Esta Aliyáh final de Vayetzé relata la culminación de la tensa convivencia de Ya’akov
con Laván en Jarán, un período de exilio y formación. La porción se centra en el
establecimiento de un pacto de separación en el monte, simbolizado por el Gal’éd
y la Matsevah, y vigilado por Adonái (Mitzpáh). Este pacto legalmente vinculante y
bilingüe (Hebreo/Arameo) asegura que Laván no agredirá a Ya’akov. El patriarca
sella su partida con un Zévaj (sacrificio) de consagración. Inmediatamente después,
al regresar a la Tierra Prometida, Elohím le confirma Su protección con la aparición
de una hueste de Malajím en Majaná-yim (Dos Campamentos), una señal de que el
viaje de regreso es divinamente asistido.



| 25

Aplicación en Mashíaj:

La Aliyáh establece el patrón de la protección del pacto. Yeshúa haMashíaj es
nuestro Gal’éd y Mitzpáh, el mediador del Nuevo Pacto que nos separa
definitivamente de la esclavitud del mundo. Su sacrificio es el Zévaj definitivo. La
promesa de Su Presencia en medio de Su Kehiláh (Mateo 18:20) cumple la visión de
Majaná-yim, asegurando que los creyentes en Yeshúa están siempre en el
campamento terrenal rodeados por el campamento celestial. La enseñanza del Brit
Hadasháh sobre la reconciliación es la aplicación del espíritu de paz del pacto de
Gal’éd a las relaciones internas de la comunidad redimida por Mashíaj.

13. Tefiláh de la Aliyáh.
Adonái Yeshúa haMashíaj, MarYah, Juez y Vigilante de nuestro pacto.

Elevamos nuestra voz a Ti, Elohím de Avraham, Yitsjak y Ya’akov, reconociendo que
Tú has sido nuestra Mitzpáh, nuestra Atalaya fiel en los caminos difíciles de nuestro
“Jarán” espiritual. Te damos gracias por Tu mano que nos liberó de todo engaño y de
toda servidumbre.

Te pedimos, Oh Rey de Yisra’el, que Tu Presencia sea siempre nuestro Majaná-yim.
Que Tu campamento de Malajím nos rodee en la transición, en los momentos de
temor y en los encuentros difíciles de la vida, así como acompañaste a nuestro padre
Ya’akov.

Ayúdanos a ser pacificadores en el espíritu de Tu Toráh y Tu Reino. Danos la gracia
de buscar la reconciliación con el corazón de un hermano, para que Tu Presencia
(Shejináh) se manifieste en medio de nuestra Kehiláh cuando nos reunimos en Tu
Nombre.

Que el Gal’éd que has levantado en el Madero se mantenga firme, separándonos de
la maldad para siempre y asegurando nuestra paz. Fortalécenos para que nuestra
palabra sea firme y nuestro pacto contigo sea inquebrantable, pues eres el Ejad, el
Único que ata el cielo y la tierra.

En el Nombre poderoso de Yeshúa haMashíaj, nuestro Mesías y Rey.

Amén.



| 26

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Toráh desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

https://torahviviente.com

