Bfy TORAH VIVIENTE

Listen to this article

Gén 31:17-42 La Soberania del Pacto y la Liberacion de la Esclavitud.
Oseas 12:13-14:9
1 Pedro 2:11-12 (La Vida del Peregrino)

iShalom Uvrachah!

Estamos en la Parashd #07, Vayetze (JJ0J0000), que significa “Y salié”. Esta porcion
narra el viaje de Ia’akov (Jacob) desde Beer Sheva, su encuentro con Adonai en Bet-
El, sus afios de servicio a Lavan (Laban), su matrimonio con sus primas Rajel
(Raquel) y Ledah (Lia), y finalmente, su huida de Padan-Aram.

Nos enfocaremos en la Aliyah 6, Génesis 31:17-42, un pasaje crucial que detalla la
salida secreta de Ia’akov y su familia de la casa de Lavan, la persecucion, y el tenso
pero resolutivo enfrentamiento entre ellos.

1. Bereshit - Génesis 31:17-42

Esta Aliydh narra el momento en que Ia’akov, obedeciendo la instruccion divina de
Adonai, decide partir con su familia y todo lo que habia adquirido, emprendiendo la
compleja huida de la casa de Lavan, su suegro. Este pasaje es vital porque marca el
fin de la servidumbre de Ia’akov y el inicio de su verdadero camino de regreso a la
tierra prometida.

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética Traduccién
(Tiberiano) (Tiberiano) (Tiberiano) Palabra por
Palabra

Génesis 31:17

0000000 00000000 00000000 Va-ya-qom Y se levanto
Jooooon Ya’'a-qov Ia’akov

0000000000 o . .

00000000000 000000000 Va-yis-sa Y alzo / llevo
00000000000 et-ba-nav a sus hijos



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética ;‘;‘i‘:l;‘f:‘l;’;
(Tiberiano) (Tiberiano) (Tiberiano) Palabra
0000000000000 0000000000000 ve-et-na-§av boposas
OOODOOOOOOOOOOOOD  OODOOOOOOOOOOOOD. ‘elha-go-mallm  S0P1° 108
Génesis 31:18
i e vainhag T
QOODOOOOOOOOOOOND  evkobmigmehd g 000~
OO00000000000000000 — 0000000000000000000 — ve-et-kol-ro-hu-$5 ;;;233;‘1
000000 Q00000 000000 000000 ‘&-3er ra-has gg;u%:a‘f’;f;‘
00000 000000000 00000 000000000 bo-pad-dan ‘g-ram 7 Fadan
C000A0000 B000000 la-le-het para ir

a Yitsjaq su

000000 DODO0OD000D.—“el-yis-haq ‘a-biv

padre
000000000 0000000 00000000 0000000 ‘ar-sah ke-na-‘an ;;;%g;#a de
... [Continuar]
Continuacion del Texto Interlineal (Génesis 31:19-42)
Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética "Il:raducci()n
o . o . . alabra por
(Tiberiano) (Tiberiano) (Tiberiano) p
alabra
Génesis 31:19
0000000 000000000 (00000000 Va-ye-leh Y se fue
000000 OO000O0 N ,
0000000000 Oo00oo0 ve-la-ban y Lavan
000000 ga-zaz esquilaba
Joooooooobo ‘et-so-now a su rebano.
00000 D0000000Oo0 Oo000000o0 Va-tig-nob Y robo

| 2



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética ;;?:;::;’;
(Tiberiano) (Tiberiano) (Tiberiano) Palabra
0oood Ra-hél Rajel

los terafim

[OO0000oO00CoOa 00000O000000000 - “et-hat-te-ra-pim - (idolos

domeésticos)

que eran de su

0000000000 0O0000 -+ 000000000 000000 “a-ser le-"a-bi-ha padre.

... (hasta Génesis
31:42)

Traduccion Literal al Espanol de Génesis 31:17-42 (Fragmento inicial):

Y se levanté Ia’akov, y cargo a sus hijos y a sus esposas sobre los camellos. Y guio a
todo su ganado y a toda su propiedad que habia adquirido en Padan Aram, para ir a
Yitsjaq (Isaac) su padre, a la tierra de Kena’an. Y Lavan habia ido a esquilar su
rebano, y Rajel rob¢ los terafim (idolos domésticos) que eran de su padre. Y hurto (el
corazon) Ia’akov a Lavan el arameo, al no anunciarle que huia. Y huyd, él y todo lo
que era suyo, y se levantd y cruzé el rio, y dirigié su rostro hacia el monte Guil’ad.

Comentario Mesianico de la Porcion de la Torah (Génesis
31:17-42)

La Aliydh 6 de Vayetze es, para mi, una enseflanza vital sobre el peregrinaje de la fe
y la provision de Adonai. Ia’akov ha servido con diligencia y honestidad, y aun asi ha
sido enganado repetidamente por Lavan. El punto central de esta seccion es la
intervencion de Elohim Alef Tav (00 0J0O00O000N) para liberar a Su siervo de la
esclavitud econdmica y familiar.

El engano y la huida son un reflejo de que el creyente a menudo debe separarse de
las ataduras mundanas. Ia’akov sabia que su bienestar no venia de Lavan, sino de la
bendicion de Adonai. Es mas, el discurso final de Ia’akov a Lavan (Génesis 31:42) es
un testimonio poderoso: “Si el Elohim de mi padre, el Elohim de Avraham, y el
Pavor de Yitsjaq no hubiera estado conmigo, sequramente me habrias enviado
ahora con las manos vacias. Elohim ha visto mi afliccion y el trabajo de mis manos, y
juzgéd anoche.”

Aqui, Yeshiia haMashiaj se revela como la fuente de liberacidn. El es el Malaj
(Mensajero/Angel) de Elohim que le hablé a Ia’akov (Génesis 31:11-13), el mismo
Malaj que es el rostro de Adonai. El Eterno, a través de Su Palabra/Mensajero, ve el
sufrimiento y actiia como Juez. Ia’akov es un tipo del pueblo de Adonai, llamado a

| 3



Bfy TORAH VIVIENTE

salir del mundo (representado por Lavan y su idolatria, como el robo de los terafim)
para entrar en una tierra de herencia.

La presencia de los terafim (idolos domésticos) robados por Rajel introduce el tema
de la idolatria persistente, incluso entre la familia de Ia’akov. Esto subraya que la fe
pura en Adonai Ejad debe ser una lucha continua, una sombra que el Mashiaj vino a
disipar por completo. La liberacion es tanto fisica como espiritual.

2. Haftarah: Oseas 12:13-14:9

Fragmento clave y el comentario exhaustivo.

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética ;;?:;::i‘,’;
(Tiberiano) (Tiberiano) (Tiberiano) p p
alabra
Oseas 14:5 (14:4 en
algunas versiones)
O0000000 R .
0000000000 (0000000 Er pa Sanare
00000000000 mo-Su-ba-tam su apostasia
H000000 DRCC0OO NN ‘0-ha-béem los amare
O000000 na-da-bah libremente
000000 0000 0o A
0000000000 Ho ki porque
- ha regresado / ha
bHod sab cesado
H00000 ‘ap-pi Mi ira
000000000 mim-men-ni de él.

Traduccion Literal del Verso (Oseas 14:5): “Sanaré su apostasia, los amaré
libremente, porque Mi ira ha cesado de él.”

Comentario Mesianico y Conexion con la Parasha

La Haftardh de Oseas 12:13-14:9 es escogida por su referencia directa a Ia’akov
(Oseas 12:13, en algunas versiones 12:12), conectando el patron redentor de su vida
con la redencidn final de Yisra’el. Oseas dice: “Y [Ia’akov] sirvié por una esposa, y
por una esposa guardo [ovejas]. Y por medio de un Profeta Adonai hizo subir a

| 4



Bfy TORAH VIVIENTE

Yisra’el de Mitsrayim (Egipto), y por medio de un Profeta fue guardado.”

1. Conexion con la Parasha (Vayetze):

o El Sirviente y el Pastor: Ia’akov en Vayetze es el prototipo del siervo y
pastor diligente, sirviendo catorce anos por sus esposas. El profeta que
guio a Yisra’el (Moshéh/Moisés) y el gran Pastor que es Yeshua son la
culminacion de este patron. Ia’akov sirvio en exilio; Yisra’el sirvio en
Mitsrdyim. El Mashiaj sirve para redimir a Su Kehilah (Novia).

o La Redencion como Regreso: El regreso de Ia’akov de Padan-Aram es un
tipo (tipologia) de la redencion futura de Yisra’el, donde Adonai los sacara
del exilio. La Haftardh culmina con una promesa de sanidad, amor
inmerecido y perddn total (Oseas 14:5), el objetivo final del exilio y el
regreso.

2. Promesas Mesianicas y Aplicacion Espiritual:

> El Profeta y el Pastor: Oseas destaca el papel del profeta (Moshéh) como
redentor y guardidan. Yeshuia haMashiaj es el Profeta definitivo
(Devarim/Deuteronomio 18:18) y el Pastor Fiel (Juan 10:11). El patron de
Adonai enviando a un mediador para liberar a Su pueblo se cumple
perfectamente en Yeshua.

o Sanidad de la Apostasia (Mashiaj Ejad): Oseas 14:5 promete: “Sanaré
su apostasia (JO0000000O00 - meshuvatam), los amaré libremente.” Esta
es la esencia del Nuevo Pacto (Brit Hadashdh), donde el perdén no se
basa en el mérito pasado, sino en la gracia y el sacrificio del Mashiaj. El
pecado de Yisra'el (y el nuestro) es la apostasia (alejamiento), que solo el
Unigénito de Adonai, que es Ejad (Uno) con el Padre, puede curar.

o Aplicacion Espiritual: Esta Haftardh nos llama al teshuvdh
(arrepentimiento/retorno). El creyente, como Ia’akov, debe dejar atras el
“Padan-Aram” de la influencia mundana y el pecado (como los terafim) y
volverse a Adonai. La esperanza es que, aunque caigamos, la promesa de
Adonéi es inquebrantable: El nos ama nedavdh (libremente) y restauraré
nuestro fruto (“seré como rocio a Yisra’el”, Oseas 14:6).

3. Brit Hadashah: 1 Pedro 2:11-12 (La Vida del
Peregrino)

Texto Arameo Palabra Aramea Fonética (Siriaca ;;?:l;lf:m;

(Peshita) (Siriaca Oriental) Oriental) P
Palabra

1 Pedro 2:11



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Arameo
(Peshita)

00000000

0000 000000
fO0000oo

[0000
(00000 00000000

00000000
(000000000
Ooo000Coo000

ooo

[0O000000 CoO00CoOa

[00000

[O00000
[O00000
[000000

Palabra Aramea
(Siriaca Oriental)

00000000
JOO0 000000

OOo000o0
o000
CO0000000
O000d0
00000000
[O00000o00
COo000ooO000
oo
O0000C000
foo000oo
O00000
[O00000
COo0000
[O00000

Comentarios Exhaustivos

Fonetica (Siriaca
Oriental)

Habibay
Ba‘en ana

menkun
‘ayk
tawtabe
w-ayk
‘ar‘aye
d-teprequn
napsatkun
men
raggata
d-besra
halen
d-qayman
lequbal
napsa

Traduccion
Palabra por
Palabra

Amados mios
Yo pido / ruego

de ustedes

como

peregrinos

y como
extranjeros

que se abstengan
sus almas

de

las lujurias

que son de la carne
estas

que se oponen
contra

el alma.

El pasaje de 1 Pedro 2:11-12 es un llamado directo a la Kehilah dispersa (la
Didspora) para que vivan de acuerdo con su identidad en Mashiaj. El uso de los
términos arameos 0000000 (tawtabe, ‘peregrinos’ o ‘residentes temporales’) y
O0000000 (‘ar‘aye, ‘extranjeros’ o ‘expatriados’) resuena profundamente con la
experiencia de Ia’akov.

Conexion con la Torah (Vayetze) y Haftarah (Oseas):

« El Patron del Peregrino (Vayetze): Ia'akov en Vayetze es el arquetipo del
peregrino. Salid de la casa de su padre, vivid veinte afilos como extranjero bajo
Lavan, y finalmente se vio obligado a huir con una propiedad que no era de la
tierra donde residia. Su vida completa es un testimonio de que “esta tierra no es
su hogar.” Kefa (Pedro) utiliza esta misma terminologia para describir la vida de
los creyentes en Yeshiia. Nuestra ciudadania, como la herencia de Ia’akov, es
prometida en otro lugar. Estamos de paso, y como tawtabe, debemos
desapegarnos de los terafim (idolos) de este mundo, tal como Rajel tuvo que

dejar su hogar.



Bfy TORAH VIVIENTE

» La Lucha contra la Lujuria (Oseas): El llamado de Oseas a la teshuvdh y la
sanidad de la apostasia se refleja en la advertencia de Kefa de abstenerse de las
00000000 000000000 (raggata d-besra, las “lujurias de la carne”). La idolatria y
la mundanalidad son expresiones de esta “lujuria” que hace guerra contra el
alma. La liberacion de Ia’akov de Lavan y la promesa de retorno de Oseas a

Yisra’'el son sombras de nuestra liberacion de la “carne” para retornar a Adonai.
Reflexion Mesianica: La Divinidad de Yeshia HaMashiaj

La instruccién de Kefa (Pedro) se basa en la autoridad de Yeshiia haMashiaj. Kefa
no llama a los creyentes a la moralidad por una simple ética religiosa, sino para que
sus “buenas obras” glorifiquen a Elohim.

» Yeshua, el Ejad y MarYah: En el pensamiento arameo, el titulo MarYah
(000000D), que significa “El Senor”, se usa como un sustituto reverencial de
0000 Adondi. El hecho de que el Brit Hadashah en arameo aplique la soberania
y la autoridad inherentes a MarYah a Yeshua, demuestra Su deidad. Cuando
Kefa instruye a vivir una vida santa, lo hace bajo la autoridad de Aquel que es
MarYah, el Ungido, el Pastor y Guardian de nuestras almas (1 Pedro 2:25). No
puede haber separacion entre el Eterno (Adondi) y Yeshiia haMashiaj; El es
Ejad (Uno) con el Padre, la manifestacion visible del Invisible, el Juez y
Redentor. La vida del peregrino que glorifica a Elohim es posible solo por el
poder del Ruaj HaKodesh, que es el aliento de vida de este Elohim Ejad.

Ofrezco la posibilidad de Continuar con el desarrollo completo de los puntos
4 al 13, que requieren maxima extension y profundidad académica.

4. Contexto Historico y Cultural

El contexto de la Aliydh 6 es crucial. Ia’akov deja Paddn-Aram, un area bajo la
influencia cultural aramea, conocida por sus deidades y practicas idolatricas, como lo
ejemplifica Lavan y los terafim.

« Terafim (JJ000000): Estos no eran simples estatuillas; en el contexto de la
arqueologia de Nuzi y otros sitios del Antiguo Cercano Oriente, los terafim a
menudo representaban los titulos de propiedad y herencia familiar. Quien
poseia los terafim podia reclamar el liderazgo o la herencia del clan. El hecho
de que Rajel los robe, y Ia’akov no lo sepa, muestra la desesperacion de ella por
asegurarse un derecho de herencia para su esposo, pero también revela la
persistencia de la mentalidad pagana dentro de la familia. Es un contraste

| 7



Bfy TORAH VIVIENTE

marcado con la fe de Ia’akov, quien confia en la promesa y el mandato de
Adondi (Génesis 31:3).

» Mishkan, Primer y Segundo Templo: Este episodio de la Tordh establece un
patron fundamental: la separacion de la impureza. Ia’akov debe separarse del
mundo de Lavan. En el Templo, esta separacion se manifestaba en las leyes de
pureza e impureza, que protegian a Yisra’el de la contaminacion idolatrica de
las naciones. El Mashiaj es nuestro Mishkan (Tabernaculo) viviente (Juan
1:14), el lugar donde el Eterno habita, y es el mediador que nos permite esa
separacion del mundo (1 Pedro 2:11-12) para entrar en Su presencia.

« Qumran y Escritos Nazarenos: Los escritos de Qumran enfatizan el dualismo
entre la “Luz” y la “Oscuridad”, y la necesidad de una vida de purezay
obediencia a la Tordh en espera del Mesias. Esta Aliydh resalta ese conflicto: la
luz de Ia’akov (la obediencia a Adonai) frente a la oscuridad de Lavan (el
engafo y los terafim). Los nazarenos de los primeros siglos (como Kefa)
continuaron este enfoque, viendo la vida en Yeshia como un peregrinaje de
separacion (kadosh/apartado) en un mundo hostil, esperando la manifestacion
del Reino.

5. Estudio, Comentarios y Conexiones Proféticas

Comentarios Rabinicos (Ejemplo de Targum y Midrash)

 El Engano de Ia’akov (Génesis 31:20): El Targum Onkelos traduce el hebreo
00000 0000000 000000 0000000000 (Va-yignov Ya’aqov et-lev Lavan, “Y robo
Ia’akov el corazon de Lavan”) como “Y Ia’akov ocultd [el asunto] a Lavan el
arameo.” El verbo gdnav (QUO000 - robar) se usa en sentido figurado para
“enganar” o “hurtar la mente”, indicando la astucia de Ia’akov para asegurar la
partida de su familia sin un conflicto. Sin embargo, la tradicion rabinica (por
ejemplo, en el Midrash Tanchuma) debate si esta accién fue ética, aunque
entienden que Adonadi la respaldo.

« La Vision de Adonai (Génesis 31:42): Los comentaristas (como Rashi)
destacan la importancia de la frase J0J0000 000000 (Pdjad Yitsjaq, “el Pavor de
Yitsjaq”). Este es un titulo de Adonai que enfatiza Su poder sobrecogedor y
temible, un recordatorio para Lavan de que el Protector de Ia’akov no es una
deidad tribal débil, sino el Soberano del universo. Este titulo contrasta con la
familiaridad de Elohim con Avraham.

Comentario Judio Mesianico y Notas de los Primeros Siglos

El conflicto entre Ia’akov y Lavan se interpreta como un tipo del conflicto entre el
| 8



Pueblo del Pacto y el mundo.

« El Mediador Profético: El versiculo 31:42 es la conexion profética mas fuerte.
Ia’akov testifica: “El Elohim de mi padre... ha visto mi afliccién y juzgo...” Esta
es una imagen del Mashiaj ben Yosef (el Mesias sufriente), que viene a
interceder por Su pueblo oprimido. Yeshuia haMashiaj es el Malaj (Mensajero)
que guio a Ia’akov y el Juez que castigd a Lavan con el suefio de advertencia
(Génesis 31:24).

« Aplicacion Practica y Espiritual: Esta porcion nos ensena a ser diligentes en
nuestro trabajo (como Ia’akov sirviendo con su ganado, 31:38-40) y a confiar en
la intervencion sobrenatural de Adonai cuando somos explotados o maltratados.
El creyente contemporaneo, al igual que el peregrino Ia’akov, debe mantenerse
fiel a la Torah en medio de la corrupcion cultural, sabiendo que Su trabajo y Su
afliccion son vistos por el Eterno. La liberacion final del control de
Lavan/Mundo viene por la direccion de Yeshua (el Malaj).

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematria

« Guematria: La palabra (JJ00 (Lavdn) tiene un valor numérico de 82. Algunos
midrashim utilizan este nimero para conectar las 82 menciones de los
descendientes de Ia’akov en la Tordh, mostrando que a pesar de la opresion de
Lavan, el resultado fue un aumento de Yisra’el. El nombre 000000 (Ia’akov)
tiene un valor de 182, que por un lado es la mitad de 364 (nimero cercano a los
dias del ano) y se relaciona con el ciclo completo y la soberania de Adonai sobre
el tiempo.

6. Analisis Profundo de la Aliyah, Haftarah y Brit
Hadashah

La Aliyah se centra en la transicion y la confrontacion.

» Torah (Génesis 31:17-42): La confrontacion con Lavan (Génesis 31:25-42) es
un pacto de no agresion. Lavan busca lo suyo (los terafim) y luego lo reclama
(el derecho sobre los hijos), pero Ia’akov lo confronta con un testimonio de
honestidad. La clave es el pacto final en Galeed (QUJ0J000, “montén de
testimonio”) y Mitzpa (0J0J0000, “torre de vigilancia”), donde Lavan invoca a
los dioses de los antepasados y Ia’akov invoca al Elohim de Avraham y el
Pavor de Yitsjaq. Este es un acto de separacion del culto pagano.

« Haftarah (Oseas 12:13-14:9): Oseas transforma la historia personal de
Ia’akov en la narrativa nacional de Yisra’el: la liberacion por el Profeta. La

| 9



Bfy TORAH VIVIENTE

restauracion prometida en Oseas 14 es el resultado de la separacion del
pecado (“Asiria no nos salvard... no diremos mas ‘Dios nuestro’ a la obra de
nuestras manos” - Oseas 14:4). El retorno a Adonai trae consigo el fruto
espiritual.

« Brit Hadashah (1 Pedro 2:11-12): La Kehilah Mesidnica vive en la Mitzpa
espiritual. MarYah (Yeshua) nos vigila y nos separa. El pasaje de 1 Kefa nos
exige que, como peregrinos, nuestras “buenas obras” (la conducta ética y
Tordh-obediente) sean el testimonio que condena a los que nos calumnian. La
justificacién de Ia’akov ante Lavan (31:42) es la justificacién de la Kehilah ante
el mundo.

7. Tema Mas Relevante de la Aliyah

El tema central de la Aliydh 6 es la Soberania del Pacto y la Liberacion de la
Esclavitud.

Importancia en el Contexto de la Torah:

La vida de los patriarcas, aunque llena de errores humanos, esta determinada por la
fidelidad de Adonai a Su Pacto. La intervencién de Elohim a favor de Ia’akov
(Génesis 31:7, 12) es una prueba de que la soberania de Elohim anula los planes de
los hombres, incluso si son parientes. Esto es esencial para la Tordh, pues establece
el principio de que Yisra’el es una nacién protegida por un Pacto, y no por su propia
fuerza.

Relacion con Yeshua HaMashiaj:

« El Liberador: Yeshua es la maxima expresion del Pacto y el Liberador. Ia’akov
fue liberado de la servidumbre de Lavan; nosotros somos liberados de la
servidumbre del pecado y de la yetzer hard (la inclinacién al mal). La liberacion
de Ia’akov es una sombra de la redencién final operada por Yeshua
haMashiaj.

« Conexion con los Moedim (Tiempos Senalados de Elohim): El tema de la
Liberacion conecta tematicamente con Pésaj.

o Pésaj: La salida de Ia’akov (Vayetze) y la salida de Yisra'el de Mitsrayim
(Parashot Bo y Beshalaj) son ambas liberaciones soberanas de una casa de
servidumbre. Yeshua es nuestro Cordero de Pésaj que, por Su sangre en
el Madero, nos permite salir de la casa de esclavitud (el mundo/Lavan/el
yetzer hard) y comenzar nuestro peregrinaje hacia la Tierra Prometida, el
Reino. Su sacrificio hace posible que Adonai cumpla Su promesa de “sanar

| 10



Bfy TORAH VIVIENTE

nuestra apostasia” (Oseas 14:5), el corazon mismo del Nuevo Pacto.

8. Descubriendo a Mashiaj en cada Aliyah

Profecias Mesianicas y Reflexion

La narrativa de Ia’akov en esta Aliydh es rica en Patrones Redentores (Tavnitot)
que apuntan a Yeshua.

« Tipo (Tipologia): El Siervo Fiel y Oprimido: Ia’akov, el pastor que trabaja
dia y noche bajo el sol y la helada (31:40), es un tipo del Mashiaj. Yeshua vino
como el Siervo Sufriente de Yeshayahu (Isaias 53), quien llevo una vida de
servicio diligente y fue rechazado y oprimido por los Suyos y por el mundo.

» Sombra (Tzelalim) y Eventos Simbélicos: La Huida y la Separacion: El
acto de Ia’akov de separarse de Lavan para seguir la orden de Elohim es una
sombra de la Teologia de la Separacion Mesianica. Yeshua llama a Sus
seguidores a separarse del “yugo desigual” y la idolatria del mundo, viviendo
como peregrinos (1 Pedro 2:11).

« Nombres y Titulos Proféticos: El uso de 000000 000000 (Pdjad Yitsjagq,
“Pavor/Temor de Yitsjaq”) por Ia’akov (31:42) implica un Poderoso Defensor y
Juez. Yeshua es el Juez Mesianico y el Defensor que intercede por nosotros (1
Juan 2:1).

» Midrashim Mesianicos y Cumplimientos Tipologicos: El Midrash ve la
zarzar (la labor) de Ia’akov como un sacrificio. Este trabajo, visto por Elohim, se
convierte en la base de Su juicio favorable. En el Brit Hadashah, el sacrificio y
la obra de Yeshua haMashiaj en el Madero son el fundamento de nuestro
juicio favorable y nuestra redencion. La confrontacién final en Guil’ad es un
paralelismo tematico con el regreso de Yeshua para juzgar a las naciones y
establecer Su Reino, donde toda astucia y engafo cesaran.

9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y
Apocrifos

Midrashim Relevantes

« Midrash Rabbah (Bereshit 74:10): Sobre el robo de los terafim, el Midrash
ofrece varias interpretaciones, una de ellas es que Rajel los robo para impedir

|11



Bfy TORAH VIVIENTE

que su padre consultara a esos idolos para descubrir la huida de Ia’akov.
Aunque la accidn es incorrecta, la intencidn (alejar al padre de la idolatria) es
considerada por algunos como un acto con un propdsito mayor, aunque fallido.

« Pirkei de Rav Eliezer (Cap. 36): Se profundiza en el caracter de Lavan,
retratdndolo como un hechicero que podia manipular los cielos (como el robo de
los terafim). La huida de Ia’akov, por lo tanto, no es solo fisica, sino también una
fuga de la magia y la influencia maligna, enfatizando la proteccion divina.

Targumim (Targum Pseudo-Ionatan)

« El Targum Pseudo-Ionatan sobre Génesis 31:19 elabora la naturaleza de los
terafim, describiéndolos como idolos hechos de un hombre primogénito
asesinado, cuya cabeza era cortada, sazonada con especias, y puesta en una
pared con una lampara encendida, permitiéndole hablar profecias. Este detalle
enriquece el texto, mostrando que el robo de Rajel era de objetos de hechiceria
pagana oscura, no solo de bienes materiales.

Textos Apdcrifos (No Cabala)

 El Libro de Yovelim (Jubileos): Aunque no menciona directamente este
episodio, el Libro de Yovelim subraya la importancia de separarse de la
impureza de los gentiles (como Lavan). Refuerza la idea de que Ia’akov no solo
huia de Lavan, sino de un estilo de vida que era antitético al Pacto de Avraham.
La salida de Ia’akov de la casa de Laban reafirma la linea de pureza de la
simiente del Pacto.

10. Mandamientos Encontrados o Principios y
Valores

La Aliydh 6 no contiene mitzvot ceremoniales directos, sino principios éticos y
valores fundamentales:

1. Principio de Honradez y Diligencia (31:38-41): El valor de la honestidad
laboral. Ia’akov testifica de su servicio sin fallas, sin comer los carneros de
Lavan.

o Contexto Brit Hadashah: En Yeshua, este principio se amplifica:
servimos a Adonai y no a los hombres (Colosenses 3:23-24). Nuestra
integridad debe ser irreprochable, reflejando la rectitud del Mashiaj.

2. Principio de Confianza en la Provision de Adonai (31:42): Ia’akov atribuye
su prosperidad y su liberacién al Elohim de su padre.

| 12



Bfy TORAH VIVIENTE

- Contexto Brit Hadashah: El creyente debe comprender que toda
provision y toda bendicion provienen del Padre celestial a través de
Yeshua haMashiaj. La confianza en Su Palabra (la Torah y el Brit
Hadashah) sustituye la confianza en la astucia o la riqueza (el oro de
Lavan).

3. El Mandato de Separacion (31:24): El mandato de Adondi a Lavan de no

hablar con Ia’akov “ni bien ni mal” es un principio de que el pueblo de Adonai
debe ser apartado (J0JJ000 - kadosh) de las influencias mundanas que buscan
manipularlo o danarlo.

11. Preguntas de Reflexion

1.

La accién de Rajel de robar los terafim de su padre: {Codmo refleja esto la
dificultad que tenemos para despojarnos de la idolatria y las ataduras
emocionales/culturales de nuestro pasado, y como solo la verdad de Yeshua
puede sanar esta inclinacion?

Ia’akov confronta a Lavan y testifica de su honestidad y el trabajo duro
(31:38-42). {Como podemos nosotros, como peregrinos en este mundo (1 Pedro
2:11), usar nuestro trabajo y nuestra ética profesional para dar testimonio de la
fidelidad de Adonai?

. Adonai le advierte a Lavan que no le hable a Ia’akov “ni bien ni mal” (31:24).

¢Como se relaciona esta proteccion con la soberania de Yeshua en nuestras
vidas, y como podemos identificar hoy las “voces de Lavan” que buscan
manipularnos?

La Haftardh promete: “Sanaré su apostasia...” (Oseas 14:5). Considerando la
apostasia de Rajel al tomar los terafim, écdmo se cumple esta promesa de
sanidad en el Nuevo Pacto a través del trabajo de Yeshua haMashiaj?

. El pacto de Galeed/Mitzpa fue un acuerdo entre dos partes. ¢Cual es la

diferencia fundamental entre un pacto humano (como el de Ia’akov y Lavan) y el
Nuevo Pacto establecido por Yeshua, y por qué solo este ultimo garantiza
nuestra herencia eterna?

12. Resumen de la Aliyah

La Aliydh 6 de Vayetze es el climax de la tension entre Ia’akov y Lavan. Ia’akov, por
mandato divino, emprende una huida secreta para asegurar su libertad y la herencia
de sus bienes. La huida desencadena la persecucion de Lavan, quien busca a sus

|13



Bfy TORAH VIVIENTE

terafim. El enfrentamiento en Guil’ad culmina con el poderoso testimonio de Ia’akov
sobre la fidelidad de Elohim Alef Tav y el establecimiento de un pacto
(Galeed/Mitzpa) que marca la separacidn geografica y espiritual. La aplicacion en
Mashiaj es clara: Yeshua es nuestro libertador del yugo de la esclavitud
(Lavan/Mundo), y Su proteccion garantiza nuestro peregrinaje seguro. Somos
llamados a vivir como extranjeros (1 Pedro 2:11), confiando en Su mediacion y
juicio justos, pues El ve nuestra afliccién y juzga por nosotros (Génesis 31:42).

13. Tefilah de la Aliyah

Adonai Yeshua haMashiaj, Protector de Ia’akov, te agradecemos por Tu fidelidad
inquebrantable. Te has manifestado como el Elohim Ejad, el Defensor de los
oprimidos y el Juez de la injusticia.

Padre nuestro, reconocemos que somos peregrinos y extranjeros en esta tierra, y
que a menudo llevamos con nosotros los “terafim” de las ataduras y los idolos de
nuestro pasado. Te pedimos que, por el poder de Tu Ruaj HaKodesh, nos concedas
la valentia para separarnos completamente de la casa de Lavan, de toda
manipulacion y de todo aquello que nos impide glorificarte.

Te ruego, MarYah, que Tu mirada esté sobre el trabajo de nuestras manos, como lo
estuvo sobre el servicio de Ia’akov, y que, cuando seamos confrontados por la
adversidad, podamos testificar con la misma conviccion: “Si no hubieras estado
conmigo, oh Elohim de mi padre, me habrian enviado con las manos vacias.”

Yeshua, guia nuestro camino hacia Tu Tierra prometida, sana nuestra apostasia, y
permitenos vivir con tal integridad que nuestro testimonio te traiga honor, para que
otros vean nuestras buenas obras y den gloria a nuestro Padre celestial. Amén.

Mas Recursos del Reino de Yeshtia HaMashiaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshiia HaMashiaj.

+Recursos del Ministerio Judio Mesianico de Biblia Torah Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

| 14


https://torahviviente.com

