Bfy TORAH VIVIENTE

Listen to this article

Gén 30:28-31:16
Oseas 12:13-14:9
Hebreos 13:5-6 (Contentamiento y no Codicia)

iShalom Aleijem! Estimado erudito y buscador de la Verdad. Nos encontramos en un
momento trascendental de estudio, al sumergirnos en las profundidades de la
Parasha Vayetzé (0J000000), que significa “Y Salid”, un segmento fundamental para
comprender la fidelidad de Adonai [JJ[J] a Su Pacto.

El Reino de Yeshuia haMashiaj es la manifestacion plena de la Torah, los Profetas y
los Escritos. Nuestra fe se ancla en Yeshua (JJ000000), la Palabra viviente de Elohim
(0000000D), quien es Ejad (JO000) con Adondi. En esta Kehildh Mesianica,
examinamos la Tordh desde la perspectiva de Su cumplimiento profético y Su
continuidad redentora, revelando como cada Aliyah nos apunta indefectiblemente
hacia Yeshua, Nuestro Rey y Maestro. Hoy, desgranaremos la Aliyah 5 de Vayetzé,
un relato de labor, engarfio, y la maravillosa provisién del Eterno.

1. Bereshit - Génesis 30:28-31:16

La Aliyah 5 de Vayetzé (Génesis 30:28-31:16) narra el climax del conflicto laboral y
familiar entre Idacov (J0J0000) y Lavan (JJ000). La porcién se centra en el acuerdo
de Idacov para trabajar por un salario cambiante, la intervencion sobrenatural de
Adonai para prosperarle, y Su orden directa para que Idacov regrese a la Tierra de
Israel. La porcion es un testimonio poderoso de que Adondi es quien determina la
riqueza y la justicia.

Génesis (00000000000 - BeReShit) 30:28-31:16 (Primeros Versos)

Texto Hebreo Traduccion Palabra por

Palabra Hebrea Fonética

(Tiberiano) Palabra
000000000 000000000 Va-y6-mer Y dijo

0000000 0000000 Na-ke-vdh Sefiala/Determina
0000000oa 000000000 Se-jarja  tu salario

a0 00000 A-lay sobre mi



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo
(Tiberiano)

[000000o0a0
30:28
[O0000Cog
O00000
[000d0
[O0000oog
ooo

[000d0
Ooo000Coo000
O000d
O000d0
Ooo0d
fOo000oo
[O00000
30:29

o000

[0000
[000d0
[0000

0000
Hooo0do
OOo000ooOd
00000
[Oo000ooOa
[00000
O00000
[O0000Cog
[O0000o0
[0000
[O0000o0
(0000000000

JoCooooog
30:30

Palabra Hebrea Fonética

OO00000o0d

OO000C0O0
O000do
O000do
O0000C0O0
oo
O0000o
Ooo000ooO00n
o000
Oo00do
o000
O00000og
O000do

o000

o000
O000do
o000

o000
Oooo0oo
OO000CDo0d
o000
OO000ono0d
O0o000o
O000do
OO000C0O0
OO0000og
o000
OO0000og
[O000CDOodn
OO0000og

Traduccion Palabra por

Palabra

Ve-e-té-nah y yo daré.

Va-y6-mer
E-lav
A-tah
Ya-da’-ta
Et

A-Ser
A-vad-ti-ja
Ve-et
A-Ser
Ha-yah
Mig-ne-ja
It-t1

Ki

Me-‘at
A-Ser
Ha-yah
Le-ja
Le-fa-nay
Va-yif-rots
La-rov
Va-yeva-rej
Adonai
Ot-ja
Le-rag-Ii
Ve-‘at-tah
Ma-tay
E-‘e-Seh

Y dijo

a él

Ta

sabes

el (objeto directo)
que

te he servido

y el (objeto directo)
que

ha sido

tu ganado
conmigo.

Porque
poco
que
habia
para ti
ante mi

y se extendid/rompiod
a la multitud/mucho

y bendijo
Adonai

ati

por/a mi causa
y ahora
{cuando?

haré

Gam-a-no-ji también yo

Le-ve-t1

Continta con el texto hebreo Génesis 30:31-31:16...

para mi casa’?

| 2



Traduccion Literal del Verso (Génesis 30:28-30)
30:28 Y dijo: “Senala tu salario sobre mi, y yo daré.”
30:29 Y dijo a él: “Tu sabes el que te he servido, y el que ha sido tu ganado conmigo.”

30:30 “Porque poco el que habia para ti antes de mi, y se extendié mucho, y bendijo
Adondi a ti por mi causa; y ahora, ¢cuando haré también yo para mi casa?”

Comentario Mesianico de la Porcion de la Torah: Génesis 30:28-31:16

Esta Aliyah nos introduce en una compleja dinamica de tensién y provision divina. El
punto central es la confrontacion de Idacov con la codicia y el engafio de Lavan,
quien, como ¢l mismo admite (30:27), ha prosperado inmensamente a causa de
TIaacov (le-ragli, (00000000, “a mi causa” o “a mi paso”). Este reconocimiento es
vital: Idacov es el vaso de bendicion, una sombra de Mashiaj que trae la bendicidn
de Adonai a dondequiera que va, incluso a la casa de un gentil avaro.

La nueva estipulacién salarial (30:32-34) parece una estratagema terrenal, pero en
realidad es un experimento de fe y un milagro de la intervencion divina. Idacov
pide como salario solo los animales “moteados, salpicados y oscuros” (JOO000O00
0000000000 000000000D). Lavan accede con prontitud, creyendo que la genética
natural estd de su lado.

Sin embargo, en el capitulo 31, Idacov revela que el método de las varas peladas que
él empleo no fue su verdadero éxito, sino una cortina de humo. En un suefio, el Malaj
(000000O00) de Elohim (quien es una manifestacién de Yeshua pre-encarnado, como
veremos en el punto 8) le instruyo: “Alza tus ojos, y ve que todos los machos que
saltan sobre el ganado son rayados, salpicados y moteados” (31:12). Adonai mismo
confiesa: “He visto todo lo que Lavan te esta haciendo” (31:12). El Eterno
interviene de manera sobrenatural, asegurando que la descendencia con las marcas
deseadas, a pesar de las manipulaciones de Lavan (quien cambio su salario diez
veces - 31:7), fuese el pago justo para Idacov.

Conexion Mesianica: La experiencia de [dacov es una poderosa tipologia
redentora de la relaciéon entre el Mesias y Su pueblo en el exilio.

1. El Oprimido Fiel: Idacov es oprimido y explotado (“cambid mi salario diez
veces”) por un amo terrenal, pero Adonadi le es fiel y lo prospera de forma
milagrosa. Yeshua, en su ministerio terrenal, fue un siervo oprimido (Isaias 53),
explotado y rechazado por el liderazgo de Su tiempo.

2. La Justicia Divina: El Eterno toma la riqueza de Lavan para déarsela a Idacov,
como un acto de justicia divina: “...quitado Elohim el ganado de vuestro padre y

| 3



Bfy TORAH VIVIENTE

me lo ha dado a mi” (31:9). Esta es una sombra del gran juicio final, donde la
riqueza y los tesoros acumulados por la maldad seran transferidos a los justos
que sirvieron a Yeshua, el Mashiaj.

3. La Voz del Mandato: La orden de regresar, “Yo soy el Elohim de Bet-El...
levantate, sal de esta tierra, y vuélvete a la tierra de tu parentela”
(31:13), es la voz de Adonai que llama a Su pueblo a salir del exilio espiritual y
volver a Su herencia. Yeshua es la Voz que llama a la Kehilah dispersa a
congregarse en Su Reino.

2. Haftarah: Oseas 12:13-14:9 (Oseas 12:12-14:8 heb.)

La porcion de la Haftardh es del profeta Oseas (OJ0J0000) y se asocia poderosamente
con Vayetzé, haciendo una retrospectiva directa a la vida de Idacov como un hombre
de fe que huyé a Aram:

Texto

Oseas (12:12) 12:13 (0000000 heb.)

{"Ffl}:rg:llz)geo Palabra Hebrea Fonética ;;?;i;::lon Palabra por
0000000000 0000000000 Va-yiv-raj Y huyo

0000000 0000000 Ya-‘a-qov  Iaacov

0oooda 000000 Se-deh a campo/region de

0oooa 00000 A-ram Aram

0000000000000 0000000000000 - Va-yis-ra-‘el y Israel

0000000 000000o Be-not por/para hijas

0oooa 0oot0 A-vad sirvio

00000000 N00000000 U-ve-va-qgar y por ganado/rebafio
0000000 00000 Sa-mar guardd/pastoreo.

Traduccion Literal del Verso (Oseas 12:13 - 12:12 heb.)
“Y huyo Idacov a la regiéon de Aram, y por hijas sirvid Israel, y por rebafio pastoreo.”
Comentario Mesianico: Conexion y Promesas Mesianicas

El profeta Oseas establece un paralelismo directo entre la huida de Idacov a Aram
(Vayetzeé) y la condicién de la casa de Israel en el exilio. El texto usa la historia de
[aacov, que sirvio para conseguir esposa y rebano, como un recordatorio de la raiz

| 4



del pueblo y el amor persistente de Adonai a pesar de la infidelidad de Israel.
La conexion es triple:

1. Iaacov, la Raiz: Oseas trae a colacion el origen de Idacov como un refugiado y
siervo, recordandole a Israel que no deben confiar en su propia fuerza o idolos,
sino en el Elohim que preservé y multiplico a Idaacov. Esto se conecta a la Torah
donde Adonai interviene en el momento de la maxima opresion (Génesis
31:12-13).

2. El Pastor Fiel: Oseas 12:14 (12:13 heb.) dice: “Y con un profeta Adonai hizo
subir a Israel de Mitsrayim (Egipto), y con un profeta fue guardado”
(00000000 0O0000000m. Esta figura del profeta (Moshéh, una sombra del
Profeta mayor) que guarda a Israel, vincula al exilio en Aram con el exilio en
Mitsrayim, y ambos son tipos de la redencién final. Yeshua haMashiaj es el
Profeta por excelencia (Deuteronomio 18:18) y el Pastor Fiel (Juan 10:11)
que nos saca de la esclavitud del mundo y nos guarda.

3. La Curacion y Restauracion: La culminacién de la Haftarah es una promesa
de restauracion incondicional después del arrepentimiento: “Yo curaré su
apostasia, Yo les amaré libremente, porque Mi ira se ha apartado de é1”
(Oseas 14:5 - 14:4 heb.). Este es el nicleo de la esperanza mesidnica. La
curacion de la apostasia es la obra del Nuevo Pacto (O0000000 0000000 - Berit
Jadashdh) inaugurado por Yeshua, quien nos da un corazén nuevo para amar y
obedecer la Toréh (Jeremias 31:33). El es la curacién y la redencién prometida a
la casa de Israel y al mundo.

Aplicacion Espiritual: Relevancia para los Creyentes

La Haftarah, al igual que la Parasha, nos ensefia sobre la Providence (00000000000
- Hasgahah) y la Teshuva (000000000 - arrepentimiento). Para los creyentes en
Yeshua, la relevancia es directa:

» Contar con la provision de Adonai: Al igual que Idacov fue bendecido a pesar
de Lavan, nosotros confiamos en que Adondi proveera por nosotros (Génesis
30:30, “bendijo Adonai... por mi causa”). Esta confianza se opone directamente
a la codicia, el tema del Brit Hadashah.

» La Esperanza en la Redencion Completa: Oseas nos llama a regresar a
Adondi y a clamar por la curacién de nuestra infidelidad. Yeshua ya nos ha
provisto la curacion por Su sacrificio en el Madero. La Teshuva se convierte en
una vida de contentamiento y fidelidad a Sus caminos, sabiendo que el Rey esta
regresando para establecer Su Reino en justicia.



Bfy TORAH VIVIENTE

3. Brit Hadashah: Hebreos 13:5-6 (Contentamiento y no Codicia)

El pasaje del Brit Hadashah se centra en la instruccion practica de la fe: el
contentamiento, la confianza en Adondi, y la abstencion de la codicia, un tema
perfectamente tejido con el drama de la Torah entre Idacov (fidelidad y provision) y
Lavan (codicia y engano).

Texto

Hebreos (0000000 - L’Ivraye - a los Hebreos) 13:5-6

Texto Arameo
(Siriaco Oriental)

O000

[000d0
[00000
O00000

fOo000ooooa

000000000
0o00oooa
Hooaa
dooaa

goao
0oooao
0ooaa

0oao
Hoodooooon
0oao
0ooaoooon
13:5
000000000
000000000000
gaao
Hoo0dooooo
0udoooo

Palabra Aramea Fonética

Da-la
Rekh-mat
Kes-pa’
Nehwe

Mad-bra-kon

U-sap-pé-qun
B-ay-len
Da-yt

L-kon

Meétal
D-il-leh
Emer

Da-la
Ar-tén-kon
U-la
ES-bgak-kon

W-ay-ka-na’
Da-bapsi-qu-ta’
Da-la
De-hi-lu-ta’
Ne’'m-run

Que no (sea)
amor de
plata/dinero
sea

vuestra manera de
vivir/conducta

y estad satisfechos
en/con aquellas cosas
que hay

para vosotros
porque

El mismo

dijo

Que no

Yo te abandonaré
y no

Yo te dejaré.

Y asi

que con osadia/confianza
que no

de temor

digamos

Traduccion
Palabra por
Palabra



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Arameo L. Traduccion

(Sirfaco Oriental) Palabra Aramea Fonética galabra por
alabra

NN Mar-Yah MarYah

00000000 Mhad-ra-ni mi Ayudador

0000 U-la y no

00000000 Et-dah-hel Yo temeré

00000 Ma-na’ iqué?

00000 ‘A-béd hard

000 L1 a mi

00000000 Bar-nasa’ el hombre.

13:6

Comentarios

El texto arameo Peshita es pristino en su mensaje. 13:5: “Que no sea amor de plata
vuestra conducta y estad satisfechos en aquellas cosas que hay para vosotros...” La
palabra para “amor de plata/dinero” (Rekh-mat Kes-pa’) es el principio opuesto al de
[dacov. Lavan personifica este amor (Rekh-mat Kés-pa’), y su vida es una leccion de
lo que la codicia produce: mentira, manipulacion y falta de paz. El pasaje nos llama a
la suficiencia (O00J000 - Sapugq), es decir, a reconocer que la provision de Adonai
es mas que suficiente.

El fundamento de este contentamiento es la fidelidad de Adonai, citando
implicitamente a Tordh, muy probablemente Deuteronomio 31:6 o Josué 1:5: “Yo te
abandonaré no y no Yo te dejaré” (Da-la Ar-tén-kon u-la ES-bqak-kon). Esta es la
promesa que sostuvo a Idacov en la casa de Lavan, pues Adonai nunca lo dejo
(Génesis 28:15).

13:6: El resultado de esta confianza es la osadia (ba-pSiquta’) y la ausencia de temor.
El creyente puede declarar con certeza: “MarYah (0JJ0000) mi Ayudador, y no Yo
temeré (qué hara a mi el hombre?” La cita directa del Salmo 118:6 es crucial: si
Adondi es nuestro Auxilio, las estratagemas de Lavan o cualquier adversario terrenal
son ineficaces.

Conexion con la Torah y Haftarah

» Torah (Vayetzé): La Torah nos da el ejemplo negativo (Lavan, el codicioso) y el
positivo (Idacov, el que confia en la provision). El pasaje de Hebreos es la
enseflanza moral derivada de esta narrativa histérica. La provisién milagrosa de
[aacov (las ovejas moteadas) es el testimonio viviente de que Adonai provee y no

| 7



Bfy TORAH VIVIENTE

necesitamos la codicia para prosperar.

« Haftarah (Oseas): Oseas llama a Israel a volver a Adonai y a dejar de confiar
en los idolos y en la fuerza humana. Hebreos reitera el mismo punto: la
confianza en MarYah (el Ayudador) es el antidoto contra la avaricia. La curacion
de la apostasia prometida en Oseas 14:5 (4 heb.) es la curacién de la codicia
que nos separa de Elohim, permitiéndonos vivir en la verdad de la suficiencia.

Reflexion Mesianica: La Deidad de Yeshua

El uso del nombre MarYah (0000 - “Senor”) en el texto arameo de Hebreos 13:6,
al citar el Salmo 118:6 (donde el hebreo usa [J[J[] - Adondi), es fundamental para la
teologia mesidnica. En el contexto de la Peshita, MarYah es el titulo reverente usado
para Adondi. Que el autor del Brit Hadashah aplique la promesa de Adonai del
Tanakh (Yo no te dejaré) y la declaracion del Salmo (MarYah mi ayudador) a la vida
de fe de los creyentes en Yeshua, subraya la verdad de que Yeshia haMashiaj es
MarYah.

Yeshua es el MarYah Ejad, el Eterno hecho carne, el tinico dador de la prosperidad y
la paz genuina, que es la suficiencia. El es el Elohim a quien Idacov le ruega, el Malaj
que le da instrucciones, y el fundamento de nuestra confianza, tal como lo afirma la
declaracion de la Tordh: “Yo soy el Elohim de Bet-El...” (Génesis 31:13). Separar al
Eterno, Adonai, de Yeshiia haMashiaj es imposible, pues son Ejad, una unidad
indivisible en esencia y proposito.

4. Contexto Historico y Cultural

La narrativa de esta Aliyah, donde Idacov negocia y luego huye de Lavan, se ubica en
el contexto de las Leyes de Nuzi (siglo XV-XIV a.C.), una fuente arqueoldgica
crucial para entender las costumbres de Mesopotamia.

« Contratos Laborales y Adopcion: Los documentos de Nuzi muestran
practicas similares a las de Lavan, donde un suegro podia emplear a un yerno y
usarlo para generar riqueza. El control de Lavan sobre Idacov por el matrimonio
(que podria ser considerado una forma de adopcién temporal) explica por qué
[dacov no podia irse libremente al principio.

» La Justicia de la Deidad Familiar: La creencia en Mesopotamia era que el
bienestar de la familia (y del ganado) dependia de la deidad familiar. E1 hecho
de que Iaacov tuviera que huir con la bendicién de Adonai (Génesis 31:3) y que
Lavan persiguiera a Idacov buscando sus terafim (dioses domésticos) (Génesis
31:19, 30) indica una tensién entre la fe de Idacov en Adonai y el politeismo

| 8



Bfy TORAH VIVIENTE

cultural de Lavan. La prosperidad de Idacov no fue por la magia ni por los
terafim, sino por la bendicion de Adonai, Elohim de Iaacov.

Conexion Qumran y Nazareno:

e Qumran: Los escritos de Qumran, como los Rollos del Mar Muerto, enfatizan
la necesidad de la justicia (J0J00 - Tzedeq) y la separacion de la iniquidad
del mundo. La huida de Idacov de la iniquidad de Lavan es un arquetipo de esta
separacién. La comunidad de Qumran se veia a si misma como saliendo de la
“Casa de la iniquidad” (el sacerdocio corrupto del Templo) para vivir en el
desierto en fidelidad a la Tordh, un eco del mandato de Adonai a [dacov: “Sal
de esta tierra” (Génesis 31:13).

 Escritos Mesianicos/Nazarenos (Primeros Siglos): Los primeros creyentes
en Yeshua entendieron el Brit Hadashah (como en Hebreos 13:5) como una
aplicacién practica del llamado de la Torah a la justicia social y al
contentamiento. E] mensaje era claro: la avaricia y la codicia son idolatria
(Colosenses 3:5), la misma idolatria que Lavan personificaba. La fe nazarena se
caracterizo por una ética de comunidad y desprendimiento de las riquezas
terrenales, confiando solo en la provision del Cielo, reflejando la experiencia de
[aacov.

5. Estudio, Comentarios y Conexiones Proféticas
Comentarios Rabinicos

Los comentaristas rabinicos clasicos ponen gran énfasis en la malicia y la
manipulacion de Lavan.

« Rashi (Rabbi Shlomo Yitzjaki): Senala que el cambio de salario por parte de
Lavan diez veces (31:7) es un signo de su extrema maldad. Rashi comenta que
la razon por la que Adonadi intervino de forma tan clara fue para asegurar que la
justicia prevaleciera, ya que el fraude de Lavan era constante y evidente.

« Ramban (Rabbi Moshe ben Najman): Interpreta la revelaciéon del Malaj a
[dacov (31:10-12) como la forma en que Adondi ensend a Idacov que no era su
propia astucia (el truco de las varas, que algunos comentaristas ven como una
manipulacion menor) lo que le trajo prosperidad, sino la directa intervencion
divina. Adonai manipuld la genética del rebafio de Lavan para hacer justicia.

Comentario Judio Mesianico

La porcion es un comentario profético sobre la Justicia y Retribucion del Mesias.
| 9



Bfy TORAH VIVIENTE

 El Gran Traslado de Riqueza: La transferencia milagrosa de las ovejas a
[dacov es una sombra del gran traslado de la riqueza de las naciones (Isaias
60:5) que ocurrira en los dias del Mashiaj. Yeshua, el Cordero de Elohim, es la
simiente de Idacov, quien no solo hereda la bendicién, sino que El es la fuente
de la bendicion que quita la riqueza de las manos del opresor y la da a Su
pueblo, los justos.

« La Voz del Malaj como Yeshua: La frase “Yo soy el Elohim de Bet-El1”
(31:13) es una auto-identificacion de Adonai mismo, que se manifiesta como el
Malaj (Malaj Adonai). En la teologia mesianica, estas teofanias (manifestaciones
de Elohim) son a menudo atribuidas al Verbo, Yeshua, antes de Su encarnacién.
Es Yeshua quien estd hablando con Idacov, dando la orden de salir del exilio
para volver a la Tierra de la Promesa, un mandato que El repetird a Su Kehil4h.

Notas de los Primeros Siglos (Yeshua haMashiaj)

Los escritos patristicos y las tradiciones judeo-nazarenas a menudo vinculaban la
historia de Idacov con la figura de Yeshuia como el Segundo Iaacov.

« Jaacov como Prototipo de Yeshua: Idacov es el patriarca que, a través del
sufrimiento y la perseverancia, se convierte en Israel (el que lucha con Elohim
y prevalece). Yeshua es el Mashiaj ben Yoséf (el Mesias sufriente) que, a
través de Su obediencia y sufrimiento, aseguro la herencia para toda la Kehildh.
La promesa de que Adondi no le dejaria (Génesis 28:15) encuentra su eco en el
Madero, donde Yeshua confio plenamente en Adonai para Su resurreccion.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematria

 Léxico: El término 000000 - Mignéh (30:29) se refiere al “ganado” o
“posesién”. La raiz g-n-h ((00) significa “adquirir” o “poseer”. Idacov, a través
del servicio, adquirid lo que Adonai le destind. El Mignéh de Iaacov es un tipo
de la redencion (adquisicién) que Yeshuda hizo con Su propia sangre.

« Guematria: La Guematria de la frase “Y cambié [Lavan] mi salario diez
veces” (00000 000000OO 00000000000000000C O00000000O - Vehejelif et
maskurti ‘aseret monim - Génesis 31:7) tiene un valor numérico significativo. La
Guematria de ‘aseret (JJ000000 - diez) es 700. El namero 10 en la Biblia
representa la plenitud del juicio o la prueba completa. Lavan sometio a
[aacov a la prueba y la manipulacion completa, y Adonai, por Su parte, completd
la justicia a favor de Idacov.

| 10



Bfy TORAH VIVIENTE

6. Analisis Profundo de la Aliyah

La Aliydh 5 es un punto de inflexion. Idacov pasa de ser un trabajador paciente y
manipulado a un hombre de accién divina. La Torah presenta el uso de las varas
peladas (30:37-43) como una técnica, pero la revelaciéon en el suefio (31:10-12) lo
corrige y lo centra: la bendicién es teoldgica, no zootécnica. Adondi interviene en el
codigo genético de los animales para cumplir Su promesa.

« Torah: La porcion es una ensefianza sobre la separacion de la iniquidad.
[dacov no podia seguir prosperando bajo el yugo de Lavan. Adonai le dice: “He
visto” (31:12). La omnisciencia de Adonai garantiza la justicia.

« Haftarah: Oseas actia como un midrash profético a la Torah, haciendo el punto
explicito: [dacov huyo con la proteccién de Elohim, y asi también Israel sera
redimido de su exilio final. La Haftarah nos da el camino de regreso (la
Teshuva en Oseas 14:2-3), que es la Unica forma de escapar de la “codicia”
espiritual (idolatria).

 Brit Hadashah: Hebreos 13:5-6 es la aplicacion Mesianica directa. La vida
de fe en Yeshua es una vida libre de la codicia de Lavan porque esta anclada en
la promesa de Adonai (el Malaj en Génesis 31:13): “No te dejaré.” La fuerza de
un creyente no estd en su Mignéh (posesion), sino en MarYah (el Ayudador).

7. Tema Mas Relevante de la Aliyah: La Providencia y la Justicia
de Adonai

El tema central es la Justicia Redentora de Adonai a través de Su Providencia

(00000000000 - Hasgahah).

Importancia en la Torah: Este segmento desmantela la idea de que la riqueza es el
resultado exclusivo de la astucia humana o la suerte. Adonai interviene directamente
en los asuntos de los hombres (la genética del rebafo) para asegurar el
cumplimiento de Su Pacto con Iaacov. Es una demostracion de soberania sobre las
leyes de la naturaleza y el destino.

Relacion con Yeshua y la Continuidad:
Yeshua es la encarnacion perfecta de la Justicia y la Providencia.

« Justicia Perfecta: Yeshua es nuestro abogado y redentor que asegura nuestra
“paga” (redencion) a pesar de la manipulacion del adversario (el Yetzer Hard o
la serpiente antigua). El es el Cordero de Elohim que paga la deuda que no
podiamos pagar, asegurando la justicia a favor de Su Kehilah.

| 11



Bfy TORAH VIVIENTE

» Provision (Contentamiento): Su ensefianza central (Mateo 6:25-34) es un eco
de Hebreos 13:5 y la experiencia de Idacov: No os afanéis por lo que comeréis o
vestiréis. La provisiéon del Reino esta garantizada por la fidelidad del Padre.

Conexion Tematica con los Moedim (Fiestas de Elohim):

Esta porcién se conecta tematicamente con Shavuot (Q0J0000000 - Fiestas de las
Semanas) y Sukkot (JJ00000 - Fiesta de los Tabernaculos).

« Shavuot (Justicia y Redencion): En Shavuot celebramos el dar de la Toréh, la
matriz de la justicia de Adonadi. La providencia a Idacov es una ensefianza de
Tordh: Adondi juzgara a los opresores (como Lavan) y vindicara a los justos
(como Idacov). Es en Shavuot que el Ruaj HaKodesh fue derramado,
empoderando a la Kehildh para vivir en la justicia del Reino, libres de la codicia.

» Sukkot (Provision y Gozo): Sukkot es la fiesta de la recoleccién y la confianza
en Adondi para la provision en el desierto. Idacov huyendo de Lavan hacia la
tierra es un tipo de la peregrinacion en el desierto, donde la Hasgahah
(Providencia) de Adonai es total. La paz y el contentamiento de Hebreos 13:5 es
el gozo final de Sukkot, sabiendo que Adonai ha “tabernaculizado” (habitado)
entre nosotros en Yeshua.

8. Descubriendo a Mashiaj en cada Aliyah
Profecias Mesianicas y Reflexion

El pasaje mas profético es la auto-identificacion del Malaj Adonai a Idacov: “Yo soy
el Elohim de Bet-El, donde ungiste la columna, donde me hiciste un voto.
Ahora levantate, sal de esta tierra, y vuélvete a la tierra de tu parentela”
(Génesis 31:13).

« Identificar Profecias Mesianicas: La voz de Adonai que llama a Su siervo
[dacov a regresar es la misma voz que llama a la casa de Israel a regresar del
exilio (Oseas 14:2-3). Esta voz es la de Yeshtia haMashiaj, quien es el verdadero
Bet-El (000000000 - Casa de Elohim). El es el Lugar donde Elohim habita.

Métodos para Descubrir al Mashiaj en esta Aliyah:

« Tipos (Tipologias) y Sombras (Tzelalim): Iaacov es el tipo del siervo de
Adonai que sufre a manos de los gentiles (Lavan, que significa “blanco”, pero
actiia con oscuridad) pero es vindicado y prosperado por Elohim. Yeshta es el
cumplimiento: Su servicio en la tierra fue por un salario (la redencién de Su

| 12



Bfy TORAH VIVIENTE

Kehildh), fue rechazado y manipulado, pero Adonai lo vindico con la
resurreccion y la exaltacion, entregandole la herencia de las naciones (el
ganado/riqueza).

« Patrones Redentores (Tavnitot): El patron de Exilio-Servicio-Bendicion-
Escape-Regreso es un Tavnit que se cumple en Yeshta. El “salié” (Vayetzé) del
Cielo, sirvio, fue bendecido (aunque humillado), escapd de la muerte y regresoé a
la gloria para asegurar el regreso de Su Kehilah.

« Nombres y Titulos Proféticos: El Malaj Elohim (00000000 00UOOOO0) que se
revela en el suefio es una manifestacion de la Deidad. Este titulo es un titulo de
Yeshua, el Malaj del Pacto (Malaqui 3:1), que intercede por Idacov y le revela
la justicia.

 Analisis Linguistico: La palabra para “moteados, salpicados y oscuros”
(nequdim, telu’im, berudim) se refiere a las marcas. Estas marcas son la senal
visible de la intervencion divina. El Mesias lleva las marcas (las heridas) en Su
cuerpo, y estas son la sefal visible y eterna de que Adonai intervino de manera
definitiva para asegurar nuestra redencion.

Cumplimiento en el Brit Hadashah

El contentamiento y la ausencia de codicia (Hebreos 13:5) es el fruto del gobierno de
Yeshua. El creyente ya no necesita pelear por una paga justa (como Iaacov con las
varas) porque Yeshuda ya ha asegurado la herencia eterna (la Tierra de la Promesa).
Nuestro enfoque se desplaza de la riqueza terrenal (el mignéh de Lavan) a la riqueza
celestial (la herencia en Yeshua), y por eso el mandamiento es a la fidelidad y al
contentamiento.

9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apocrifos
Midrashim (Citar Fuentes)

« Midrash Rabbah, Génesis 73:8: Este Midrash destaca la avaricia de Lavan y
su intento de manipular los tiempos de la naturaleza (las crias de los animales).
Comenta que Lavan cambio los términos del salario 100 veces, no solo 10, para
exagerar su maldad. La intervencién de Adonai es vista como una respuesta
directa a este fraude continuo, magnificando el milagro.

Targumim (Traduccion Aramea)

« Targum Onkelos (Génesis 31:13): Traduce la frase “Yo soy el Elohim de Bet-
El” de forma fiel, pero en el verso 31:3, la voz de Adonai que dice a Idacov

|13



Bfy TORAH VIVIENTE

“Vuelve a la tierra de tus padres...” es enfatizada por el Targum como la voz de
la Shejinah (000000000 - Presencia Divina). Esto refuerza la idea mesiénica:
es la propia Presencia de Adonai (que en la vision mesidnica se manifestara en
Yeshua) la que da el mandato de regreso.

« Targum Pseudo-Jonathan (Génesis 31:11): Este Targum, al hablar del Malaj
de Elohim en el suefo, lo traduce como “El Malaj que fue enviado de delante
de Adonai”. Esto le da una identidad particular a la figura, separandola de un
simple malaj y dandole el caracter de un emisario principal del Eterno, una
figura que los estudiosos mesidnicos asocian con Yeshtia como el mensajero de
Adonai.

Textos Apocrifos

« Libro de Enoc (108:8): Este texto apocrifo habla de los justos que heredan la
tierra y de la retribucion de los inicuos. Aunque no se refiere directamente a
[dacov y Lavan, se relaciona con el tema central de la Aliydh: el juicio de los
codiciosos y la bendicién de los justos. El juicio de Adonai a Lavan por su
engaio es un anticipo del juicio a los inicuos que seran despojados de sus
riquezas.

10. Mandamientos Encontrados o Principios y Valores
La Aliyah 5 contiene principios de Torah fundamentales para el Reino de Yeshta:

1. Principio de la Justicia Laboral (Génesis 30:28-30): Idacov exige su paga.
El principio es que el trabajador es digno de su salario y que el empleador debe
ser justo. Aplicacion en Brit Hadashah: Este principio se ve reforzado en 1
Timoteo 5:18 y Santiago 5:4, condenando a quienes retienen el salario justo del
trabajador. Yeshia modelo este principio al dar la recompensa eterna por el
servicio a Su Reino (Mateo 20:1-106).

2. Principio de la Fidelidad Personal (Génesis 31:6): [dacov le dice a Rajel y
Ledh: “Sabéis que con toda mi fuerza he servido a vuestro padre.” La mitzva es
la fidelidad y la integridad en el servicio, incluso al enfrentar la injusticia.
Aplicacion en Brit Hadashah: La fidelidad es una cualidad esencial del
caracter de Mashiaj (Galatas 5:22). Se nos llama a ser fieles en lo poco (Lucas
16:10), sirviendo como si sirviéramos a Yeshua.

3. Principio de la Confianza en la Providencia (Génesis 31:13 y Hebreos
13:5): Este es el mandamiento central a no depender del propio esfuerzo o de
la codicia, sino de la bendiciéon de Adondi. Aplicacion en Brit Hadashah: Es el
mandamiento de contentamiento y no codicia (“Que no sea amor de plata

| 14



Bfy TORAH VIVIENTE

vuestra conducta...”). El creyente debe vivir por la fe, sabiendo que Adonai
provee.

11. Preguntas de Reflexion

1. ¢De qué maneras ha manifestado Adonai Su Hasgahah (Providencia) en tu vida,
interviniendo directamente en circunstancias naturales (como la genética del
rebaino) para asegurar justicia o provision?

2. ¢Como se diferencia el “contentamiento” que pide Hebreos 13:5 del fatalismo o
la pasividad, y como la confianza de Idacov en Adonai (que le hizo un hombre de
accién) nos ayuda a entender esta diferencia?

3. La Haftarah (Oseas 14:5) promete la curacion de la apostasia. ¢De qué manera
la codicia y el apego al “salario” del mundo, ejemplificado por Lavan, puede ser
una forma de apostasia que necesita la curacién de Yeshua?

4. SiYeshua es el Malaj Elohim de Bet-El (Génesis 31:13) que manda a Idacov a
salir, (qué “tierra de Lavan” (exilio o atadura) te estd llamando a dejar Yeshua
para vivir en la libertad de Su Reino?

5. Considerando el concepto de que la riqueza fue transferida de Lavan a Idacov
por justicia divina, écomo debe la Kehildh Mesidnica (la casa de Idacov en
Mashiaj) ver la riqueza del mundo y usarla conforme a los principios de la Tordh
y la Tzedaqah (justicia)?

12. Resumen de la Aliyah

La Aliydh 5 encapsula la vindicacion de Idacov por la mano de Adondi. Los eventos
clave son: 1) Lavan intenta manipular el salario de Idacov diez veces (31:7). 2) [dacov
utiliza una técnica de pastoreo (las varas peladas). 3) Adonadi interviene en un suerno,
aclarando que la provision es Su obra milagrosa y no una técnica humana (31:12). 4)
El Malaj Elohim se revela como el Elohim de Bet-El y ordena a Idacov regresar a la
tierra de sus padres. La aplicacion en Mashiaj es la certeza de que Yeshua es el
MarYah que nos asiste (Hebreos 13:6), asegurando nuestra redencién y
proveyendo para nosotros, liberandonos de la codicia y la opresion.

13. Tefilah

Adonai 00, Elohim de Bet-El, Elohim de Iaacov, te damos gracias porque Tu eres el
Juez Justo que ve la opresién y garantiza la justicia para Tus siervos. Te pedimos que,
| 15



Bfy TORAH VIVIENTE

como guiaste a Iaacov a salir de la casa de Lavan, nos guies a nosotros, Tu Kehilah, a
salir de toda atadura de codicia y afan. Ayudanos, por el poder del Ruaj HaKodesh, a
practicar el contentamiento y la fidelidad, sabiendo que Yeshuia haMashiaj es nuestro
Pastor y Proveedor Fiel. Eres nuestro Ayudador, MarYah. No temeremos lo que el
hombre pueda hacernos. Que Tu bendicién nos multiplique, no para nuestra avaricia,
sino para la gloria de Tu Reino. Amén.

Mas Recursos del Reino de Yeshua HaMashiaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshuia HaMashiaj.

+Recursos del Ministerio Judio Mesianico de Biblia Torah Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

| 16


https://torahviviente.com

