Bfy TORAH VIVIENTE

Listen to this article

Gén 30:14-27
Oseas 14:1-10 (La Busqueda de Elohim por Parte de Israel)
1 Corintios 13:4-7 (El Amor que Persevra)

iShalom U’vraja! La verdad, es que me parece que estamos a punto de desentrafiar
una de las narrativas mas humanas y, a la vez, mas divinamente orquestadas de todo
el Bereshit (Génesis).

Quiero empezar con una introduccion de lo que es el Reino de Yeshia haMashiaj.
Mira, cuando hablamos del Reino, no nos referimos solo a un evento futuro, sino a la
realidad de la soberania de Adonai Elohim manifestada en la Tierra a través de
Yeshua haMashiaj, quien es el Elohim Alef Tav encarnado, el Verbo que se hizo
carne. El es la plena revelacién del gobierno de Adondi. Es més, el Reino es la
restauracion de la intencion original de Elohim para Su creacién, donde Su voluntad
es hecha “asi en la Tierra como en los cielos”. En este estudio, veremos como las
luchas domésticas de Yaakov, la Torah, la Haftarah, y el Brit Hadashah, todo, apunta
hacia la consumacién de este Reino en la persona de Yeshua, quien es Ejad, uno con
el Padre. Para mi, de verdad, esta es la lente mas crucial para entender cualquier
parte de la Escritura.

1. Bereshit - Génesis 30:14-27

La Aliydh 4 de VaYetsé, Génesis 30:14-27, nos sumerge en la compleja y emotiva
dindmica familiar de Yaakov, Lea, y Rajel, centrada en la busqueda de descendencia
y el uso de las mandragoras (duda’im QU00000000), un elemento cultural y simbodlico
muy rico. Para ser honesto, es un pasaje que revela la fragilidad humana y la
soberania de Elohim en medio de ella.

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética Traduccion Palabra
(Tiberiana) (Tiberiana) por Palabra
000000000 0o0000o0a Va-ye-lej Y él fue

0o00oooa 00000o0a Reé’uven Ré’uven (Rubén)
O00o00a N000000 Bi-me en los dias de



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo
(Tiberiana)

[00000
[O00000
[O00000oOa
[O00000oOd
(000000000
[O0000o0
H00000n
[O0000Cog
Ooo0do
fooo0ooog
00000
[Oo000oog
[O00000o0d
[000000O000
[000d0

Palabra Hebrea

O000do
O0o0000
O0O000C0o0d
OO000R0o0d
OO00000o00
OO0000og
Q000000
O0000C0O0
Oooodo
Oo000CnOa
o000
O0000CnOa
OO00000o0d
[0o000CDooOO
O0000o

Fonética
(Tiberiana)

Qeétsir
Jittim
Va-yim-tsa
Di-da’im
Ba-sa-deh
Va-ya-ve
Et-hém
El-Le’a
Immo
Va-to-mer
Rajél
El-Le’a
Téni-na
Mi-di-da’ée
Vénéj

Traduccidén Literal al Espafiol (Génesis 30:14):

Traduccion Palabra
por Palabra

cosecha de
trigo

y €l encontré
mandragoras
en el campo

y las trajo

a ellas

a Le’dh

su madre

y dijo

Rajel (Raquel)
a Le’ah

dame, por favor
de las mandragoras de
tu hijo

Y fue Ré’'uven (Rubén) en los dias de cosecha de trigo, y él encontré mandragoras
(DG-d&’'im) en el campo, y las trajo a ellas a Lé’ah (Lia) su madre, y dijo Rajél
(Raquel) a Le’dh: “dame, por favor, de las mandragoras de tu hijo.”

Traduccion Literal al Espanol (Génesis 30:15):

Y dijo Le’ah a ella: “¢Es poco el tomar ti a mi esposo? ¢Y ahora también tomaras ta
las mandragoras de mi hijo?” Y dijo Rajél: “Por lo tanto, él dormira contigo esta

noche por las mandragoras de tu hijo.”

Traduccion Literal al Espanol (Génesis 30:16):

Y vino Yaakov (Jacob) del campo en la tarde, y salié Le’ah a su encuentro, y dijo: “A
mi vendras, porque en verdad te he alquilado con las mandragoras de mi hijo.” Y
durmio con ella en aquella noche.

Traduccion Literal al Espafiol (Génesis 30:17):

Y escucho Elohim a Lé’ah, y ella concibi6, y dio a luz un hijo quinto a Yaakov.

Traduccion Literal al Espafiol (Génesis 30:18):



Bfy TORAH VIVIENTE

Y dijo Le’ah: “Ha dado Elohim mi salario, porque he dado mi sierva a mi esposo.” Y
llamé su nombre Yissajar (Isacar).

D- Comentario Mesianico de la Porcion de la Torah (Génesis 30:14-27):

La narrativa de las mandragoras (duda’im) y el posterior nacimiento de Yissajar y
Zevulun a Lia, seguidos por el nacimiento de Yosef a Rajél, es una tipologia profunda
del plan redentor de Yeshua haMashiaj.

El conflicto entre Lia y Rajél no es solo una rivalidad personal; es una sombra (tzel)
que refleja la tensién entre la Ley (Lia, la que “se esfuerza”) y la Gracia (Rajél, la
“amada” pero estéril). Lia busca ser amada por Yaakov a través de los hijos que da,
mientras Rajél anhela un hijo, sin poder generarlo por si misma. Las duda’im, que en
la antigiiedad se creian afrodisiacas o potenciadoras de la fertilidad, representan
aqui los esfuerzos humanos o el intento de manipulacion para obtener la
bendicion divina. Rajél intenta “comprar” el favor de Elohim a través de un
intercambio con Lia, negociando el tiempo de Yaakov.

El punto mesidnico es claro: la verdadera bendicion y la fertilidad espiritual no
vienen por el esfuerzo humano, las “mandragoras” o los rituales, sino por la pura
misericordia y el don de Elohim.

» Yissajar (J0JJ0000O0 - Yissajar): Su nombre significa “Hay
recompensa/salario” (de sajar OJ0O000). Lia lo ve como su recompensa por haber
“alquilado” a su esposo. Aunque nace de un acto de negociacion, apunta a la
verdad de que la verdadera recompensa es el don de Yeshta. El es la
recompensa (sajar) por el servicio y sufrimiento de la humanidad, el
verdadero salarial que Elohim da, no por nuestras obras, sino por Su amor.

» Zevulun (JJ000000 - Zevulan): Significa “Morada/Habitacion”. Con su
nacimiento, Lia exclama: “Ahora habitara mi esposo conmigo” (Gén 30:20). Esto
prefigura la obra de Yeshtia haMashiaj, cuyo propésito central es morar con Su
pueblo. El es el Mishkan (Tabernéculo) y el Bet HaMigdash (Templo)
perfecto, la Morada de Elohim entre los hombres (Juan 1:14). El une a Su
pueblo y hace Su habitacién en nuestros corazones por el Ruaj HaKodesh.

 Yosef (JJJ000 - Yosef): Su nacimiento es un punto de inflexién. Rajél
finalmente concibe por la accion directa de Elohim, sin duda’im ni
negociaciones, y dice: “Ha afadido (Yosef) Adonai otro hijo para mi” (Gén
30:24). Yosef, el hijo amado, tipifica a Yeshuia haMashiaj de manera poderosa.
El es el que fue desechado por sus hermanos, enviado al exilio (Egipto), y
elevado para ser el sustentador y salvador de su pueblo. El mismo Yeshua,

| 3



Bfy TORAH VIVIENTE

después de Su exilio en el Madero, fue elevado a la diestra de Adondi para ser la
fuente de vida y sustento para todo Israel y las naciones.

En resumen, la Aliydh 4 nos muestra que la verdadera “fertilidad” y el futuro de la
linea mesidnica (que viene a través de los hijos de Yaakov) dependen, no de la
astucia o el trueque humano (las mandragoras), sino de la misericordia (Jésed) y el
tiempo soberano de Adonai Elohim.

2. Haftarah: Oseas 14:1-10 (La Busqueda de
Elohim por Parte de Israel)

La Haftarah, Oseas 14:1-10, es un llamado apasionado al arrepentimiento y una
promesa de restauracion gloriosa para Israel. Este pasaje, lleno de esperanza, cierra
el libro de Oseas.

Texto (Oseas 14:2-3)

Te.x to ﬂehreo Palabra Hebrea Fqn éti.c a ;giil;lll)l;: 11;):1*
(Tiberiana) (Tiberiana) Palabra

00ooa 0000o Qéju Tomad

00000000 00000000 Im-ma-jem con vosotros
000000000 000000000 Dévarim palabras

000000000 000000000 Véshuvi y volved
0000000000 0000000000 El-Adonai a Adonai

0000000 0000000 Im-ri Decid

00000 00000d E-lav a El

(000000000000 000000000000 - Kol-tissa gg;lgggggg;e quitara
0oood 00000 Avon iniquidad
0000000000 0000000000 Veqaj-tov y acepta bondad
0000000000000 0000000000000 - U-néshalléma y pagaremos
Oooood N00000 Parim novillos (sacrificios)
Ho000000000 O0000000C0O Séfatéenu de nuestros labios

Comentario Mesianico: Conexion con la Parasha y Promesas Mesianicas:

La conexion tematica es el retorno, la restauracion, y la fuente de la fertilidad.
| 4



Bfy TORAH VIVIENTE

1. El Retorno (Teshuva): La Parasha VaYetsé comienza con el “salir” (0000 -
yetsé) de Yaakov de la Tierra Prometida y su eventual “retorno” a ella. La
Haftarah inicia con: “Vuelve, Oh Yisra’el, hasta Adonai tu Elohim” (Oseas 14:2,
heb. 14:1). El viaje fisico de Yaakov y su eventual restauracion a la Tierra de
Israel es un tipo del exilio y la futura Teshuvd (retorno/arrepentimiento) de
[srael.

2. La Falsa Fuente de Vida: En la Parashd, las mandragoras son la falsa
esperanza de fertilidad y amor. En la Haftardh, Elohim dice a Israel: “Ashur no
nos salvard; sobre caballos no cabalgaremos; y no diremos mas ‘Eloheynu’
(nuestro Elohim) a la obra de nuestras manos” (Oseas 14:4, heb. 14:3). Ambos
pasajes condenan la dependencia de recursos ajenos a Adonai (idolos, alianzas
politicas o, en el caso de la Torah, la supersticion de las duda’im).

3. La Sanidad y la Fertilidad Mesianica: La Haftarah promete: “Yo sanaré su
apostasia, los amaré libremente, porque mi ira se aparté de él. Yo seré como el
rocio para Yisra'el; él florecera como el lirio, y echara sus raices como el
Levanén” (Oseas 14:5-6, heb. 14:4-5).

o Esta sanidad completa es la promesa mesianica central. Yeshaa
haMashiaj es la fuente de esta sanidad (refu’ah J0000000).

> La promesa de la fertilidad y el florecimiento se cumple en Yeshua (el
verdadero “vastago” o “retofio” de Yishay, Isaias 11:1), quien produce el
fruto abundante del Ruaj HaKodesh en Su Kehildh, tal como Yaakov vio la
descendencia multiplicarse por la bendicién de Adonai, no por la astucia.

Aplicacion Espiritual:

La Haftardh es un grito de esperanza, especialmente relevante para los creyentes
hoy. Nos recuerda que la redencion no es un destino pasivo, sino un llamado a la
accion (Teshuva - volver).

» Relevancia para los Creyentes: Al igual que Yaakov, a menudo negociamos
con el mundo o con nuestras propias fuerzas (las duda’im) para obtener lo que
solo Adondi puede dar. El profeta Oseas nos llama a “tomar palabras” de
arrepentimiento y a ofrecer la “ofrenda de nuestros labios” (Oseas 14:3) en
lugar de novillos. Esta es la adoracion espiritual de la que habla el Brit
Hadashdh (Romanos 12:1).

« Esperanza en la Redencion: La esperanza final es la completa restauracion de
Israel, que es el punto focal de la obra de Yeshua. La promesa “Yo sanaré” y “Yo
seré como el rocio” culmina en Yeshia haMashiaj. El es la redencién definitiva,
asegurando que, a pesar del exilio y la apostasia (tanto fisica como espiritual),
Elohim cumplira Su pacto de hacer de Israel una fuente de bendicién y que el
Reino de Yeshua serd plenamente establecido, morando El con Su pueblo. La
restauracion de Israel es la sefial definitiva de la fidelidad de Adonai.

| 5



Bfy TORAH VIVIENTE

3. Brit Hadashah: 1 Corintios 13:4-7 (El1 Amor que
Persevra)

El pasaje del Brit Hadashah nos habla del Ahava (Q000000 - Amor) en su forma mas
elevada y practica. Resulta que este amor es, para ser sincero, la esencia de la
Torah y la manifestacion del Reino de Yeshua haMashiaj.

Texto Interlineal Anotado Arameo-Espanol (1 Corintios 13:4-7)
Utilizaremos la fonética Siriaca Oriental para el Arameo Peshita.
Texto Arameo

Fonética (Siriaca Traduccion Palabra por

(Peshita) Oriental) Palabra

000000 Hibba El amor

.00oaaa Magrat extiende (es paciente)
000000 Ritha el espiritu (paciencia)
Oooood W-basem y es bueno

000000 Hibba El amor

0ad La no

a0 Hasem envidia

0o W-la y no

00o0000oa Metrayman se exalta

0oao W-la y no

000000000 Methatar se jacta

5 (000 W-la Y no

0oooda Masqa es obsceno (indecoroso)
Oooood Pagra (al) cuerpo

0o W-la y no

00000 Ba’é busca

000000 Diléh lo suyo

0o W-la y no

000000000 Methamta se irrita

0o W-la y no

0ooooa Mhaseb piensa

Uo0000a Bista (lo) malo

6 0000 W-1a Y no



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Arameo
(Peshita)

[0000
fO0000oo
[0000
[0000
[O0000Cog
7000
H00000n
ooo
Hooo0do
ooo
O000d0
ooo
[00000

Fonética (Siriaca
Oriental)

Hade
Ba'ula
Ella
Hade
Baqusta
Kul
Msaybar
Kul
Mhaymen
Kul
Msabar
Kul
Mgawweé

Comentarios Exhaustivos:

Traduccion Palabra por
Palabra

se regocija
en la iniquidad
sino

se regocija
en la verdad
Todo (lo)
soporta
Todo (lo)
cree

Todo (lo)
espera
Todo (lo)
persevera

Este pasaje es a menudo citado, pero su profundidad exegética en el contexto de la
Teologia Mesidnica es monumental. El término arameo Hiibbd es el amor supremo, el
Ahava (000000) de la Tordh, que es la esencia del caracter de MarYah (el Nombre
arameo para Adonai [J00).

« MarYah/Yeshua como Hiibba: Cada atributo del Hiibbd en este texto es un
reflejo directo del caracter de Yeshtia haMashiaj. El es el que “extiende el
espiritu” (Magrat Riiha), es decir, es paciente y Su paciencia es la que conduce
a la Teshuva (Oseas 14:2). La manifestacion de la Divinidad de Yeshua se
encuentra en Su inagotable paciencia (el no “irritarse”) y Su capacidad de
“soportarlo todo” (Génesis 30:14-16, Rajél y Lia no exhiben este amor, ial
contrario!). El Elohim Alef Tav es la definicion del Amor.

Conexion con la Torah y Haftarah:

1. Contraste Doméstico (Torah): El capitulo 13 de 1 Corintios actiia como un
correctivo Mesianico a las intrigas y celos de la casa de Yaakov (Génesis
30:14-27). La envidia (Hdsem) esta en el ndcleo de la rivalidad entre Lia y Rajél,
y entre las matriarcas y las siervas. El “amor” que “no envidia” es lo que faltaba
en la busqueda egoista de los hijos y las mandragoras. Las negociaciones por la
noche de Yaakov (Gén 30:16) muestran un amor condicional y transaccional,
diametralmente opuesto al Hiibbd incondicional descrito aqui.



Bfy TORAH VIVIENTE

2. Soporte de la Verdad (Haftarah): Oseas llama a Israel a la Teshuvd y a
volverse a la verdad (Oseas 14:1-3). 1 Corintios 13:6 dice que el Hiibbd “se
regocija en la verdad” (Bagqiista). La Haftarah promete sanidad cuando Israel
regrese a la verdad de Adonai y deje de apoyarse en la falsedad de los idolos. El
Hiibba de Yeshua es el cimiento para que la nacion de Israel, y cada creyente,
pueda “soportarlo todo” (Kul Msaybar) a través del exilio y la disciplina, con la
esperanza de la restauracién prometida.

Reflexion Mesianica: La Divinidad de Yeshua:

El Hiibba es la cualidad intrinseca de la Deidad. Si el “amor” es la esencia de Adonai
(1 Juan 4:8), y Yeshtia haMashiaj es la manifestacién perfecta de ese amor, entonces
Yeshua es, incuestionablemente, Ejad con el Unico Elohim.

« MarYah, el Centro: En el pensamiento arameo, MarYah es el titulo
reverencial para Adondi [JJJ0. El hecho de que Sha’ul (Pablo) use esta
descripcion de Hiibbd para instruir a la Kehilah Mesidnica sobre cémo vivir,
implica que el creyente debe reflejar el caracter de MarYah. Puesto que Yeshua
es la imagen (Tzelém) del Elohim invisible (Colosenses 1:15) y el Hiibbd se
cumpli6 perfectamente en Su sacrificio en el Madero, El es la Torah viviente del
Amor.

« Yeshiua, el Cumplimiento: El es el que “todo lo cree, todo lo espera, todo lo
soporta” (1 Co 13:7) por nosotros. Yeshua, en Su servicio y sufrimiento, encarné
cada uno de estos atributos, demostrando que Elohim Alef Tav no es un
concepto distante, sino una Persona que “extiende el espiritu” hacia Su
creacidn, sin buscar lo Suyo, para darnos la vida (Yosef).

4. Contexto Historico y Cultural

La Aliyah 4 ocurre en la region de Hardn (Padan Aram), lejos de la Tierra de
Kena’an, un periodo de formacion patriarcal en un entorno cultural mesopotamico.

« Contexto del Matrimonio: La poligamia de Yaakov era una practica cultural
aceptada en ese tiempo, pero, la verdad, no era el ideal de Elohim (Gén 2:24).
La rivalidad entre las hermanas por la descendencia era crucial porque la
continuidad del pacto dependia de la simiente de Yaakov.

« Las Mandragoras (Dida’im): Estas frutas (probablemente del género
Mandragora) eran altamente valoradas en el antiguo Oriente Préximo. Su
nombre en hebreo, diida’im, esta relacionado con dod (), que puede
significar “tio” o “amante,” implicando connotaciones amorosas o afrodisiacas.

| 8



Bfy TORAH VIVIENTE

Su aparicién en el “tiempo de la cosecha de trigo” (Gén 30:14) subraya la
fertilidad estacional, que Rajél busca explotar. Culturalmente, usar amuletos o
sustancias como estas era un intento de influir en el destino o la fertilidad, algo
comun en la religiosidad pagana de la regién, pero que aqui es absorbido por
las matriarcas de Israel, lo que es, para mi, una muestra de la mezcla cultural
de la época.

Conexion con el Segundo Templo y Qumran:

» Segundo Templo: Los rabinos del periodo del Segundo Templo (y posterior)
debatieron extensamente el tema de las motivaciones. El Midrash enfatiza que
Lia tenia una intencion mas pura al nombrar a Yissajar (por el sajar o
recompensa), mostrando una rendicion a la soberania de Elohim, mientras que
Rajél fue vista como mas egocéntrica en su deseo de hijos. Esto establece un
principio moral sobre la intencion (Kavandh) en las acciones.

* Qumran y Escritos Nazarenos: Los escritos de Qumran enfatizan la
importancia de la pureza y la ley matrimonial estricta (excluyendo la poligamia).
La narrativa de Yaakov era estudiada como un ejemplo de las complicaciones
que surgen de la desviacién de la ley natural. Los primeros Nazarenos
(creyentes en Yeshua) veian la lucha de Yaakov como un ejemplo de la
imperfeccion de los patriarcas, que solo se resuelve en el Nuevo Pacto (Brit
Hadashah), donde la Ley del Hiibbd (1 Corintios 13) es la que gobierna la
Kehildh (Comunidad) y no la rivalidad carnal.

5. Estudio, Comentarios y Conexiones Proféticas

Este es un punto crucial, pues nos permite ver la profundidad del texto.
Comentarios Rabinicos:

» Rashi: Sobre Génesis 30:14, Rashi sefiala que el mérito de Ré’uven por honrar
a su madre Lia al traerle las duda’im fue tan grande que Adonai lo recompenso
con el posterior nacimiento de Yissajar. Este acto de bondad de un hijo hacia su
madre es altamente valorado, ensenando la mitzvah (mandamiento) de honrar a
los padres.

 Ibn Ezra: Se enfoca en la interpretaciéon de las duda’im como una fruta con
aroma agradable, sin necesariamente atribuirles poderes magicos de fertilidad,
aunque reconoce la creencia popular. El subraya que la fertilidad viene solo por
el mandato de Elohim (Gén 30:17: “Y escuch6 Elohim a Lé’ah”).

« Nahmanides (Ramban): Considera el acto de Lia de “alquilar” a su esposo

| 9



Bfy TORAH VIVIENTE

como un acto de humildad y desesperacién, pero que en ultima instancia es
santificado por la voluntad de Adondi. Ensefia que las acciones humanas,
aunque imperfectas, pueden ser utilizadas por el plan divino para construir al
pueblo de Israel.

Comentario Judio Mesianico (Vinculo con Yeshua haMashiaj):

La historia de las duda’im es la narracién de cdmo el hombre intenta generar la
bendicion por sus medios, pero Elohim interviene para asegurar la linea de la
promesa.

* Yissajar, el Entendimiento: El Midrash ve en Yissajar al hombre de binah
(0000000 - entendimiento). La tribu de Yissajar fue conocida por ser experta en
el conocimiento de los tiempos (1 Crénicas 12:32). Yeshua haMashiaj es la
fuente de toda binah. El es el que nos da el “entender los tiempos” de la
redencion (Oseas 14:10). El verdadero sajar (recompensa) no es terrenal, sino la
sabiduria Mesianica que nos permite conocer el Plan de Adonai.

« Yosef, el Anadido: El nacimiento de Yosef (Gén 30:24) es la culminacion de la
espera de Rajél y la sefial de la gracia pura. El nombre Yosef (Yoséf - 0000,
“afladira”) es el cumplimiento de la promesa de Adonai a Su pueblo, que,
después de un tiempo de esterilidad o exilio, El afiadira Su presencia y Su
salvacion. Yeshua es el Yosef Mesianico que, a través de Su Madero, asegura
que el pueblo de Israel sea preservado y que la vida sea “afiadida” al mundo.

Notas de los Primeros Siglos:

Los escritos nazarenos tempranos resaltaban que las luchas de Yaakov (tanto con
Lajan como con sus esposas) eran una preparacion para la revelaciéon de una vida
superior. El “sueldo” (sajar) que Lia recibe es transitorio, pero la recompensa
eterna prometida por el Mashiaj es lo que realmente importa (Hebreos 10:35, 11:6).
Se veia el nacimiento de Yosef como la figura del Segundo Adan (Yeshua), que
vendria a proveer para su familia y traer la salvacion del mundo.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematria:

« Guematria: El nombre de Yissajar (OJ0J00000D) tiene un valor de 790. Es una
Guematria compleja, pero a menudo se analiza por su raiz sajar (520 ,000000,
“recompensa”). El valor de 790 esté cerca de ‘Olam Habba (0J000 000000 - el
Mundo Venidero), que es 135. Sin una tradicion de Guematria Mesidnica clara
para este numero, el valor l1éxico es mas potente: La recompensa de Elohim
supera la negociacion humana.

» Léxico: Dida’im (QJJ00J00000): La raiz es dod (O0000), que no solo significa
“amado” sino que también se relaciona con los idolos o los falsos dioses en

| 10



Bfy TORAH VIVIENTE

algunos contextos arameos y hebreos posteriores. Esto subraya que la busqueda
de fertilidad a través de medios naturales o misticos es una forma de idolatria
sutil, que desvia la confianza del Unico Elohim.

6. Analisis Profundo de la Aliyah

La Aliyah 4, desde una perspectiva académica y Mesianica, es la bisagra que conecta
la lucha por la procreacién con la futura bendicion de Israel y las naciones. Es el
punto donde el ciclo de hijos de las siervas (Bilja y Zilpa) se interrumpe y las esposas
libres vuelven a concebir.

Analisis Judio:

Este pasaje legitima la presencia de las doce tribus bajo el pacto de Yaakov,
demostrando que, a pesar de las intrigas y rivalidades, Elohim es el autor de cada
nacimiento. La tradicion judia ensefia que Lia y Rajél eran igualmente justas, aunque
sus métodos para la procreacién fueran imperfectos. El texto protege la santidad de
la descendencia de Israel, mostrando que el destino de la nacién no dependio de la
pureza de la relacion, sino de la fidelidad de Adonai a Su palabra.

Analisis Mesianico:

El nacimiento de Yosef (Gén 30:22-24) es la verdadera respuesta a la esterilidad y al
sufrimiento (Rajél). La concepcién de Yosef es el momento de la gracia soberana.
Rajél habia dicho: “Dame hijos, o me muero” (Gén 30:1). Elohim “se acord6 de Rajél”
(VaYizkor Elohim et-Rajél) y le dio a Yosef, un nombre que implica un futuro de
adicion, prosperidad y, sobre todo, un salvador para la casa de Yaakov.

La lucha por los hijos en el campamento de Yaakov es una sombra de la lucha por la
descendencia Mesianica. La simiente (Yeshua) viene a través de la gracia
(Rajél/Yosef), pero también de la perseverancia y la ley (Lia/Yehudah), mostrando
que el plan de redencion es un tejido complejo donde ambos elementos son usados
por Elohim.

7. Tema Mas Relevante de la Aliyah

El tema central de la Aliyah 4 es la Soberania Divina sobre la Fertilidad y el
Destino Humano.

|11



Bfy TORAH VIVIENTE

« Importancia en la Torah: La Torah establece desde Bereshit (Génesis) que la
bendicion de la descendencia es la prueba fundamental del cumplimiento del
Pacto Abrahdmico. La esterilidad y la fertilidad son herramientas directas de la
intervencion de Elohim (Gén 20:18; 29:31; 30:22). Este pasaje recalca que
ninguna manipulacion humana (las duda’im) puede alterar el plan de Adondi. La
vida, el destino y la linea mesidnica son Su prerrogativa.

» Relacion con Yeshua haMashiaj: El nacimiento de Yosef por la intervencién
directa de Elohim es un claro precedente a la concepcion Mesianica. Yeshua
haMashiaj vino al mundo no por la voluntad de carne ni de varén (Gén
30:14-16), sino por la intervencién directa del Ruaj HaKodesh. El es el fruto
puro de la gracia soberana. El tema se conecta a Yeshta porque El es la Vida
misma (Jayey ‘Olam), la Unica fuente de verdadera fecundidad espiritual (Juan
15:5).

« Conexion con los Moedim de Elohim: Esta Aliyah se relaciona con Shavuot
(Semanas).

o La Aliyah comienza en el “tiempo de la cosecha de trigo” (Gén 30:14), que
es el tiempo de Shavuot, la fiesta de la recoleccion.

- Shavuet es la entrega de la Torah, la Ley de la Verdad (Oseas 14:10), y
también la entrega del Ruaj HaKodesh (Hechos 2). El Ruaj es el que trae la
verdadera fertilidad espiritual a la Kehilah, superando la “esterilidad” de
la carne y el esfuerzo humano (las duda’im). La cosecha de la que se habla
en Génesis 30:14 es la sombra de la gran cosecha de almas y la Ley que
viene en Shavuot, ambas provistas por la gracia y la soberania de Adonai,
no por la negociacion humana.

8. Descubriendo a Mashiaj en cada Aliyah

La Aliyah 4 esta saturada de figuras mesianicas.
Tipos y Sombras:

« Tipologia de la Sustitucion: Lia y Rajél usan a sus siervas (Bilja y Zilpa) como
sustitutas para procrear, creando una sombra de la sustitucion redentora.
Yeshua haMashiaj es nuestro Sustituto perfecto, el que toma nuestro lugar
para asegurar la descendencia espiritual del Reino.

« Patron Redentor del Exilio y Elevacion (Yosef): El nacimiento de Yosef es el
arquetipo del Mesias.

> En Génesis 30:25, Yaakov pide a Lajan que le permita “ir” y volver a su
lugar, después del nacimiento de Yosef. El Mesias, Yeshua, es enviado al
exilio (nacer en la Tierra y ser rechazado) y luego regresa/es elevado

| 12



Bfy TORAH VIVIENTE

para liberar y alimentar a Su pueblo.

> Yosef, el “afiadido”, es el Mediador que trae a su familia a Egipto para
salvarlos del hambre. Yeshua es el Mediador (1 Timoteo 2:5) que nos lleva
a la presencia de Elohim para salvarnos de la hambruna espiritual.

Analisis Lingiiistico:

« Vayizkor (Q0000000000 - Y se acordo): (Gén 30:22). Esta palabra, usada para
Rajél, es un término de pacto que significa que Elohim acttia en el momento
exacto para cumplir Su promesa. Yeshia haMashiaj es el cumplimiento de
esta “memoria” de Elohim. Cuando el Mashiaj venga, sera porque Adonai
Vayizkor (se acordd) de Su pacto con Avraham, Yitsjaq y Yaakov.

Cumplimientos Tipoldgicos en el Brit Hadashah:

* El Amor que Cubre la Multitud de Pecados (1 Corintios 13): La ley del
amor en 1 Corintios 13:7 (“todo lo soporta”) es el cumplimiento del sajar
(recompensa) de la redencién. Yeshiia soporté el juicio en el Madero. El no
actuo con envidia o egoismo (1 Co 13:4-5), sino que busco el bien del otro (el
Tikktin Olam - la reparacién del mundo), demostrando que Su Divinidad es
idéntica a la definiciéon del Hiibbd perfecto de Adonai.

9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y
Apocrifos

Midrashim (Bereshit Rabba):

« El Midrash Bereshit Rabbd (72:5) subraya la pureza de Ré’'uven al encontrar las
mandragoras. Se enfoca en que él las buscé para su madre (Lia), no para su
propio beneficio, elevando el acto a una mitzvah. Esta bondad del hijo es una
justificacion por la que su tribu no fue completamente excluida a pesar de su
posterior error (Gén 35:22).

» Sobre el nacimiento de Yissajar, el Midrash interpreta que su recompensa
(sajar) fue la Torah. Yissajar y Zevulin hicieron un pacto: Zevulin sostendria el
estudio de la Torah de Yissajar con sus bienes materiales. La verdadera
recompensa es el conocimiento de la Ley de Elohim.

Targumin:

« Targum Onkelos: Traduce Diidd’im (Gén 30:14) como “manzanas de amor” o

|13



Bfy TORAH VIVIENTE

simplemente “hierbas aromaticas”. El Targum, al evitar una traduccion directa
que pudiera implicar supersticion, reduce el elemento magico o afrodisiaco de
la palabra, enfatizando que no era la planta en si lo que causaba la concepcion,
sino la voluntad de Elohim.

« Targum Neofiti: Sobre el nacimiento de Yosef (Gén 30:22), el Targum enfatiza
que Adonai “se acordd de los méritos (z¢jiit) de Rajél” al darle un hijo. Esto
aflade una capa teoldgica, sugiriendo que la bendicion no fue arbitraria, sino
basada en la justicia y la piedad de Rajél.

Textos Apocrifos:

« Libro de Yovelim (Jubileos) 36:10: Si bien el libro se centra mas en las
normas de pureza y calendario, la narrativa de Yaakov y sus hijos es esencial. El
énfasis en la linea de las tribus es crucial, y este texto apdcrifo refuerza la idea
de que, a pesar de las circunstancias, cada hijo era una parte necesaria del plan
divino, preparando el camino para el establecimiento de Israel y, finalmente,
para la venida del Mesias.

10. Mandamientos Encontrados o Principios y
Valores

Aunque esta Aliyah contiene mas narrativa que mandamientos explicitos, se destilan
principios éticos y teoldgicos fundamentales, especialmente a la luz del Brit
Hadashah.

1. Principio del Hiibba (Amor Incondicional) sobre la Rivalidad (Gén
30:14-16; 1 Co 13:4-7): La Torah se resume en el amor a Adondi y al préjimo.
El fracaso de Lia y Rajél en amarse incondicionalmente llevo a la rivalidad. El
Brit Hadashah, en 1 Corintios 13, establece que el inico mandamiento
(Mitzvah) que persevera es el amor (Hiibbd), que es la ley de la Kehildh
Mesidnica y la naturaleza de Yeshia haMashiaj.

2. Principio de la Bitajon (Confianza) en Elohim (Gén 30:17, 22; Oseas
14:4): La mitzvah central es la de confiar inicamente en Adonai para la
provision y la bendicion. Lia y Rajél buscaron ayuda externa (mandréagoras,
negociacion, siervas). El profeta Oseas lo reitera: “Ashur no nos salvara...” Solo
Adondi puede sanar y restaurar. En el Brit Hadashah, la Fé (Emundh) en
Yeshua es la Unica via para recibir el sajar (recompensa).

3. Valor de la Hospitalidad y la Recompensa por la Labor (Sajar) (Gén
30:18): El nombre Yissajar, “hay recompensa”, establece el valor del trabajo y

| 14



Bfy TORAH VIVIENTE

el servicio. En el Brit Hadashah, se nos ensefia a servir con el amor que no
busca su propio interés (1 Co 13:5), sabiendo que nuestra recompensa esta en
el Reino de Yeshua.

11. Preguntas de Reflexion (5 Preguntas por
Aliyah)

1.

¢Como se manifiesta en tu propia vida la tendencia a buscar “mandragoras”
(medios humanos, astutos o espirituales falsos) en lugar de esperar la provision
y la bendicién soberana de Adonai (Gén 30:14, 22)?

El amor del Hiibbd “no busca lo suyo” (1 Corintios 13:5). ¢éDe qué manera la
rivalidad por la descendencia entre Lia y Rajél revela el peligro del egoismo, y
como puede la Kehildh Mesianica evitar estas dindmicas transaccionales?

La Haftarah (Oseas 14:2) llama a Yisra'el a dejar los idolos y volver. ¢Cudl es la
“obra de tus manos” (Oseas 14:4) que debes abandonar para experimentar la
sanidad y el florecimiento que promete la redencién en Yeshua?

El nacimiento de Yosef es el punto de inflexién de la gracia (Gén 30:22). ¢Como
la figura de Yosef como “el anadido” y “el sustentador” prefigura a Yeshta
haMashiaj como el Mediador de la gracia que nos saca de nuestro “exilio” y nos
lleva a la vida?

Considerando el principio de Yissajar (sajar - recompensa), {cudl es la
verdadera recompensa que Yeshua nos ofrece en el Nuevo Pacto, y como se
diferencia de las recompensas transitorias que el mundo o la Torah mal
entendida podrian ofrecer?

12. Resumen de la Aliyah

La Aliyah 4 narra la conclusion de las batallas de fertilidad entre las esposas de
Yaakov. Comienza con el trueque de las mandragoras entre Rajél y Lia, resultando en
el nacimiento de Yissajar y Zevulan para Lia, y una hija, Dinah. Este segmento
demuestra que el esfuerzo y la negociacion humana (las duda’im) pueden ser usados,
pero la soberania de Elohim es lo que finalmente otorga la vida. El climax de la
Aliyah es cuando Adonai “se acuerda” de Rajél, y ella concibe a Yosef (Gén
30:22-24).

Aplicacion en Mashiaj: El pasaje establece la tipologia del Mesias Yosef, el hijo de
la gracia largamente esperado, que vendria a ser el salvador de su pueblo (la

| 15



Bfy TORAH VIVIENTE

anadidura). La incapacidad de la carne (Rajél estéril) y la ley (Lia negociando) para
asegurar la bendicion demuestra la necesidad de la intervencion directa de Adonai.
Yeshua haMashiaj es el Yosef que viene por la Gracia, cuya vida y sacrificio cumplen
el Hiibbd perfecto de Adondi, redimiendo las intrigas de la casa de Yaakov y
proveyendo la verdadera herencia del Reino.

13. Tefilah de la Aliyah
Tefilah (Oracion):

“Adonai Elohim, MarYah, Dador de la Vida, elevamos a Ti nuestra voz, reconociendo
que T eres la Unica fuente de toda fertilidad y bendicién. Te damos gracias porque
Tua te acuerdas de Tu pueblo, tal como te acordaste de Rajél y le diste a Yosef.

Perdona, oh Eterno, cuando buscamos nuestras propias “mandragoras,” confiando en
nuestra astucia o en la fuerza de nuestra carne para alcanzar Tus promesas,
olvidando el principio de Bitajon. Ayudanos a soltar la envidia y la rivalidad que
moran en nuestros corazones, y a vestirnos con el Hiibbd incondicional de Tu
Mashiaj.

Concédemos el espiritu de Yissajar, para que tengamos entendimiento de Tus
tiempos y sepamos qué debemos hacer. Sé nuestro rocio (Oseas 14:6) para que
podamos florecer en Ti. Que el Reino de Yeshiia haMashiaj, el cumplimiento del
Hiibba perfecto, se manifieste en nuestra Kehilah y en la tierra de Yisra’el. Que asi
sea. Amén.”

Mas Recursos del Reino de Yeshtia HaMashiaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshiia HaMashiaj.

+Recursos del Ministerio Judio Mesianico de Biblia Torah Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

| 16


https://torahviviente.com

