
| 1

 Listen to this article

Gén 29:18-30:13
Oseas 12:13-14:9 (El Establecimiento del Pacto)
Efesios 5:25-33 (El Matrimonio y la Relación entre Yeshúa y la Kehiláh)

¡Shalom U’Vrakhá! La verdad es que, cuando nos sumergimos en las Escrituras con
una mentalidad de eruditos, lo que descubrimos es un mapa inmutable que apunta,
desde el principio hasta el fin, hacia el glorioso Reino de Yeshúa haMashíaj.

El Reino no es una promesa futura vaga; es una realidad eterna, una estructura
teológica y espiritual que ya está inaugurada por Yeshúa, quien es el fundamento, la
piedra angular y el único Adon y Elohím Ejad (Uno) de toda la creación,
manifestándose plenamente en la carne para redimir a Su pueblo. Toda la Toráh, los
Nevi’ím (Profetas) y los Ketuvím (Escritos) —lo que llamamos el Tanakh—, y por
supuesto, el Brit Hadasháh (Nuevo Pacto), convergen en Él. Nuestro estudio de la
Parashá Vayetze, y específicamente de la Aliyah 3, no es un mero ejercicio
académico, sino un encuentro con los patrones redentores de Adonái que,
inevitablemente, nos revelan la esencia de Su Majestad.

1. Bereshit – Génesis 29:18-30:13
Narra los cruciales y a menudo dolorosos años de Ya’akov en la casa de Lavan, la
consumación de sus matrimonios con Le’áh y Rajel, y el nacimiento de sus primeros
hijos. Es un relato de engaño, servicio y la intervención soberana de Elohím.

Texto Hebreo (Tiberian) Fonética (Tiberian) Traducción Palabra
por Palabra

בֶּרֵאשִׁית כט:יח וַיֶּאֱהַב
יַעֲקֹב אֶת־רָחֵל

va-ye-e-hav Ya’akov et-
Rajel Y amó Ya’akov a Rajel

וַיֹּאמֶר אֶעֱבָדְךָ שֶׁבַע
שָׁנִים בְּרָחֵל בִּתֶּךָ
הַקְּטַנָּה

va-yo’mer e’evadekha
sheva shanim be-Rajel bi-
tekha ha-qe-ta-náh

Y dijo: ‘Yo te serviré
siete años por Rajel tu
hija, la menor’.



| 2

Texto Hebreo (Tiberian) Fonética (Tiberian) Traducción Palabra
por Palabra

כט:יט וַיֹּאמֶר לָבָן טוֹב
תִּתִּי אֹתָהּ לָךְ מִתִּתִּי
אֹתָהּ לְאִישׁ אַחֵר שְׁבָה
עִמָּדִי

va-yo’mer Lavan Tov ti-ti
o-tah lakh mi-ti-ti o-tah
le-‘ish a-jér shev o im-ma-
dí

Y dijo Lavan: ‘Es bueno
que la dé a ti que darla
a un hombre otro.
Quédate conmigo.’

כט:כ וַיַּעֲבֹד יַעֲקֹב
בְּרָחֵל שֶׁבַע שָׁנִים
וַיִּהְיוּ בְעֵינָיו
כְּיָמִים אֲחָדִים
בְּאַהֲבָתוֹ אֹתָהּ

va-ya-‘avod Ya’akov be-
Rajel sheva shanim va-
yih-yú ve-‘ei-náv khe-ya-
mím a-ja-dím be-a-hav-tó
o-tah

Y sirvió Ya’akov por
Rajel siete años, y
fueron en sus ojos como
días pocos, por su amor
a ella.

כט:כא וַיֹּאמֶר יַעֲקֹב
אֶל־לָבָן הָבָה
אֶת־אִשְׁתִּי כִּי מָלְאוּ
יָמָי וְאֶבֹּאָה אֵלֶיהָ

va-yo’mer Ya’akov el-
Lavan ha-va et-‘ish-tí ki
mal-‘ú ya-máy ve-‘e-vó’ah
e-léh-ha

Y dijo Ya’akov a Lavan:
‘Dame a mi esposa,
porque se han cumplido
mis días, y entraré a
ella.’

כט:כב וַיֶּאֱסֹף לָבָן
אֶת־כָּל־אַנְשֵׁי הַמָּקוֹם
וַיַּעַשׂ מִשְׁתֶּה

va-ye-‘e-sof Lavan et-kol-
an-shéi ha-ma-qóm va-ya-
‘as mish-teh

Y reunió Lavan a todos
los hombres del lugar, e
hizo una fiesta
(banquete).

כט:כג וַיְהִי בָעֶרֶב
וַיִּקַּח אֶת־לֵאָה בִתּוֹ
וַיָּבֵא אֹתָהּ אֵלָיו
וַיָּבֹא אֵלֶיהָ

va-ye-hí va-‘é-rev va-yi-
qaj et-Le’áh bi-tó va-ya-vé
o-tah e-láv va-ya-vó e-léh-
ha

Y sucedió en la tarde,
que tomó a Le’áh su
hija, y la trajo a él, y él
entró a ella.

כט:כד וַיִּתֵּן לָבָן לָהּ
אֶת־זִלְפָּה שִׁפְחָתוֹ
לְלֵאָה בִתּוֹ שִׁפְחָה

va-yi-tén Lavan lah et-
Zilpá shipjató le-Le’áh bi-
tó shipjáh

Y dio Lavan a ella, a
Zilpá su sierva, a Le’áh
su hija, por sierva.

כט:כה וַיְהִי בַבֹּקֶר
וְהִנֵּה־הִיא לֵאָה
וַיֹּאמֶר אֶל־לָבָן
מַה־זֹּאת עָשִׂיתָ לִּי

va-ye-hí va-vó-qer ve-hi-
néh-hi Le’áh va-yo’mer
el-Lavan mah-zot a-sí-ta li

Y sucedió en la mañana,
y he aquí, ella era Le’áh.
Y dijo a Lavan: ‘¿Qué es
esto que me has hecho?’

הֲלֹא בְרָחֵל עָבַדְתִּי
עִמָּךְ וְלָמָּה רִמִּיתָנִי

ha-ló be-Rajel a-vád-ti im-
mákh ve-lám-mah ri-mi-
ta-ní

‘¿Acaso no por Rajel te
serví conmigo? ¿Y por
qué me has engañado?’

כט:כו וַיֹּאמֶר לָבָן לֹא־כֵן
יֵעָשֶׂה בִּמְקוֹמֵנוּ לָתֵת
הַצְּעִירָה לִפְנֵי
הַבְּכִירָה

va-yo’mer Lavan lo-khén
ye-‘a-séh bi-me-qo-mé-nu
la-tét ha-tse-‘i-ráh li-fenéi
ha-be-khí-ráh

Y dijo Lavan: ‘No se
hace así en nuestro
lugar, el dar la menor
antes que la
primogénita.’



| 3

Texto Hebreo (Tiberian) Fonética (Tiberian) Traducción Palabra
por Palabra

כט:כז מַלֵּא שְׁבֻעַ זֹאת
וְנִתְּנָה לְךָ גַּם אֶת־זֹאת
בַּעֲבֹדָה אֲשֶׁר תַּעֲבֹד
עִמָּדִי עוֹד שֶׁבַע שָׁנִים
אֲחֵרוֹת

ma-lé she-vú-a zot ve-ni-
te-náh le-kha gam et-zot
ba-‘a-vo-dáh a-shér ta-‘a-
vód im-ma-dí ‘od sheva
shanim a-je-rót

‘Cumple la semana de
ésta, y daremos a ti
también a esta, por el
servicio que servirás
conmigo todavía siete
años otros.’

כט:כח וַיַּעַשׂ יַעֲקֹב כֵּן
וַיְמַלֵּא שְׁבֻעַ זֹאת
וַיִּתֶּן־לוֹ אֶת־רָחֵל
בִּתּוֹ לוֹ לְאִשָּׁה

va-ya-‘as Ya’akov kén va-
ye-ma-lé she-vú-a zot va-
yi-tén-lo et-Rajel bi-tó lo
le-‘i-sháh

E hizo Ya’akov así, y
cumplió la semana de
ésta, y le dio a Rajel su
hija a él por esposa.

כט:כט וַיִּתֵּן לָבָן לְרָחֵל
בִּתּוֹ אֶת־בִּלְהָה
שִׁפְחָתוֹ לָהּ לְשִׁפְחָה

va-yi-tén Lavan le-Rajel
bi-tó et-Bil-há ship-ja-tó
lah le-ship-jáh

Y dio Lavan a Rajel su
hija, a Bilhá su sierva, a
ella por sierva.

כט:ל וַיָּבֹא גַּם אֶל־רָחֵל
וַיֶּאֱהַב גַּם־אֶת־רָחֵל
מִלֵּאָה וַיַּעֲבֹד עִמּוֹ
עוֹד שֶׁבַע שָׁנִים אֲחֵרוֹת

va-ya-vó gam el-Rajel va-
ye-e-hav gam-et-Rajel mi-
Le’áh va-ya-‘avod im-mó
‘od sheva shanim a-je-rót

Y entró también a Rajel,
y amó también a Rajel
más que a Le’áh, y
sirvió con él todavía
siete años otros.

כט:לא וַיַּרְא יְהוָה
כִּי־שְׂנוּאָה לֵאָה
וַיִּפְתַּח אֶת־רַחְמָהּ
וְרָחֵל עֲקָרָה

va-yar’ Adonái ki-se-
nu’áh Le’áh va-yif-taj et-
raj-máh ve-Rajel a-qa-ráh

Y vio Adonái que era
aborrecida Le’áh, y
abrió su matriz, mas
Rajel era estéril.

כט:לב וַתַּהַר לֵאָה וַתֵּלֶד
בֵּן וַתִּקְרָא שְׁמוֹ
רְאוּבֵן כִּי אָמְרָה
כִּי־רָאָה יְהוָה בְּעָנְיִי
כִּי עַתָּה יֶאֱהָבַנִי
אִישִׁי

va-ta-har Le’áh va-té-led
ben va-tiq-rá shemó
Re’uvén ki am-ráh ki-ra-
‘áh Adonái be-‘on-yí ki ‘a-
táh ye-‘e-ha-va-ní ‘i-shí

Y concibió Le’áh y dio a
luz un hijo, y llamó su
nombre Re’uvén, porque
dijo: ‘Porque vio Adonái
mi aflicción, pues ahora
me amará mi esposo.’

כט:לג וַתַּהַר עוֹד וַתֵּלֶד
בֵּן וַתֹּאמֶר כִּי־שָׁמַע
יְהוָה כִּי־שְׂנוּאָה
אָנֹכִי וַיִּתֶּן־לִי גַּם
אֶת־זֶה וַתִּקְרָא שְׁמוֹ
שִׁמְעוֹן

va-ta-har ‘od va-té-led
ben va-to’mer ki-sha-má’
Adonái ki-se-nu’áh a-nó-
khi va-yi-tén-li gam et-
zéh va-tiq-rá shemó
Shim’ón

Y concibió de nuevo, y
dio a luz un hijo, y dijo:
‘Porque oyó Adonái que
soy aborrecida, y me dio
también a éste.’ Y llamó
su nombre Shim’ón.

כט:לד וַתַּהַר עוֹד וַתֵּלֶד
בֵּן וַתֹּאמֶר עַתָּה
הַפַּעַם יִלָּוֶה אִישִׁי
אֵלַי כִּי־יָלַדְתִּי לוֹ
שְׁלֹשָׁה בָנִים עַל־כֵּן
קָרָא שְׁמוֹ לֵוִי

va-ta-har ‘od va-té-led
ben va-to’mer ‘a-táh ha-
pá-‘am yi-la-vé ‘i-shí e-láy
ki-ya-lád-ti ló she-ló-shah
va-ním ‘al-kén qa-rá
shemó Leví

Y concibió de nuevo, y
dio a luz un hijo, y dijo:
‘Ahora, esta vez se unirá
mi esposo a mí, porque
he dado a luz para él
tres hijos.’ Por eso llamó
su nombre Leví.



| 4

Texto Hebreo (Tiberian) Fonética (Tiberian) Traducción Palabra
por Palabra

כט:לה וַתַּהַר עוֹד וַתֵּלֶד
בֵּן וַתֹּאמֶר הַפַּעַם
אוֹדֶה אֶת־יְהוָה עַל־כֵּן
קָרְאָה שְׁמוֹ יְהוּדָה
וַתַּעֲמֹד מִלֶּדֶת

va-ta-har ‘od va-té-led
ben va-to’mer ha-pá-‘am
o-déh et-Adonái ‘al-kén
qar-‘áh shemó Ye-hu-dáh
va-ta-‘amód mi-lé-det

Y concibió de nuevo, y
dio a luz un hijo, y dijo:
‘Esta vez alabaré a
Adonái.’ Por eso llamó
su nombre Yehudáh. Y
cesó de dar a luz.

ל:א וַתֵּרֶא רָחֵל כִּי לֹא
יָלְדָה לְיַעֲקֹב
וַתְּקַנֵּא רָחֵל
בַּאֲחֹתָהּ וַתֹּאמֶר
אֶל־יַעֲקֹב הָבָה־לִּי
בָנִים וְאִם־אַיִן מֵתָה
אָנֹכִי

va-té-re’ Rajel ki lo yal-
dáh le-Ya’akov va-te-qa-
né’ Rajel ba-‘a-jo-táh va-
to’mer el-Ya’akov ha-váh-
li va-ním ve-‘im-‘á-yin me-
táh a-nó-khi

Y vio Rajel que no daba
a luz para Ya’akov, y
tuvo celos Rajel de su
hermana, y dijo a
Ya’akov: ‘Dame hijos, y
si no, muerta soy yo.’

ל:ב וַיִּחַר־אַף יַעֲקֹב
בְּרָחֵל וַיֹּאמֶר הֲתַחַת
אֱלֹהִים אָנֹכִי אֲשֶׁר מָנַע
מִמֵּךְ פְּרִי־בָטֶן

va-yi-jar-‘af Ya’akov be-
Rajel va-yo’mer ha-ta-jat
Elohím a-nó-khi a-shér
ma-na’ mi-mékh pe-rí-vá-
ten

Y se encendió la ira de
Ya’akov contra Rajel, y
dijo: ‘¿Estoy yo en lugar
de Elohím, quien negó
de ti el fruto de
vientre?’

ל:ג וַתֹּאמֶר הִנֵּה אֲמָתִי
בִלְהָה בֹּא אֵלֶיהָ וְתֵלֶד
עַל־בִּרְכַּי וְאִבָּנֶה
גַם־אָנֹכִי מִמֶּנָּה

va-to’mer hi-néh a-ma-tí
Bil-há bo e-léh-ha ve-té-
led ‘al-bir-káy ve-‘i-ba-
néh gam-a-nó-khi mi-mé-
nah

Y dijo: ‘He aquí mi
sierva Bilhá; ve a ella, y
dé a luz sobre mis
rodillas, y sea yo
también edificada de
ella.’

ל:ד וַתִּתֶּן־לוֹ
אֶת־בִּלְהָה שִׁפְחָתָהּ
לְאִשָּׁה וַיָּבֹא אֵלֶיהָ
יַעֲקֹב

va-ti-tén-ló et-Bil-há ship-
ja-táh le-‘i-sháh va-ya-vó
e-léh-ha Ya’akov

Y le dio a Bilhá su sierva
por esposa, y entró a
ella Ya’akov.

ל:ה וַתַּהַר בִּלְהָה
וַתֵּלֶד לְיַעֲקֹב בֵּן

va-ta-har Bil-há va-té-led
le-Ya’akov ben

Y concibió Bilhá, y dio a
luz para Ya’akov un hijo.

ל:ו וַתֹּאמֶר רָחֵל דָּנַנִּי
אֱלֹהִים וְגַם שָׁמַע
בְּקֹלִי וַיִּתֶּן־לִי בֵּן
עַל־כֵּן קָרְאָה שְׁמוֹ דָּן

va-to’mer Rajel da-nán-ni
Elohím ve-gam sha-má’
be-qo-lí va-yi-tén-li ben
‘al-kén qar-‘áh shemó
Dan

Y dijo Rajel: ‘Me juzgó
Elohím, y también
escuchó mi voz, y me
dio un hijo.’ Por eso
llamó su nombre Dan.

ל:ז וַתַּהַר עוֹד וַתֵּלֶד
בִּלְהָה שִׁפְחַת רָחֵל בֵּן
שֵׁנִי לְיַעֲקֹב

va-ta-har ‘od va-té-led
Bil-há ship-jat Rajel ben
she-ní le-Ya’akov

Y concibió de nuevo, y
dio a luz Bilhá, sierva de
Rajel, un segundo hijo
para Ya’akov.



| 5

Texto Hebreo (Tiberian) Fonética (Tiberian) Traducción Palabra
por Palabra

ל:ח וַתֹּאמֶר רָחֵל
נַפְתּוּלֵי אֱלֹהִים
נִפְתַּלְתִּי עִם־אֲחֹתִי
גַּם־יָכֹלְתִּי וַתִּקְרָא
שְׁמוֹ נַפְתָּלִי

va-to’mer Rajel naf-tu-léi
Elohím nif-tál-ti ‘im-‘a-jo-
tí gam-ya-khól-ti va-tiq-rá
shemó Naftalí

Y dijo Rajel: ‘Luchas de
Elohím he luchado con
mi hermana, también
prevalecí.’ Y llamó su
nombre Naftalí.

ל:ט וַתֵּרֶא לֵאָה כִּי
עָמְדָה מִלֶּדֶת וַתִּקַּח
אֶת־זִלְפָּה שִׁפְחָתָהּ
וַתִּתֵּן אֹתָהּ לְיַעֲקֹב
לְאִשָּׁה

va-té-re’ Le’áh ki ‘am-dáh
mi-lé-det va-ti-qaj et-Zil-
pá ship-ja-táh va-ti-tén o-
táh le-Ya’akov le-‘i-sháh

Y vio Le’áh que cesó de
dar a luz, y tomó a Zilpá
su sierva, y la dio a
Ya’akov por esposa.

ל:י וַתֵּלֶד זִלְפָּה
שִׁפְחַת לֵאָה לְיַעֲקֹב בֵּן

va-té-led Zil-pá ship-jat
Le’áh le-Ya’akov ben

Y dio a luz Zilpá, sierva
de Le’áh, para Ya’akov
un hijo.

ל:יא וַתֹּאמֶר לֵאָה בָּא גָד
וַתִּקְרָא אֶת־שְׁמוֹ גָּד

va-to’mer Le’áh ba Gad
va-tiq-rá et-she-mó Gad

Y dijo Le’áh: ‘Vino la
Fortuna.’ Y llamó su
nombre Gad.

ל:יב וַתֵּלֶד זִלְפָּה
שִׁפְחַת לֵאָה בֵּן שֵׁנִי
לְיַעֲקֹב

va-té-led Zil-pá ship-jat
Le’áh ben she-ní le-
Ya’akov

Y dio a luz Zilpá, sierva
de Le’áh, un segundo
hijo para Ya’akov.

ל:יג וַתֹּאמֶר לֵאָה
בְּאָשְׁרִי כִּי
אִשְּׁרוּנִי בָּנוֹת
וַתִּקְרָא אֶת־שְׁמוֹ אָשֵׁר

va-to’mer Le’áh be-‘osh-rí
ki ‘ish-she-rú-ni ba-nót
va-tiq-rá et-she-mó Ashér

Y dijo Le’áh: ‘¡En mi
felicidad!, porque me
han llamado feliz las
hijas.’ Y llamó su
nombre Ashér.

Traducción Literal al Español:

Y amó Ya’akov a Rajel. Y dijo: “Yo te serviré siete años por Rajel tu hija, la menor.” Y
dijo Lavan: “Es bueno que la dé a ti, que darla a un hombre otro. Quédate conmigo.”
Y sirvió Ya’akov por Rajel siete años, y fueron en sus ojos como días pocos, por su
amor a ella. Y dijo Ya’akov a Lavan: “Dame a mi esposa, porque se han cumplido mis
días, y entraré a ella.” Y reunió Lavan a todos los hombres del lugar, e hizo una fiesta
(banquete). Y sucedió en la tarde, que tomó a Le’áh su hija, y la trajo a él, y él entró a
ella. Y dio Lavan a ella, a Zilpá su sierva, a Le’áh su hija, por sierva. Y sucedió en la
mañana, y he aquí, ella era Le’áh. Y dijo a Lavan: “¿Qué es esto que me has hecho?
¿Acaso no por Rajel te serví contigo? ¿Y por qué me has engañado?” Y dijo Lavan:
“No se hace así en nuestro lugar, el dar la menor antes que la primogénita. Cumple
la semana de esta (la boda), y daremos a ti también a esta (Rajel), por el servicio que
servirás conmigo todavía siete años otros.” E hizo Ya’akov así, y cumplió la semana
de esta (Le’áh), y le dio a Rajel su hija a él por esposa. Y dio Lavan a Rajel su hija, a
Bilhá su sierva, a ella por sierva. Y entró también a Rajel, y amó también a Rajel más



| 6

que a Le’áh, y sirvió con él todavía siete años otros. Y vio Adonái que era aborrecida
(menospreciada) Le’áh, y abrió su matriz, mas Rajel era estéril. Y concibió Le’áh y
dio a luz un hijo, y llamó su nombre Re’uvén, porque dijo: “Porque vio Adonái mi
aflicción, pues ahora me amará mi esposo.” Y concibió de nuevo, y dio a luz un hijo, y
dijo: “Porque oyó Adonái que soy aborrecida, y me dio también a éste.” Y llamó su
nombre Shim’ón. Y concibió de nuevo, y dio a luz un hijo, y dijo: “Ahora, esta vez se
unirá mi esposo a mí, porque he dado a luz para él tres hijos.” Por eso llamó su
nombre Leví. Y concibió de nuevo, y dio a luz un hijo, y dijo: “Esta vez alabaré a
Adonái.” Por eso llamó su nombre Yehudáh. Y cesó de dar a luz. Y vio Rajel que no
daba a luz para Ya’akov, y tuvo celos Rajel de su hermana, y dijo a Ya’akov: “Dame
hijos, y si no, muerta soy yo.” Y se encendió la ira de Ya’akov contra Rajel, y dijo:
“¿Estoy yo en lugar de Elohím, quien negó de ti el fruto de vientre?” Y dijo: “He aquí
mi sierva Bilhá; ve a ella, y dé a luz sobre mis rodillas, y sea yo también edificada de
ella.” Y le dio a Bilhá su sierva por esposa, y entró a ella Ya’akov. Y concibió Bilhá, y
dio a luz para Ya’akov un hijo. Y dijo Rajel: “Me juzgó Elohím, y también escuchó mi
voz, y me dio un hijo.” Por eso llamó su nombre Dan. Y concibió de nuevo, y dio a luz
Bilhá, sierva de Rajel, un segundo hijo para Ya’akov. Y dijo Rajel: “Luchas de Elohím
he luchado con mi hermana, también prevalecí.” Y llamó su nombre Naftalí. Y vio
Le’áh que cesó de dar a luz, y tomó a Zilpá su sierva, y la dio a Ya’akov por esposa. Y
dio a luz Zilpá, sierva de Le’áh, para Ya’akov un hijo. Y dijo Le’áh: “Vino la Fortuna.”
Y llamó su nombre Gad. Y dio a luz Zilpá, sierva de Le’áh, un segundo hijo para
Ya’akov. Y dijo Le’áh: “¡En mi felicidad!, porque me han llamado feliz las hijas.” Y
llamó su nombre Ashér.

Comentario Mesiánico de la porción de la Toráh:

La Aliyah 3 es un testimonio vívido de cómo Adonái obra a través de las debilidades
y los conflictos humanos para cumplir Su plan redentor. La historia de Ya’akov y sus
esposas es un patrón (Tavnit) del plan divino.

El Engaño y el Servicio (Génesis 29:21-30): El engaño de Lavan al sustituir1.
a Rajel por Le’áh es, irónicamente, un eco del engaño de Ya’akov a su propio
padre, Yitzjak, al suplantar a Esáv. La justicia poética en la narrativa subraya
una verdad fundamental: la redención no borra las consecuencias del pecado,
pero las usa. El servicio de Ya’akov (catorce años por sus esposas, más el resto
por su salario) es una tipología del servicio del Mesías. Yeshúa haMashíaj
sirvió a la voluntad de Su Padre, no buscando Su propio placer, sino la
redención de Su Kehiláh (Comunidad). Él sirvió hasta el final, pagando un
precio incalculable (el madero) para obtener a Su “esposa” – la Kehiláh de
Elohím.
La Elección Soberana (Génesis 29:31): El texto dice: “Y vio Adonái que era2.
aborrecida Le’áh, y abrió su matriz, mas Rajel era estéril” (וַיַּרְא



| 7

Aquí vemos la elección divina actuando en la .(יְהוָה כִּי־שְׂנוּאָה לֵאָה
historia personal. El verbo שׂנא (sane’) no siempre significa odio absoluto, sino
ser menos amada o menospreciada en comparación. Adonái interviene
directamente en favor de la menos favorecida. Lo más Mesiánico es que de la
‘esposa’ menos amada, Le’áh, nacería Yehudáh (Gen 29:35), el linaje real de
donde procede Yeshúa haMashíaj. Esto es un principio redentor: Elohím a
menudo elige lo que el mundo desprecia o ignora (Le’áh) para manifestar Su
poder y gracia, tal como el Mesías no vino con esplendor mundano, sino en la
humildad de Nazaret.
La Fundación de Israel: Los nombres de los hijos de esta Aliyah (Re’uvén,3.
Shim’ón, Leví, Yehudáh, Dan, Naftalí, Gad, Ashér) son confesiones teológicas de
las madres, no meros nombres. Son sermones que proclaman la fidelidad de
Adonái. El linaje de Yehudáh es el pilar profético central, pues su nombre
significa “Alabanza” (אוֹדֶה odeh). Al igual que Le’áh pasa de buscar el amor
de su esposo (Re’uvén – “Ve, un hijo”; Shim’ón – “Oyó”; Leví – “Se unirá”) a
simplemente alabar a Adonái (Yehudáh), el verdadero creyente pasa de buscar
la satisfacción humana a adorar y alabar a Elohím a través de Yeshúa
HaMashíaj. La alabanza es el camino a la primogenitura espiritual en el plan
mesiánico.

2. Haftaráh: Oseas 12:13-14:9 (El Establecimiento
del Pacto)
La Haftaráh de Vayetze, tomada de Oseas, es la porción tradicional que culmina con
la promesa de la restauración de Israel y la sanidad de su apostasía, reflejando temas
de exilio, arrepentimiento, y redención.

Texto Interlineal Anotado Hebreo-Español

Nota: Por la extensión de la Haftaráh, se presenta un extracto clave, pero el análisis
abarca la porción completa (Oseas 12:13-14:9, o en la numeración judía
12:13-14:10).

Texto Hebreo (Tiberian) Fonética (Tiberian) Traducción Palabra por
Palabra

הוֹשֵׁעַ יד:ה אֶרְפָּא
מְשׁוּבָתָם אֹהֲבֵם
נְדָבָה

er-pá me-shu-va-tám o-ha-
vém ne-da-váh

Yo sanaré su apostasía; Yo
los amaré de voluntad
(libremente);



| 8

Texto Hebreo (Tiberian) Fonética (Tiberian) Traducción Palabra por
Palabra

כִּי שָׁב אַפִּי מִמֶּנּוּ ki shav ap-pí mi-mé-nu porque se ha apartado Mi
ira de él.

יד:ו אֶהְיֶה כַטַּל
לְיִשְׂרָאֵל יִפְרַח
כַּשּׁוֹשַׁנָּה וְיַךְ
שָׁרָשָׁיו כְּלְבָנוֹן

eh-yéh ka-tal le-Yisra’el
yif-raj ka-sho-shan-náh
ve-yakh shorasháv ke-Le-
va-nón

Yo seré como el rocío para
Yisra’el; él florecerá como
el lirio, y echará sus raíces
como el Levanón.

יד:ז יֵלְכוּ יוֹנְקוֹתָיו
וִיהִי כַזַּיִת הוֹדוֹ
וְרֵיחַ לוֹ כַּלְּבָנוֹן

yel-jú yo-ne-qo-táv vi-hí
kha-zá-yit ho-dó ve-ré-aj
ló ka-Le-va-nón

Irán sus retoños, y será
como el olivo su
esplendor, y su fragancia
será como el Levanón.

Comentario Mesiánico: Conexión con la Parashá

La conexión entre Vayetze y Oseas es profunda y tipológica.

Ya’akov como Profecía (Oseas 12:13): Oseas comienza con la mención1.
directa de Ya’akov (en la numeración judía, el verso clave es 12:13/12),
recordando su huida a Aram y su servicio: “Y Ya’akov huyó al campo de
Aram, y sirvió Yisra’el por una esposa, y por una esposa guardó ovejas”
וַיִּבְרַח יַעֲקֹב שְׂדֵה אֲרָם וַיַּעֲבֹד יִשְׂרָאֵל בְּאִשָּׁה)
Esta frase encapsula la Aliyah 3, donde Ya’akov sirve a .(וּבְאִשָּׁה שָׁמָר
Lavan. Oseas usa a Ya’akov como una metáfora y un patrón para la nación de
Israel. Así como Ya’akov tuvo que huir debido a su pecado y aprender la lección
del engaño sirviendo a Lavan, Israel fue enviado al exilio (Galut) debido a su
apostasía. La Toráh muestra la huida física; Oseas la interpreta como una
necesidad profética de purificación.
El Pastor y el Redentor: Oseas 12:14 afirma que Adonái sacó a Israel de2.
Egipto “por medio de un profeta” (Moshé), pero luego condena la ingratitud de
Efraím. El patrón de Ya’akov, el pastor que trabaja para obtener su esposa
(Rajel/Le’áh, que simbolizan Israel/Kehiláh), se eleva a la obra de Yeshúa
haMashíaj, el Buen Pastor. Él es el Profeta y Pastor definitivo que “sirvió” (se
humilló y murió) para rescatar a Su pueblo, llevándolo de regreso de la
dispersión espiritual a la tierra de la promesa eterna (el Reino).
Promesas Mesiánicas: Oseas 14:5-9 es una de las promesas de restauración3.
más bellas del Tanakh. Adonái declara: “Yo sanaré su apostasía; Yo los
amaré de voluntad (libremente)” (14:5). La redención no es un pago por
mérito (como el servicio de Ya’akov), sino un acto de gracia inmerecida
(nedaváh). La sanidad de Israel, su florecimiento como el lirio y su arraigo como
el cedro del Levanón, solo se cumple en la era mesiánica, bajo el gobierno de
Yeshúa. Él es el rocío (טַל tal), el agente refrescante y vivificador del Ruaj



| 9

Hakodesh, que trae la fertilidad espiritual después del período de sequía y
exilio. Él es la realización del Nuevo Pacto, donde la relación es restaurada
incondicionalmente.

Aplicación Espiritual:

La Haftaráh nos enseña que, a pesar de nuestra inclinación a la apostasía y a las
luchas internas (simbolizadas por el conflicto entre Le’áh y Rajel, y la infidelidad de
Israel), la esperanza reside completamente en la fidelidad de Adonái. Para los
creyentes hoy, esto significa que la redención es una obra unilateral de Elohím
Ejad. Cuando nos volvemos a Él con arrepentimiento (Oseas 14:2-3), somos
injertados en el olivo de Israel (Romanos 11), y nuestra esterilidad espiritual (como la
de Rajel antes de que Adonái interviniera) es reemplazada por el fruto del Ruaj. La
paz y el arraigo que anhelamos (como las raíces del Levanón) solo se encuentran en
Mashíaj Yeshúa, el único árbol de vida en el jardín restaurado de Elohím.

3. Brit Hadasháh: Efesios 5:25-33
El pasaje del Brit Hadasháh trata el matrimonio como una metáfora profética y
profunda del misterio entre Yeshúa haMashíaj y Su Kehiláh (Asamblea Israel).

Texto Arameo (Peshita) Fonética (Siríaca
Oriental)

Traducción Palabra por
Palabra

ܐܰܢ̄ܬܘܽܢ ܒ̈ܰܥܠܶܐ Atún ba’le Vosotros, esposos,
ܪ̄ܚܶܡܘ̈ ܢܶܫܰܝ̈ܟܘܽܢ rjemu neshaikún amad a vuestras esposas,
ܐܰܝܟ̄ܰܢܳܐ ܕ̄ܰܐܦ̄ ܡܫܺܝܚܳܐ
ܐܰܚܶܒ ܠܰܥ̄ܕ̄ܬܶܗ

aikana daf Mshija ajev
la’teh

como también el Mashíaj
amó a Su Kehiláh

ܘ̄ܰܐܫܠܶܡ ܢܰܦ̄ܫܶܗ ܚ̄ܠܳܦ̄ܶܝܗ̇ wa’ashlem nafshéh
jlápeih y entregó Su alma por ella;

ܕܢܰܩܕ̄ܫܺܝܗ̇ ܘ̄ܰܢ̄ܕܰܟ̄ܝܗ̇ dnaqdishíh wandakíh para que la santificara y la
limpiara

ܒ̄ܡܰܥ̄ܡܘܽܕ̄ܺܝܬ̄ܳܐ ܕ̄ܡܰܝ̈ܳܐ
ܒ̄ܡܶܠ̄ܬ̄ܳܐ

bma’mudita dmayá
bmeltha

por la Teviláh (inmersión) de
agua por la Palabra;

ܘ̄ܰܢ̄ܩܺܝܡܺܝܗ̇ ܠ̄ܰܩܕ̄ܳܡܰܝ̈ܗ̇
ܥ̄ܕ̄ܬܳܐ wanqímih laqdámaih ‘ta y la presentara delante de Sí,

la Kehiláh,
ܟ̄ܕ̄ ܡܫܰܒ̄ܚܳܐ ܘ̄ܠܰܝܬ̄ ܒ̄ܳܗ̇
ܡ܏ܘܡܳܐ

kd mashbjá wleth bah
múma

siendo gloriosa y no teniendo
en ella mancha



| 10

Texto Arameo (Peshita) Fonética (Siríaca
Oriental)

Traducción Palabra por
Palabra

ܘ̄ܠܳܐ ܩ̄ܽܘܡ̄ܛܳܐ ܐ̄ܘ ܡܶܕ̄ܶܡ ܕ̄ܰܠ̄ܐ
ܕ̄ܶܝܢ̄ ܢܺܐܝܬ̄ܶܝ ܩ̄ܰܕ̄ܺܝܫ̄ܬܳܐ
ܘ̄ܕ̄ܠܳܐ ܡ܏ܘܡ̄

wla qumta aw medem
dla dein níty qdísa wdla
mum

ni arruga, o cosa alguna; sino
que sea santa y sin defecto.

ܐܰܝܟ̄ܰܢܳܐ ܕ̄ܰܒ̈ܰܣ̄ܪܰܝܗܘܽܢ
ܗܳܟ̄ܰܢܳܐ ܕ̄ܶܝܢ̄ ܢܶܗܘܽܘܢ
ܐܰܝ̈ܬ̄ܰܝ ܚܕ̄ܳܐ

aikana dbasraihún
hákna dein nehwún
aitai jda

Como sus propios cuerpos,
así también serán dos en
uno.

ܕܢܶܫܬ̄ܡܰܥ ܕܰܥ̄ܠܰܝܢ̄ ܠܰܫ̄ܪܳܪܳܐ dneshtma dalain
lashrara

Que se escuche que subimos
a la Verdad.

Comentarios Exhaustivos:

Este pasaje es una exégesis magistral del concepto de la Alianza como matrimonio,
un hilo que corre desde Génesis hasta el fin de los tiempos. La instrucción de Sha’ul
a la Kehiláh en Éfeso eleva la institución del matrimonio a un nivel de misterio
profético, siendo la analogía suprema entre Yeshúa haMashíaj y Su pueblo.

Agape Mesiánico: El mandamiento central es: “Esposos, amad a vuestras1.
esposas, como también el Mashíaj amó a Su Kehiláh” (ܪ̄ܚܶܡܘ̈ ܢܶܫܰܝ̈ܟܘܽܢ
La palabra utilizada para amor aquí en .(ܐܰܝܟ̄ܰܢܳܐ ܕ̄ܰܐܦ̄ ܡܫܺܝܚܳܐ ܐܰܚܶܒ ܠܰܥ̄ܕ̄ܬܶܗ
el contexto arameo y griego subyacente es la más elevada: el amor inmolador,
un amor que entrega su alma (ܐܰܫܠܶܡ ܢܰܦ̄ܫܶܗ). Esto se conecta directamente
con el servicio de Ya’akov. El patriarca sirvió catorce años por amor a Rajel;
Yeshúa sirvió hasta la muerte en el madero por amor a Su Kehiláh. Su amor no
fue una emoción sino una acción redentora.
La Divinidad de Yeshúa y la Purificación: El propósito de Su entrega es la2.
purificación de la Kehiláh (̇ܕܢܰܩܕ̄ܫܺܝܗ̇ ܘ̄ܰܢ̄ܕܰܟ̄ܝܗ), haciéndola gloriosa, sin
mancha ni arruga. La obra de santificación (separación para Elohím) se realiza
por la inmersión (Tevilah) en el agua ligada a la Palabra (ܒ̄ܡܰܥ̄ܡܘܽܕ̄ܺܝܬ̄ܳܐ
,En el concepto Judío Mesiánico, la Palabra es Yeshúa mismo .(ܕ̄ܡܰܝ̈ܳܐ ܒ̄ܡܶܠ̄ܬ̄ܳܐ
el Dabar (דָּבָר), que precede y da forma a la creación. La limpieza es por Su
esencia, que es la Toráh Viviente.

Conexión con la Toráh y Haftaráh:

Toráh (Vayetze): La poligamia de Ya’akov no es el ideal, sino un vehículo para
establecer las Doce Tribus, pero el diseño final de Elohím es la unidad (un
hombre, una mujer; una figura mesiánica, una Kehiláh). Efesios 5:31-32 cita
Génesis 2:24, elevando el matrimonio de Adán y Javah (Eva) a un “gran
misterio” profético que apunta a Yeshúa y Su Kehiláh. El engaño y la lucha en
el matrimonio de Ya’akov (Le’áh/Rajel) se resuelven en el Brit Hadasháh en la



| 11

unidad y pureza que Yeshúa confiere a Su prometida.
Haftaráh (Oseas): La infidelidad de Israel es constantemente comparada con
la de una esposa adúltera. Oseas profetiza el retorno de la esposa infiel (Israel)
y la sanidad del esposo divino: “Yo sanaré su apostasía; Yo los amaré de
voluntad (libremente).” Efesios 5 es el cumplimiento de esta sanidad. Yeshúa
es el MarYah fiel que ejecuta el Nuevo Pacto, haciendo a Su Kehiláh (Israel
restaurado y los gentiles injertados) santa y sin defecto, una realización de la
promesa profética de Oseas.

Reflexión Mesiánica:

El centro de todo es la Deidad de Yeshúa. Cuando Sha’ul dice que los esposos deben
amar como el Mashíaj amó, no está dando un simple ejemplo moral, sino un modelo
divino.

MarYah y la Deidad de Yeshúa: En el texto arameo Peshita, la palabra para
Adonái (YHWH) en muchos contextos se traduce como MarYah (מָרְיָא), que
significa “El Señor”. En el Brit Hadasháh, este título se aplica
consistentemente a Yeshúa haMashíaj. Al describir la entrega del Mashíaj,
Sha’ul está describiendo un acto que solo la Deidad podría realizar: un acto de
expiación universal y purificación eterna. Yeshúa no es solo un Mesías; Él es el
Elohím Alef Tav (אֱלֹהִים אָלֶף תָּו) que se hizo hombre, la manifestación
visible del Adonái Ejad. Su amor por la Kehiláh es la máxima expresión de la
compasión de Elohím, demostrando que no hay separación entre el Eterno y Su
Unigénito, son Ejad (Uno).

4. Contexto Histórico y Cultural
La Aliyah 3 se desarrolla en el contexto de las costumbres matrimoniales de Harán
(Aram-Naharáyim), a principios del segundo milenio A.E.C.

Contexto Cultural y Geográfico (Mesopotamia):

Leyes de Matrimonio: El engaño de Lavan al casar primero a la hija mayor
(Le’áh) sobre la menor (Rajel) era, de hecho, una práctica común en el antiguo
Cercano Oriente. Las Leyes de Nuzi (una colección de textos cuneiformes del
siglo XV A.E.C. encontrados cerca de la antigua Nínive, aunque posteriores,
reflejan costumbres tempranas) atestiguan que a menudo se requería que la
hermana mayor se casara antes que la menor, o que la primogénita recibiera un
trato preferencial en la herencia o la dote. Lavan apela a la “costumbre de



| 12

nuestro lugar” (ּבִּמְקוֹמֵנו bimeqoménu), dándole una justificación social al
engaño.
Servicio por Esposa: El servicio laboral de Ya’akov (אֶעֱבָדְךָ שֶׁבַע
e’evadekha sheva shanim) en lugar de pagar una dote (mohar) era שָׁנִים
también una práctica establecida para un hombre sin recursos monetarios
suficientes. Ya’akov, habiendo huido solo, usó su habilidad como pastor como su
mohar. Los catorce años de servicio tipifican el valor infinito que la Kehiláh
tiene para el Mashíaj.
Mishkan, Templo y Qumran: La lucha por la descendencia en esta Aliyah
culmina en la formación de las Doce Tribus, que son la base para el sacerdocio
(Leví), el reino (Yehudáh), y la estructura del Mishkan (Tabernáculo) y los
Templos. En la época del Segundo Templo y Qumran, la línea de Yehudáh
(realeza) y la línea de Leví (sacerdocio) eran centrales, reflejando el destino
mesiánico. La Comunidad de Qumran esperaba dos Mesías: el Mesías de
Israel (de la línea de David/Yehudáh) y el Mesías de Aarón (sacerdotal, de la
línea de Leví), un patrón que se cumple perfectamente en Yeshúa haMashíaj,
quien es nuestro Rey (Yehudáh) y nuestro Sumo Cohen Gadol
(Leví/Melquisedek).
Escritos Mesiánicos y Nazarenos: Los primeros escritos nazarenos y la
exégesis de Sha’ul en Efesios 5 utilizan la Aliyah como el arquetipo de la
relación de pacto. La frase “dos serán una sola carne” se convirtió en el
fundamento para entender que la unión de Yeshúa y Su Kehiláh es la unión de
dos en Ejad (uno), una idea esencialmente judía de alianza inquebrantable que
es más profunda que cualquier concepto de unión física.

5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas
La Aliyah 3 es un semillero de profecía y teología profunda, con ricas
interpretaciones en el tiempo del Segundo Templo.

Comentarios Rabínicos:

Rashi y el Engaño: El Midrash y Rashi comentan extensamente sobre la
justicia poética. ¿Por qué Ya’akov no reconoció a Le’áh? El Midrash Rabá
sugiere que Ya’akov le había dado a Rajel señales secretas (código) para evitar
el engaño, pero Rajel, por compasión a su hermana para evitar su vergüenza, le
dio esas señales a Le’áh. Esto subraya la nobleza de Rajel y la dificultad del
engaño en la oscuridad. El comentario rabínico se centra en que Ya’akov tuvo
que experimentar la frustración y el engaño antes de ser digno de la promesa.
La Lucha de las Madres (Gen 30:1-8): Los sabios ven el celo y la



| 13

competencia entre Rajel y Le’áh no como una simple rivalidad, sino como una
fervorosa competencia por ser la matriarca de la nación elegida, y por ende, la
línea mesiánica. La apertura de la matriz de Le’áh por Adonái (Gen 29:31) es
vista como una demostración de que la fundación de Israel no es por deseo
humano (el amor de Ya’akov por Rajel), sino por la intervención y elección
soberana de Elohím.

Comentario Judío Mesiánico:

El nacimiento de Yehudáh (Gen 29:35) es el punto culminante profético de esta
Aliyah. Su nombre significa “Alabanza” (אוֹדֶה odeh).

La Línea Mesiánica: De los cuatro hijos de Le’áh, es el cuarto (un número que
representa la plenitud en la tierra: las cuatro direcciones) el que lleva la
realeza. Esto enseña que la soberanía mesiánica no viene de la búsqueda o la
necesidad (como los nombres de los tres primeros), sino de la alabanza
incondicional a Adonái. Yeshúa haMashíaj es llamado el “León de la tribu
de Yehudáh” (Revelación 5:5). Él es el Rey que trae la redención, cuyo linaje
pasa por esta ‘esposa menos amada’, elevando lo despreciado. Él es la
encarnación de la Alabanza a Elohím.
Notas de los Primeros Siglos: El testimonio nazareno y de los primeros
creyentes en Yeshúa siempre resaltó la ironía profética. El Mesías vino de una
línea humilde (Le’áh), no de la favorita (Rajel). Esto tipifica el Mesías sufriente
(Mashíaj ben Yosef) y el que no fue aceptado por los suyos al principio, pero
que luego será la Alabanza de toda la tierra (Mashíaj ben David).

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematría:

Le’áh (לֵאָה): El nombre se deriva posiblemente de la raíz לאה (l’h), “estar
cansado” o “afligido”. Esto resuena con la declaración de Le’áh en Génesis
29:32, “vio Adonái mi aflicción” (בְּעָנְיִי be’onyí).
Yehudáh (יְהוּדָה): La raíz es ידה (ydh), “alabar” o “agradecer”.
Gramaticalmente, la palabra en el texto (אוֹדֶה odeh) es la forma de primera
persona del singular: “Yo alabaré”.
Guematría de Rajel y Le’áh: Algunos comentaristas señalan que la Guematría
de Rajel (רחל) es 238, y la de Le’áh (לאה) es 36. Aunque no es una técnica
central en la exégesis tradicional, el valor numérico bajo de Le’áh podría haber
simbolizado su posición “más baja” o menos favorecida, mientras que la
Guematría alta de Rajel simbolizaba su posición deseada por Ya’akov. Sin
embargo, en el plan de Elohím, ambas contribuyeron a la plenitud de Israel.

Aplicación Práctica y Espiritual:



| 14

La porción nos confronta con la realidad de que incluso en nuestras mayores luchas y
rivalidades (celos de Rajel, Gen 30:1; aflicción de Le’áh, Gen 29:32), Adonái es
soberano. La aplicación para la vida contemporánea es la paciencia en el servicio y la
fe en la intervención divina. Cuando servimos por amor, como Ya’akov sirvió por
Rajel (וַיִּהְיוּ בְעֵינָיו כְּיָמִים אֲחָדִים – “fueron como pocos días”), el
tiempo y la dificultad se vuelven irrelevantes. Nuestro servicio a Yeshúa haMashíaj
debe ser con el mismo amor apasionado.

6. Análisis Profundo de la Aliyáh
La Aliyah 3 no es solo una crónica familiar, sino un microcosmos de la elección y el
pacto.

Análisis y Comentario Judío y Mesiánico:

La Noche del Engaño: La sustitución de Le’áh por Rajel representa un
momento de profundo juicio y redención. Ya’akov, el que suplantó, es
suplantado. Esto limpia el Middat HaDin (Atributo de Justicia) sobre la casa de
Ya’akov, preparándolo para ser el padre de las Doce Tribus.
La Intervención del Pacto: La esterilidad de Rajel y la fertilidad de Le’áh no
son biológicas, sino teológicas. El texto subraya que Adonái vio la situación de
Le’áh y Él abrió su matriz. La fundación de Israel es un acto sobrenatural de
pacto, no el resultado de la preferencia humana.
La Esposa y la Kehiláh: El contraste entre Rajel (la amada, pero estéril al
principio) y Le’áh (la menos amada, pero fructífera) es un patrón redentor. La
Kehiláh es la esposa elegida y amada, pero al principio estéril en Su propia
fuerza. Solo por la acción de Adonái a través de Yeshúa puede la Kehiláh
fructificar, demostrando que la vida (los hijos) viene del cielo, no de la voluntad
humana.

Conexión con Haftaráh y Brit Hadasháh:

Vayetze y Oseas: La Teshuváh (arrepentimiento) es clave. Oseas llama a Israel
a “Volver a Adonái tu Elohím” (Oseas 14:2). La lucha de las esposas para tener
hijos es su forma de Teshuváh personal, buscando la bendición de Elohím.
Vayetze y Efesios: Efesios 5 habla de Yeshúa limpiando a la Kehiláh con el
agua y la Palabra. La vida de Ya’akov en Harán es un proceso de “limpieza” por
las pruebas y el servicio, preparando a la familia para ser una nación santa. La
Kehiláh es purificada y santificada para ser presentada a Mashíaj sin mancha,
una consumación que se opone a las imperfecciones de las bodas de Ya’akov.



| 15

7. Tema Más Relevante de la Aliyáh
El tema central de la Aliyah 3 es la Soberanía Divina en la Formación de la
Nación del Pacto.

Importancia en el Contexto de la Toráh:

Es vital porque revela que la semilla de Abraham, que se convertirá en una gran
nación, no se formará por la eugenesia o la elección tribal simple (como Ya’akov
prefiriendo solo a Rajel), sino por la intervención directa y el juicio justo de Adonái.
El linaje mesiánico, que culmina en Yeshúa, nace de la esposa “aborrecida” (Le’áh),
cuyo nombre Yehudáh proclama la Alabanza al Soberano. Esto establece un
principio clave: la elección de Israel es por gracia y propósito de Elohím, no por
mérito.

Relación con las Enseñanzas y Obra de Yeshúa:

Continuidad de la Toráh y el Brit Hadasháh: Yeshúa subraya este tema al
enseñar que los “últimos serán los primeros” (Mateo 19:30). La elección de
Le’áh sobre Rajel es un patrón profético de cómo Elohím invierte los valores
mundanos para establecer Su Reino. Yeshúa se presenta a Sí mismo como el
Mesías humilde y sufriente (el que el mundo no esperaba), el que fue rechazado
por los líderes religiosos, pero es la piedra angular del plan de Elohím.
Conexión con los Moedim de Elohím: Esta Parashá, y la lucha por la
descendencia, se conecta temáticamente con Shavu’ot (Semanas). Las siete
semanas de servicio por Rajel (Gén 29:20) y las siete semanas de la primera
boda con Le’áh (Gén 29:27-28, la “semana de la boda”) están implícitas.
Shavu’ot es la fiesta de la Alianza (la entrega de la Toráh) y la cosecha de los
primogénitos. El nacimiento de los hijos de Ya’akov es la cosecha de los
primogénitos de Israel. La consumación de la relación entre Yeshúa y Su
Kehiláh es la entrega del Ruaj Hakodesh en Shavu’ot (Hechos 2), la
manifestación de la vida del pacto.

8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah
La Aliyah 3 está cargada de tipologías que revelan a Yeshúa HaMashíaj.

Tipos (Tipologías) y Sombras (Tzelalim):



| 16

Ya’akov, el Pastor Amante: Ya’akov sirve un período de dificultad (14 años)
para obtener a su esposa (Rajel). Esto es un tipo del Mashíaj sirviendo la
voluntad de Su Padre, sufriendo en el madero, para obtener a Su Kehiláh (Su
esposa). El amor que hace que 7 años parezcan “días pocos” es un sombra del
amor eterno de Yeshúa que soporta la cruz por la alegría de Su redención
(Hebreos 12:2).
Le’áh, la Esposa Rechazada/Elegida: Le’áh, la menos amada que da a luz a
Yehudáh, es un tipo de Israel en el exilio (o la Kehiláh de los gentiles
inicialmente no elegidos) que, a pesar de su posición menospreciada, es usada
por Adonái para traer la Alabanza y el Reino (Yeshúa).

Patrones Redentores (Tavnitot):

El Patrón de Sustitución: Lavan sustituye a Le’áh por Rajel. Este patrón de
sustitución (lo inesperado por lo esperado) es central en la redención. Yeshúa
fue el sustituto perfecto, el Cordero de Elohím que tomó el lugar de la
humanidad bajo juicio, invirtiendo la sustitución engañosa en una sustitución
redentora.

Nombres y Títulos Proféticos:

Yehudáh (יְהוּדָה – Alabanza): El título “León de la Tribu de Yehudáh” es
el principal título real de Yeshúa (Mashíaj ben David). Él es la fuente de
Alabanza que toda la creación debe rendir a Adonái.

Análisis Lingüístico:

Adonái abrió su matriz (ּוַיִּפְתַּח אֶת־רַחְמָה): El poder de Adonái
para abrir lo cerrado (estéril) es la base de la fe del pacto (Sara, Rivká, Le’áh).
Yeshúa es el Mashíaj que abre el camino a la vida eterna y abre los ojos de los
ciegos espirituales.

Cumplimiento Tipológico en el Brit Hadasháh:

La enseñanza de Sha’ul en Efesios 5:25-33 es el cumplimiento directo de este
patrón. El matrimonio de Ya’akov fue imperfecto, plural, y lleno de celos; el
matrimonio de Yeshúa y Su Kehiláh es Ejad (uno), puro y santificado,
consumando el ideal mesiánico de una unión sin mancha ni arruga.



| 17

9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y
Apócrifos
El estudio de la Aliyah 3 se enriquece con el legado de las tradiciones orales y
escritas.

Midrashim:

Midrash Bereshit Rabá (70:16-19): Sostiene que Ya’akov le dijo a Lavan que
quería casarse con Rajel la “inteligente” o “perspicaz” (הַקְּטַנָּה ha-qe-ta-
náh – la menor, implicando la más joven y quizá la más apta). El Midrash
enfatiza que las bodas de Ya’akov duraron catorce días, permitiéndole estar con
Le’áh durante la primera semana y Rajel inmediatamente después. Esto subraya
que la promesa a Ya’akov era la multiplicación de Su descendencia.
Midrash Tanjuma: Comenta sobre la frase “Vio Adonái que era aborrecida
Le’áh” (Gen 29:31), enseñando que el mérito de una persona menospreciada o
afligida es mayor ante Elohím, y que Adonái interviene directamente cuando
ve injusticia o sufrimiento.

Targumim (Traducciones y Paráfrasis Arameas):

Targum Onkelos (Gen 29:31): Enfatiza que Adonái “recordó” (אִתְדְכַר it-
de-khar) a Le’áh, lo que implica una acción basada en el pacto y la memoria
divina, no solo una observación de su dolor.
Targum Pseudo-Jonathan (Gen 30:2): Este Targum parafrasea la airada
respuesta de Ya’akov a Rajel: “¿Estoy yo en lugar de Elohím…?” para agregar:
“Yo no soy un profeta para predecirte si tendrás hijos o no”. Esto refleja el
entendimiento de los sabios de que la bendición de la fertilidad está
enteramente en la mano de Elohím.

Textos Apócrifos (No Cabalá):

Libro de los Jubileos: Este texto apócrifo expande el relato, haciendo hincapié
en el calendario y las bodas. Confirma la idea de que Ya’akov tuvo que
completar la semana de la boda con Le’áh antes de poder casarse con Rajel.
Esto subraya la importancia del tiempo y del cumplimiento de la palabra en las
costumbres de pacto.



| 18

10. Mandamientos Encontrados o principios y
valores
Aunque la Aliyah 3 se centra en narrativas, establece principios de pacto
fundamentales para el Brit Hadasháh.

Principio de la Fidelidad a la Palabra (Honestidad): Aunque Lavan fue1.
deshonesto, el principio de fidelidad a lo pactado (Ya’akov cumpliendo los 7
años adicionales) es un valor central. En el Brit Hadasháh, Yeshúa
haMashíaj es la Palabra de Elohím (Juan 1:1), y en Él se cumple toda
promesa. La enseñanza es ser fieles en todo nuestro servicio y palabra (Mateo
5:37).
Valor de la Intervención Divina (Hashgajá Pratit): La mitzvá más grande2.
revelada aquí es la fe absoluta en la Providencia Divina (Hashgajá Pratit). La
vida de Le’áh y el nacimiento de los hijos (Re’uvén, Shim’ón, Leví, Yehudáh) son
pruebas de que Adonái no es pasivo. La aplicación en el Brit Hadasháh es la
certeza de que Elohím está obrando en nuestras aflicciones para un propósito
redentor (Romanos 8:28).
Principio de la Prohibición de Adorar Ídolos (Implícito): El reproche de3.
Ya’akov a Rajel: “¿Estoy yo en lugar de Elohím…?” (Gen 30:2), es un principio
subyacente de que el ser humano no debe depender de otra fuente que no sea
Elohím para la vida. La búsqueda desesperada de hijos no debe conducir a la
desesperación o a atribuir poder a la humanidad.

11. Preguntas de Reflexión
Justicia Poética: Ya’akov experimenta el engaño de Lavan al serle entregada1.
Le’áh en lugar de Rajel. ¿Cómo el experimentar esta injusticia (un eco de su
propio engaño a Yitzjak) lo preparó para entender la necesidad de la gracia y,
tipológicamente, la necesidad de la redención a través de Yeshúa HaMashíaj?
Soberanía en la Aflicción: Adonái abrió la matriz de Le’áh porque era2.
“aborrecida”. ¿De qué manera la intervención de Elohím en la aflicción y el
menosprecio (Le’áh) establece un patrón profético para el Reino, donde Yeshúa
elige lo débil y lo despreciado para manifestar Su poder?
El Propósito del Nombre: El nombre Yehudáh (Alabanza) es dado en el3.
momento en que Le’áh deja de buscar el amor de su esposo y se enfoca en
alabar a Adonái. ¿Cómo refleja esta transición el verdadero camino a la
bendición y el papel de Yeshúa como la encarnación de la Alabanza que nos
lleva a la verdadera unión con el Eterno?



| 19

Matrimonio y Alianza: Considerando Efesios 5:25-33, donde el matrimonio es4.
un “gran misterio” que apunta al Mashíaj y Su Kehiláh, ¿cuáles son las
implicaciones prácticas de que el amor de Yeshúa (Su servicio en el madero)
debe ser el único modelo para el pacto matrimonial y la vida en comunidad?
El Servicio (Avodá): Ya’akov sirve 14 años por amor a Rajel. ¿Cómo debe5.
nuestro servicio (avodáh) en la Kehiláh Mesiánica reflejar la convicción de
que estamos sirviendo por una recompensa eterna con Mashíaj, y cómo esto
transforma el esfuerzo terrenal en un gozo espiritual?

12. Resumen de la Aliyáh
La Aliyah 3 es el crisol de la formación de Israel. Comienza con el compromiso de
servicio de Ya’akov por Rajel, solo para ser interceptado por el engaño de Lavan,
quien le da primero a Le’áh, la primogénita. Ya’akov, enfrentado a su propio pasado
de suplantación, acepta servir siete años adicionales por Rajel. Este doble
matrimonio y los celos subsiguientes se convierten en el escenario de la Soberanía
Divina. Adonái interviene para bendecir a Le’áh con cuatro hijos—Re’uvén,
Shim’ón, Leví, y crucialmente, Yehudáh (Alabanza)—el linaje del cual procede
Yeshúa haMashíaj. Luego, Rajel, usando a su sierva Bilhá, engendra a Dan y
Naftalí. Le’áh, a través de su sierva Zilpá, engendra a Gad y Ashér. Los ocho hijos
nacidos en esta porción son una prueba de que la elección de Adonái no se basa en
el deseo o la preferencia humana, sino en Su plan eterno. La aplicación en Mashíaj
es total: el servicio, el engaño, la aflicción y la Alabanza, todos convergen en el
modelo de Yeshúa, quien sirvió perfectamente, triunfó sobre el engaño de HaSatán y
la muerte, y es la Alabanza eterna de Elohím.

13. Tefiláh de la Aliyáh
Adonái Yeshúa HaMashíaj, Te agradecemos por la profunda lección de fidelidad y
soberanía que encontramos en la historia de Ya’akov. Te alabamos porque, incluso
en medio del engaño y la rivalidad humana, Tú dirigiste cada nacimiento para formar
a Yisra’el.

Pedimos, MarYah, que nuestro servicio a Ti no sea como una carga, sino como el
amor apasionado de Ya’akov por Su amada, haciendo que los años parezcan pocos.
Enséñanos a encontrar nuestro valor no en el amor o la aceptación del mundo, sino
en Tu ojo providencial, como lo hizo Le’áh. Que podamos siempre clamar, como ella:



| 20

“Esta vez alabaré a Adonái” y vivir una vida que sea un reflejo del nombre
Yehudáh, de donde Tú, nuestro Rey, has venido.

Líbranos de los celos y la desesperación de Rajel, recordándonos que Tú solo,
Elohím Alef Tav, abres y cierras los vientres, y la vida y el fruto del Ruaj
Hakodesh provienen solo de Ti. Ayúdanos, Yeshúa, a ser Tu Kehiláh sin mancha ni
arruga, purificados por Tu Palabra y Tu sacrificio en el Madero.

Amén.

La verdad es que profundizar en la Toráh con la lupa del Mashíaj siempre nos lleva
a descubrir tesoros inagotables.

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

https://torahviviente.com

