Bfy TORAH VIVIENTE

Listen to this article

Gén 28:10-22
Oseas 12:13-14:9 (La Revelacion de Elohim a Yaakov)
Juan 1:51 (Los Angeles Suben y Descienden sobre el Hijo del Hombre)

iShalom U’Vraja! Es un verdadero honor para mi, como estudioso de las Escrituras
Sagradas, poder compartir contigo un analisis tan profundo y significativo. Te doy
una calida bienvenida al corazon de la Torah Viviente, donde exploramos las
profundidades de la Palabra a través de la perspectiva redentora del Reino de
Yeshua haMashiaj.

El Reino de Yeshua, que es el establecimiento del reinado de Adonai Elohim sobre la
tierra, no es un concepto futuro y lejano, sino una realidad palpable que se encuentra
tejida a lo largo de todas las Escrituras, desde B’reshit hasta la Revelacion. Es en la
Torah, los Profetas y los Escritos (el Tanakh completo) donde descubrimos los
patrones (Tavnitot) y las promesas que convergen en la persona de Yeshua
haMashiaj, nuestro Elohim Alef Tav, manifestaciéon del Eterno en la carne. El es el
Mashiaj-Rey, el Mediador y el Camino a la plenitud del Pacto. Nuestro estudio de
la Parasha Vayetze sera una travesia para confirmar que la Torah y el Brit Hadashdh
no son dos Testamentos separados, sino una revelacion continua, donde Yeshua es el
centro, la meta y el cumplimiento de todo.

Punto 1.

La primera Aliydh de Vayetze nos introduce al viaje crucial de Yaakov (J000000).
Huyendo de su hermano Esav y en busca de esposa, el joven Yaakov tiene un
encuentro directo con Adonai (JJJJ00) en un lugar que se convertiria en Beit-El
(00000000, 1a “Casa de Elohim”. Este encuentro es fundacional en la historia de
Yisra’el.

Texto (Génesis 28:10-13a)

Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea Fonética Traduccién Palabra
(b) (Tiberiana) por Palabra (b)
00000000 0o0doooo Va-ye-tse Y Salio



Bfy TORAH VIVIENTE

Palabra Hebrea

Texto Hebreo (a) (b)

[O00000
fO0000oo
[000d0
[O0000Cog
[000000
[000000O000
(000000000
[0000000
o000
fooo0ooo
OOo000ooOd
[Oo000oog
[O0000oog
[O0000oog
[O0000Cog
[O0000DO00C0O
[O0000CDO000
[000000oO0
[000d0
(000000000
fooo0ooo
O000d0
O000d0
OOo00do
[O0000oog
fO0000oo
[00000DO00C0O
[O0000o0
[O0000Cog
[O0000o0
[000d0
(000000000
o000
fooo0ooo
O000d0

0000000
0000000a
000000
000000000
0000000
00000000000
0000000000
O0oo00la.len
0o
00000000
0000000000
000000000
000000000
00o00000a
000000000
0000000000000
000000000000
0000000000
000000
0000000000
00000000
000000
000000
0000000
000000000
0000000a
0000000000000
0o00000o
000000000
00000000
000000
0000000000
0o
00000000
000000

Fonética
(Tiberiana)

Ya-a-qov
Mi-ba’er
Sa-va’
Va-ye-lek
Ha-ra-nah
Va-yi-pga’
Ba-ma-qom
Va-ya-len
Sam

Ki-ba
Has-Se-mes
Va-yi-qah
Me-‘ab-né
Ha-ma-qom
Va-ya-sem
Mo-ra-‘d-so-taw
Va-yis-kab
Ba-ma-qom
Ha-hu
Va-ya-ha-lom
Wao-hin-neh
Sul-lam
Mu-tsab
‘Ar-tsah
Wa-ro-‘sow
Mag-gi-a’
Has-sa-ma-ye-mah
Wa-hin-neh
Mal-‘d-ké
‘E-16-him
‘O-lim
Wa-yor-dim
Bow
Wao-hin-neh
YHVH

Traduccion Palabra
por Palabra (b)

Yaakov
de Beer
Sheva
Y fue
a Jaran
Y se encontro/topd
En el lugar
Y pernocto
Alli
Porque habia llegado
El sol
Y tomé
De las piedras
Del lugar
Y puso
A su cabecera
Y se acosto
En el lugar
El mismo
Y soiid
Y he aqui
Una escalera
Asentada/Afirmada
En la tierra
Y su cabeza
Llegaba
A los cielos
Y he aqui
Malajim de
Elohim
Subiendo
Y descendiendo
Por ella
Y he aqui
Adonai
| 2



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea Fo.néti.ca Traduccion Palabra
(b) (Tiberiana) por Palabra (b)

0o0oda 00000a Ni-tsab Estaba de pie/parado

000000 000000 ‘A-law Sobre él

O00000000 000000000 Va-yo-‘mar Y dijo

00000 00000 ‘A-ni Yo

000000 0000an YHVH Adonai

0000000 0000000 ‘E-lo-hé Elohim de

Hoodooooo O00000000 ‘Ab-ra-ham Avraham

0000000 0000000 ‘A-bi-ka Tu Padre

H00000aa 00000000 Wé-'10-hé Y Elohim de

O000000 0000000 Yi-ts-haq Yitsjak

Traduccion Literal al Espanol (d)

Y salié Yaakov [JJ00000 de Beer Sheva Q00000 00000 v fue a Jaran JO00000. Y se
encontro (000000000 en el lugar, y pernoctd (000 alli, porque habia llegado
0000000000 el sol. Y tomd 00000000 de las piedras del lugar 00000000 y las puso
0000000000000 a su cabecera, y se acosto JO00000C0000 en el lugar 000000 el
mismo. Y son6 000000000, y he aqui 00000000 una escalera Q00000 asentada 00000
en la tierra 00000, v su cabeza 00000000 llegaba 00000000 a los cielos
0000000000C00; y he aqui 00000000 Malajim 000000000 de Elohim OO000000
subiendo 0000 vy descendiendo 0000000000 por ella O000. Y he aqui 0000000
Adonai (00000 estaba de pie (00000 sobre é1 JO0000. Y dijo 0000COOOD: “Yo 00000,
Adonai 00000, Elohim JO0J0000 de Avraham (00000000 tu padre 0000000 v Elohim
00000000 de Yitsjak OO0O0OOO. ..

Comentario Mesianico de la Porcion de la Torah

Este pasaje es, a mi parecer, uno de los mas ricos en significado mesianico de todo el
B’reshit. Yaakov 000000, el hombre que luché y mas tarde seria llamado Yisra'el,
inicia su camino en un momento de crisis y soledad, lejos de la casa de su padre. Es
precisamente en esta vulnerabilidad que Elohim Adonai ([JJ000) se revela.

El elemento central de la vision es la Sulam (J0J000), la escalera o rampa. Los
sabios del Primer y Segundo Templo ya veian en la escalera un simbolo profundo. No
es solo un puente fisico, sino un arquetipo que conecta lo terrenal (‘Ar-tsah) con lo
celestial (Has-Sa-ma-ye-mah). La Torah, que usa un lenguaje tan preciso, describe a
los Malajim 00000000 de Elohim subiendo (OJ0000) y luego descendiendo
(J00000000O)- La secuencia es crucial: van subiendo, posiblemente llevando las
oraciones o el reporte de Yaakov a la Presencia, y luego descienden con las

| 3



respuestas y la bendicion.

Desde una perspectiva mesianica, la Sulam es la sombra (Tzelal) de Yeshua
haMashiaj. E] mismo es el inico mediador y el puente viviente entre la humanidad y
el Padre. El Brit Hadashdh nos aclara que en Yeshua, la Shejindh (la Presencia
Divina) tomé carne y acampé (Sakan) entre nosotros. El Mashiaj es el que une, en si
mismo, el cielo y la tierra.

La promesa de Adonai se reitera a Yaakov, incluyendo la herencia de la tierra, la
descendencia numerosa y la proteccién constante. El verso 15, “Y he aqui, Yo estoy
contigo...”, es el compromiso de Imanu-El (J0J 00000000 - Elohim con nosotros),
una promesa que encuentra su maxima expresion en Yeshua. Yaakov reconoce el
lugar como Beit-El (QJ0J00000), la “Casa de Elohim”, y también la “Puerta del
Cielo” (0JJ0D00ODO0 OOOOOm. La puerta de entrada a la Presencia ya no es un lugar
fisico, sino la persona del Mashiaj, quien declard ser el Camino, la Verdad y la Vida
(Juan 14:6).

La piedra que Yaakov usa como cabecera y luego levanta como Matzeivah
(00000000 - pilar/memorial) es también un tipo. La tradicién midrashica habla de que
las piedras se juntaron para ser una sola. En el Brit Hadashdh, Yeshua es la Piedra
Principal (000000 OOO0O0 - ‘Even Ro’sah), la Piedra que los edificadores desecharon
(Salmo 118:22), sobre la cual se edifica toda la Kehildh (Comunidad Mesianica).

Punto 2. Haftarah: Oseas 12:13-14:9

La Haftarah, seleccionada de los Profetas, siempre busca un paralelismo tematico o
lingiiistico con la Parasha de la Torah, y en este caso, la conexion con Yaakov es
explicita y poderosa, aunque Oseas presenta una vision de Yisra’el en la dispersion.

Texto Interlineal Anotado Hebreo-Espanol (Oseas 12:13 [Hebreo 12:14])

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana) Traduccion Palabra por

Palabra
0000000000 -+ 0000000000 Va-yyibrah Y huyo
0000000 0000000 Ya-a-qob Yaakov
000000 000000 Sadeh al campo de
0ooo0 00000 ‘Aram Aram
0000000000 0000000000 Va-yya‘abod Y sirvid
0000000000 0000000000 Yisra’el Yisra'el



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana) Traduccion Palabra por

Palabra
0000000000 0000000000 Ba’issah Por una mujer
00000000000 00000000000 Ube’issdh Y por una mujer (esposa)
000000 000000 Samar Guardé/Sirvio

Comentario Mesianico:

El Profeta Hoshea (Oseas) trae a colacion el pasado de Yaakov para confrontar a las
tribus del Norte (Yisra’el/Efraim) sobre su propia desobediencia y apostasia. El
profeta recuerda que Yaakov mismo, el patriarca, comenzé como un fugitivo y un
siervo en el campo de Aram, pero fue a través de la intervencion y la guianza de
Adonai que fue preservado y se convirtio en la nacion de Yisra’el. Esta Haftarah no
solo es una cronica de la vida de Yaakov, sino una severa advertencia seguida de una
gloriosa promesa de restauracion.

La conexion con la Parasha Vayetze es inmediata: el profeta resume la huida de
Yaakov y su servicio. Sin embargo, el Profeta Hoshea (Oseas 14:2-9) culmina con un
llamado al arrepentimiento (t’shuvdh) y una promesa de sanidad y redencion
(Oseas 14:5: “Yo sanaré su apostasia, los amaré generosamente”).

Aqui reside el nexo mesidnico: las promesas de redencion total y sanidad de la
apostasia son la obra de Yeshua haMashiaj. Si Yaakov fue redimido de su soledad
y temor por el encuentro en Beit-El, la nacion de Yisra’el sera redimida de su
dispersion y pecado por el Mashiaj. Yeshua es la manifestaciéon de esa sanidad y
amor generoso (jésed) prometido. El es quien nos permite regresar (t'shuvdh) al
Padre, estableciendo el Nuevo Pacto (Brit Hadashdh) que hace posible el
cumplimiento de la profecia de Hoshea.

Aplicacion Espiritual:

La Haftardh nos ensefia que el destino de la nacion, y por extension, de la Kehildh
(Comunidad Mesidnica), esta intimamente ligado al arrepentimiento y la esperanza
en la redencion de Adonai. El mensaje es que, no importa cuan lejos hayamos huido
o cuan profundamente hayamos caido en el servicio a dioses ajenos (simbolizado por
Yaakov sirviendo en Aram), la Puerta del Cielo (Beit-El) permanece abierta a través
de Yeshua. Nuestra esperanza en la redencion no es una mera expectativa futura,
sino la confianza en el poder del Cordero de Pésaj para sanar y restaurar la
relacién rota. E1 Mashiaj, como el Ejad, es la garantia de que las promesas de la
Tordh y los Profetas se cumpliran para un Yisra'el restaurado.



Bfy TORAH VIVIENTE

Punto 3. Brit Hadashah: Juan 1:51

El texto del Brit Hadashdh nos ofrece la interpretacion mesianica definitiva de la

vision de Yaakov.

Texto (Juan 1:51)

El texto de la Peshita Siriaca Oriental nos ofrece un contexto pristino del

pensamiento de los primeros discipulos.

Texto Arameo (Siriaco)

Fonética (Siriaca

Traduccion Palabra por

Oriental) Palabra
0o0doa Wemar Y dijo
0oa leh a ellos
0o00oa Amin Amén/De cierto
00000 amar digo
0000 ana Yo
0oo0a lekun a ustedes
000000000 detjezin que veran
0000 Smaya Cielos
Oo000000o0 daftijin que estan abiertos
00000000000 wamlakawhi y los Malajim de
00000000 d’Alaha de Elohim
00000000 dsalqin que suben
Juouoddd wndjtin y descienden
0oa ‘al sobre
0o breh Hijo
0000000 danasa del Hombre

Comentarios Exhaustivos:

Este verso, pronunciado por Yeshua haMashiaj a Natanael (Natan'el), es el

cumplimiento profético mas claro de la visién de la escalera (Sulam) de Yaakov.
Yeshua no solo hace una referencia directa a Génesis 28:12, sino que se coloca a Si
mismo como el centro y la realidad de la vision.

El titulo “Hijo del Hombre” (B’reh d’anasa - JJ0J0 J00) en arameo, que se remonta
a Daniel 7:13, es un titulo mesidnico y divino. En la tradicion judia, este titulo

| 6



Bfy TORAH VIVIENTE

connota soberania, juicio y preexistencia. Al afirmar que los Malajim subiran y
descenderan sobre El, Yeshua esta declarando inequivocamente:

1. Su Identidad como Beit-El: El es la nueva “Casa de Elohim” y la “Puerta del
Cielo”. El acceso a la Presencia ya no es un lugar geografico, sino la comunién
con EL

2. Su Funcién como Sulam (Escalera): El es el tinico conducto y la conexién
viviente entre Adonai y la humanidad. Es a través de Yeshua que la
comunicacion celestial y la ministracion de los Malajim fluyen.

3. Su Divinidad (Deidad): La vision original de Yaakov culmina con Adonai
(O0000O0) de pie sobre la escalera (Gén 28:13). Al afirmar que los Malajim actiian
sobre el Hijo del Hombre, Yeshua se estd identificando directamente con Aquel
que estaba en la cima de la Escalera. Esto subraya la ensefianza fundamental de
que Yeshua haMashiaj y Adonai son Ejad (Uno). El es MarYah ([JJ0[), el
Nombre arameo de la Deidad, manifestado. Su divinidad es inherente a su
funcion como Mashiaj y como Mediador perfecto. La Kehildh Mesianica
entiende que Yeshua no es un mero profeta o malaj, sino el mismo Elohim que
se humillé para ser la Sulam que salva a Yisra’el y a las naciones.

Conexion con la Torah y Haftarah:

» Torah (Génesis 28): El tema de la huida y el encuentro de Yaakov con Elohim
culmina en la promesa de la Tierra y la simiente. Yeshia es esa Simiente
mesidnica que trae la bendicidn.

- Haftarah (Oseas 12-14): Hoshea llama a Yisra'el al arrepentimiento y promete
sanidad y restauracion. Juan 1:51 muestra que el medio de esa sanidad y
restauracion es el Mashiaj, quien abre el acceso total y permanente al Reino de
los Cielos, haciendo efectiva la t’shuvdh y el Nuevo Pacto.

Reflexion Mesianica:

La centralidad de Yeshua en todas las Escrituras es innegable aqui. El Sulam fue una
vision; Yeshua es la realidad. La Tordh (Génesis 28) establece el patron redentor
(Tavnit), donde Elohim se encuentra con el hombre en su exilio; el Profeta (Oseas
12-14) anuncia el camino de regreso mediante la t’shuvdh y la sanidad; y el Brit
Hadashdh (Juan 1:51) revela que Yeshuiia haMashiaj es la encarnacién de ese
Camino y la manifestacion del Eterno que hace posible la reconciliacion.




Bfy TORAH VIVIENTE

Punto 4. Contexto Historico y Cultural

La vision de Yaakov ocurre en un contexto cultural donde los suenos eran
considerados una via legitima y poderosa para la comunicacion divina.

El Contexto Geografico: Yaakov viajaba de Beer-Sheva (000000 000O0D) hacia
Jaran (JJ000). El lugar donde se detuvo, que era un paramo desolado, fue
renombrado Beit-El (J0J000000). Beit-El se convirtio en un sitio de gran importancia
para Yisra’'el, y posteriormente, un centro de culto, aunque en la época del Primer
Templo fue tristemente asociado con la idolatria de Yerov’'am (1 Reyes 12:29), lo que
Hoshea también denuncia en su profecia.

El Mishkan (Tabernaculo) y los Templos: La vision de Yaakov como la “Puerta
del Cielo” (J00UO0UO0UOOO OOOOOO) es un precursor directo del concepto del Mishkan y
del Templo. Ambos fueron concebidos como el lugar donde la Shejindh (Presencia
de Adonai) moraria entre su pueblo, estableciendo un microcosmos de la conexion
cielo-tierra. La estructura misma del Templo (el Kodesh, el Kodesh HaKodashim) y su
servicio (‘Avoddh) eran un mapa simbolico para ascender a la Presencia. El Brit
Hadashdh declara que el cuerpo de Yeshuia haMashiaj es el verdadero Templo
(Juan 2:21), y que El es quien reemplaza y perfecciona la funcién del Templo como la
“Puerta”.

Qumran y Escritos Mesianicos: En los Rollos del Mar Muerto de Qumran, se
enfatizaba la idea de la Comunidad como el “Templo de Adonai” en el exilio,
buscando la pureza y la conexion celestial. Los escritos nazarenos y mesianicos de
los primeros siglos (como el pasaje de Juan 1:51) recogen la tipologia de la Sulam y
la aplican al Mashiaj, confirmando que la esperanza de una conexién ininterrumpida
con el cielo se cumpli6 en El. El énfasis en la Maljut (Realeza/Reino) de Yeshia en
estos escritos primitivos se alinea con la promesa de la soberania de Adonai dada a
Yaakov sobre la tierra.

Textos Fuente y Aliyot: La ensefianza de los Malajim subiendo y descendiendo por
Yeshua se basa en la idea de que el Mashiaj es el punto de contacto constante y
activo. Los textos del Segundo Templo estaban llenos de especulaciones sobre la
mediacion celestial (incluyendo figuras como Metatron), pero Yeshua simplifica y
perfecciona esto, declarando que la mediacién es Su persona. El es el Eje que
garantiza la comunicacion entre las esferas, un concepto que resonaba
profundamente con el pensamiento mistico y apocaliptico de la época.




Bfy TORAH VIVIENTE

Punto 5. Estudio, Comentarios y Conexiones Proféticas

La Aliydh de Vayetze nos ofrece una ventana al proceso de la eleccién divina y la
conexion entre lo celestial y lo terrenal, que fue intensamente debatida y analizada
en el tiempo del Segundo Templo.

Comentarios Rabinicos (Desde el Primer y Segundo Templo)

1. El Significado de “El Lugar” (JJJ000000 - Ha-Maqom): La tradicion
rabinica, recogida en el Midrash Rabbah, enfatiza que el término Ha-Maqom no
se refiere a un lugar cualquiera, sino que es uno de los titulos de Adonai. El
Midrash (Génesis Rabbah 69:7) interpreta que Yaakov se encontré no solo con
un sitio fisico, sino con la Presencia Divina misma. Es decir, el Eterno es “el
Lugar” del mundo, aunque el mundo no es Su lugar (es trascendente). Este
comentario rabinico nos obliga a ver la teofania no como una limitacion de
Elohim a un punto geografico, sino como Su decisién soberana de manifestarse
a Yaakov en su crisis.

2. Las Piedras de la Cabecera: El Midrash (Tanjuma, Vayetze 4) agrega una
capa simbdlica a las piedras (Génesis 28:11). Se dice que las doce piedras que
Yaakov colocd se unieron milagrosamente para formar una sola. Esta vision
presagia la unidad de las doce tribus de Yisra’el bajo un solo propésito y un
solo pacto. Para los sabios, esta unidad es esencial para el cumplimiento de la
promesa mesianica.

3. La Escalera (Sulam): En el Midrash, la escalera no solo conecta el cielo y la
tierra, sino que es interpretada como un simbolo del Monte Sinai, el Mishkan,
el Templo, o incluso el exilio de Yisra’el (con dngeles que suben y descienden
sobre las naciones). En esta ultima lectura, los Malajim que suben y descienden
representan el ascenso y caida de los imperios mundiales que dominarian a
Yisra’el, mostrando que incluso en el exilio, la soberania de Adonai es suprema.

Comentario Judio Mesianico y Notas de los Primeros Siglos

Desde la perspectiva de la Fe Judio Mesianica, la vision de Yaakov no es solo una
promesa de la tierra, sino una declaracién de la Encarnacion Mesianica.

« Vinculo con Yeshuia haMashiaj: Como ya se mencioné (Juan 1:51), la Sulam
es Yeshua. Los primeros seguidores nazarenos entendieron que la esencia de la
vision -la conexidn perfecta entre shamayim (cielo) y eretz (tierra)- se realiz6 en
el Mashiaj. El, siendo Elohim Alef Tav, tom¢ forma humana para ser el eje
inquebrantable que permite a la humanidad el acceso al Padre.

« La Matzeivah (Pilar/Piedra): Yaakov usa una piedra como almohada y luego
la unge como un pilar (Matzeivdh). Este acto es una sombra (Tzelal) de Yeshda

| 9



Bfy TORAH VIVIENTE

como la Piedra Angular (Salmo 118:22, Efesios 2:20). El pilar es el memorial,
el punto de contacto. El Mashiaj es nuestro memorial viviente y el inico punto
de contacto salvifico. El es la Piedra que sostiene a Su Kehildh (Comunidad
Mesianica).

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematria

« Léxico: El verbo clave (0000000000 (va-yi-pga’, “y se encontré/topd”) en
Génesis 28:11 es importante. La raiz [J.[J.[J. (P.G.A.) tiene connotaciones de
“encontrarse”, “suplicar”, “interceder” o incluso “atacar”. Esto sugiere que el
encuentro de Yaakov no fue casual; fue un lugar predestinado para la
intervencion divina, o que Yaakov mismo comenzé a interceder ante Adonai
al caer la noche. Esta raiz nos remite al papel de Yeshuia como nuestro
Intercesor (Hebreos 7:25).

« Guematria: El valor numérico de la palabra Sulam (J0J000) es 130 (,60=[]
40=[],30=[]). El valor numérico de la palabra Sinai (J0J000) es 130. Esta
conexién no es un accidente para los misticos y exégetas, y refuerza la idea
rabinica de que la escalera representa la revelacion de la Torah en el monte, la
cual se perfecciona en el Mashiaj. Ademas, 130 es el valor de la frase HaShem
‘am Lachdn (000 00 000, “El Nombre con Laja”) un nombre mistico que apunta a
la armonia divina.

Punto 6. Analisis Profundo de la Aliyah
Analisis y Comentario Judio y Mesianico

La Aliydh 1 no solo es el suefio de Yaakov, sino su transformacion personal. El
fugitivo temeroso se despierta con la certeza de la Presencia: “Ciertamente Adonai
esta en este lugar y yo no lo sabia” (Génesis 28:16). Esta declaracién es la base
de la fe: el reconocimiento de que Adonai no esta confinado, sino que Su Shejinah
puede manifestarse en cualquier circunstancia, especialmente en las de mayor
necesidad.

El comentario mesidnico vincula la desesperacion de Yaakov con la condicion de la
humanidad antes de Yeshua. Estamos “huyendo” de nuestra verdadera identidad y
herencia, y a menudo nos encontramos en “lugares” desolados. Yeshua se presenta
como la revelacién de Ha-Mdaqom, el lugar donde el hombre y Elohim se reconcilian.
Fl es la revelacion de aquello que no sabiamos que estaba entre nosotros.

« Haftarah y Brit Hadashah: Oseas (Haftarah) nos confronta con la idea de la
sanidad que resulta del arrepentimiento. Juan 1:51 (Brit Hadashah) nos da la

| 10



Bfy TORAH VIVIENTE

herramienta para esa sanidad: el acceso sin velo a la Presencia a través del
Mashiaj. La promesa a Yaakov de que toda la tierra serd bendecida a través de
su descendencia (Génesis 28:14) se cumple en el Mashiaj, quien es la simiente
singular y universal de bendicion.

Punto 7. Tema Mas Relevante de la Aliyah
El tema central de la Aliydh 1 es la Mediacion y el Acceso a la Presencia Divina.
Importancia en el Contexto de la Torah

Este tema es crucial porque la Tordh establece un principio fundamental: la brecha
entre la santidad de Adonai y la imperfeccién humana es real. Todo el sistema del
Mishkan y el Servicio (‘Avoddh) esta disefiado para abordar esta brecha. La vision
de la escalera es la primera representacion grafica de un mecanismo de
comunicacion celestial-terrenal en la historia de Yisra’el, anterior incluso al Mishkan.
Es la matriz profética de la mediacion.

Relacion con Yeshua en el Brit Hadashah

Yeshua haMashiaj es la respuesta definitiva a la necesidad de mediacién. En la
Torah, la mediacién era estructurada, temporal y dependiente de un sumo sacerdote;
en Yeshua, la mediacion es personal, permanente y directa.

« El Templo era la “Puerta del Cielo” (Beit-El) fisica; Yeshua es la “Puerta”
espiritual (Juan 10:9).

« Los Malajim subian y descendian por la Sulam; en Yeshua, los Malajim
ministran a través de El y sobre EL

Yeshua no solo nos da el acceso; El es el Acceso. Esto demuestra la continuidad: la
promesa iniciada en Yaakov se lleva a su climax en el Mashiaj.

Conexion Tematica con los Moedim de Elohim
Esta Aliyah se conecta profundamente con Sukot (Fiesta de las Cabanas).

» Sukot como Residencia de la Shejindh: Sukot conmemora el acampamiento
(vivienda temporal) de Yisra’el en el desierto y la presencia de Adonai con ellos.
La vision de Yaakov tiene lugar cuando él acampa temporariamente, solo, en un
lugar desolado. La promesa de Adonai de estar con Yaakov (“Y he aqui, Yo
estoy contigo...”, Génesis 28:15) es el tema central de Sukot: Elohim

|11



Bfy TORAH VIVIENTE

acampando con Su pueblo.

* Yeshua y Sukot: Los Sabios Mesianicos vinculan a Yeshua con la fiesta, ya que
la tradicion asocia Sukot con la venida del Mesias y el tiempo de la redencién
final. Yeshua es la Shejindh hecha carne (Juan 1:14, donde el verbo griego
skenoo, “acampd” o “tabernaculizd”, es un eco directo de Sukot). Al igual que
Yaakov se encontr6 con Elohim en un “campamento” temporal, la Encarnacion
de Yeshtua es la maxima expresion de Elohim “acampando” entre nosotros.

Punto 8. Descubriendo a Mashiaj en Cada Aliyah
La Aliydh 1 es, en esencia, un Mapa Redentor (Tavnit) de la obra de Yeshua.
Profecias Mesianicas y Reflexion

El pasaje Génesis 28:13-15 contiene la reafirmacion de la Promesa Abrahamica,
que es intrinsecamente mesidnica: la simiente que bendecira a todas las familias de
la tierra (Génesis 28:14). El cumplimiento de esta promesa en Yeshua (Galatas 3:16)
no solo se refiere a la salvacion de las naciones, sino a la restauracion de Yisra'el y el
establecimiento del Reino Mesidnico global.

Métodos para Descubrir al Mashiaj

« Tipo (Tipologias): Yaakov es un tipo del Mashiaj en su exilio temporal y su
eventual regreso y soberania. La Sulam es el tipo del Mediador.

» Sombras (Tzelalim): El sueiio y la Matzeivah son sombras de la revelacion de
la Presencia en la Piedra viva, Yeshua. La Matzeivah, ungida con aceite (Génesis
28:18), es una sombra de la uncion del Mashiaj (que significa “Ungido”).

« Patrones Redentores (Tavnitot): El patron es: Exilio - Soledad -
Revelacion Divina » Compromiso de Pacto - Transformacion y Retorno.
Este es el mismo patrdén de la obra de Yeshua: Muerte (Exilio) - Resurreccion
(Revelacion) - Nuevo Pacto (Compromiso) — Retorno en Gloria
(Transformacion).

« Analisis Lingiiistico: El término Va-yi-pga“ (se encontré/intercedid) se
proyecta hacia la funcién de Yeshua como Intercesor celestial (Hebreos 7:25).

Cumplimiento en el Brit Hadashah

El paralelismo es absoluto:

| 12



Bfy TORAH VIVIENTE

Torah (Génesis Brit Hadashah (Juan

28:12-17) 1:51) Conexion Mesianica

Yeshtua es la Escalera de acceso al

Sulam (Escalera de “Hijo del Hombre” p Y
Padre, la via de comunicacion

acceso) (Yeshua)

divina.
Adonai (en la cima) Malajim subeny Yeshua es la manifestacion de
descienden sobre El Adonai. El es la Deidad en la Tierra.

El Templo que fue
destruido y levantado en
tres dias

Beit-El (Casa de
Elohim)

Yeshua es el Templo, la verdadera
Casa de Elohim, Su Shejindh.

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apdcrifos
Midrashim y Tradiciones Orales

El Tanchuma sobre Vayetze elabora sobre la promesa de Adonai de que El guardaria
a Yaakov. Un Midrash particular pregunta: ¢Por qué los Malajim subian antes de
descender? La respuesta tradicional es que los Malajim que escoltaban a Yaakov
dentro de la Tierra de Yisra’el no tienen jurisdiccién fuera de ella. Por lo tanto,
tuvieron que subir para entregar su cargo a los Malajim de la Didspora que
descendieron para escoltar a Yaakov a Jaran. Esta tradicion oral subraya que la
proteccidon de Adonai es total, y que la presencia angelical de Yeshua (el Hijo del
Hombre) no tiene restricciones geogréficas ni de pacto, ya que El es Ejad.

Targumim
El Targum Onkelos y el Targum Pseudo-Jonathan son cruciales aqui.

« Targum Onkelos (Génesis 28:12): Traduce “Malajim de Elohim”
simplemente como “Malajim”.

« Targum Pseudo-Jonathan (Génesis 28:12): Es mas explicito y
complementario. Sugiere que los Malajim que suben son aquellos que
escoltaron a Yaakov en su viaje desde Beit-El y los que descienden son aquellos
que le guiarian a Jaran. Ademas, en Génesis 28:13, el Targum Pseudo-Jonathan
a menudo sustituye Adonai (JJJJ00) por el término arameo MarYah (J000000),
reafirmando la conexion teoldgica entre el Nombre y la revelacion.

Textos Apocrifos

« El Libro de los Jubileos (Jubileos 27:21): Relata la vision de Yaakov y
confirma la ubicacion de Beit-El como un lugar sagrado. El énfasis es puesto en

|13



Bfy TORAH VIVIENTE

la confirmacidén de la promesa a Yaakov, reforzando la linea de eleccién divina.

Punto 10. Mandamientos Encontrados o Principios y Valores

Aunque esta Aliydh no contiene un Mitzvd (mandamiento) legal explicito como el de
Kashrut o Shabat, contiene principios fundamentales.

Principios Espirituales y Valores:

1. Reconocimiento de la Presencia Divina (Shejindh): Yaakov declara:
“Ciertamente Adonai esta en este lugar y yo no lo sabia” (Génesis 28:16).

> Aplicacion en el Brit Hadashah: El principio es que la vida espiritual
comienza con el reconocimiento de la presencia de Elohim en la vida
cotidiana (Efesios 4:6). En el Brit Hadashdh, este principio se cumple al
reconocer que el Ruaj Hakodesh reside en el creyente, haciendo de
nuestro cuerpo el Beit-El (Templo) donde la Presencia mora, y el Mashiaj
es la garantia de que Su Presencia es real.

2. El Voto (Neder): Yaakov hace un voto solemne a Adonai (Génesis 28:20-22).

> Aplicacion en el Brit Hadashah: Si bien Yeshua advirtié sobre los votos
hechos a la ligera (Mateo 5:33-37), el principio subyacente de Yaakov es el
de la fidelidad y el compromiso incondicional con el Pacto. La
respuesta del creyente al amor de Adonai es la devocidn total, simbolizada
por el diezmo de Yaakov.

3. Santificacion del Espacio y la Ofrenda (Tzedaka): Yaakov ungio la piedra y
prometio devolver el diezmo.

o Aplicacion en el Brit Hadashah: La uncidén del pilar con aceite (Génesis
28:18) simboliza la consagracién. En el Nuevo Pacto, la santificacion
(Kedushd) se aplica a la vida entera (1 Pedro 1:15). El principio de la
Tzedaka (justicia/dar) en el diezmo es una expresién de que todo lo que
poseemos proviene de Adonai.

Punto 11. Preguntas de Reflexion (para Eruditos y Debate)

1. Sila escalera (Sulam) representa la conexion entre lo terrenal y lo celestial,
écomo profundiza la declaracion de Yeshua haMashiaj en Juan 1:51 la
comprension de la Deidad y la unidad Ejad de Adonai y el Mashiaj como el
unico Mediador?

2. El término 00000000 (Ha-Magom, “El Lugar”) es un titulo divino en la
literatura rabinica. Arqueoldgicamente, écomo se relaciona la eleccidn de este

| 14



Bfy TORAH VIVIENTE

“lugar” desolado para una teofania con la posterior santificacion de Sion y la
idea de que Adonai mora en los corazones humildes (Isaias 57:15)?

3. La Haftarah (Oseas 12) recuerda la huida de Yaakov y culmina con un llamado a
la t’shuvah (arrepentimiento). ¢Como el hecho de que Yeshua sea la Sulam
facilita la t’shuvdh para la nacién de Yisra'el, transformando el exilio y la
apostasia en una promesa de sanidad total (Oseas 14:5)?

4. Considere el voto de Yaakov de que Adonai seria su Elohim (Génesis 28:21).
¢{Cbmo se relaciona este pacto condicional (“Si Elohim estd conmigo...”) con el
Nuevo Pacto (Brit Hadashadh), que es incondicional desde la perspectiva de la
gracia de Adonai, pero que exige una respuesta de fe y obediencia (emund) por
parte del creyente?

5. En el Brit Hadashdh, la Kehilah es descrita como un templo vivo (1 Corintios
3:16). ¢Como la vision de Beit-El (Casa de Elohim) como la Puerta del Cielo
establece el patron profético para el rol de la Kehilah Mesianica como el
punto de reunion entre el Reino celestial y el terrenal?

Punto 12. Resumen de la Aliyah

La Aliydh de Vayetze es la narrativa del encuentro transformador de Yaakov
(O00000D) con lo divino en su hora mas oscura. Saliendo de Beer Sheva y yendo a
Jaran, Yaakov se encuentra con Adonai (JJJJ00) en un lugar que nombra Beit-El. La
clave del pasaje es la vision de la Sulam (escalera), por la cual los Malajim de
Elohim ascienden y descienden, y sobre la cual Adonai se para para reafirmar las
promesas del Pacto a Avraham e Yitsjak.

Aplicacion en Mashiaj: Este pasaje establece el Arquetipo Mesianico de la
Mediacion. La soledad de Yaakov es superada por la Presencia manifiesta. La
Sulam es la perfecta sombra (Tzelal) de Yeshua haMashiaj, quien en el Brit
Hadashdh se declara a Si mismo como el unico y suficiente Puente (Beit-EI) entre el
Cielo y la Tierra. El es el Elohim Alef Tav que garantiza la comunicacién y la
proteccion de Adonai para Su pueblo en el exilio. La uncion de la piedra por Yaakov
es un presagio de la uncién de Yeshua como el Ungido (Mashiaj), la Piedra Angular
de la redencion.

Punto 13. Tefilah de la Aliyah

Tefilah de Beit-El: La Oracion de la Escalera Viviente

| 15



Bfy TORAH VIVIENTE

Adondi Eloheynu, Creador del cielo y de la tierra, te alabamos porque en el camino
de la necesidad de Yaakov revelaste la verdad de Tu Presencia. Confesamos que a
menudo estamos en lugares desolados, sintiéndonos solos y en el exilio, sin saber
que Ciertamente Tu estds en este lugar.

Te damos gracias por Yeshua haMashiaj, nuestra Sulam (Escalera) viviente, quien
es nuestra unica Puerta del Cielo (Sha’ar HaShamayim). Gracias, MarYah, porque
a través de El, los cielos est4n abiertos, y la comunicacién con Tu Reino es constante
y sin velos.

Que el Ruaj Hakodesh nos guie a vivir con la misma certeza de Yaakov, ungiendo
nuestras vidas y nuestros compromisos como un Matzeivdh para Tu gloria.
Concédenos la fidelidad para cumplir los votos de nuestro Nuevo Pacto,
ofreciéndote a Ti todo lo que somos y tenemos, porque Tu, Adonai, eres nuestro
Ejad y nuestro Elohim. Pedimos Tu proteccién mientras caminamos en este mundo,
para que podamos retornar con paz y plenitud al propoésito de Tu Reino, tal como
prometiste a Tu siervo Yaakov.

Baruj Atah Adondi, HaGomel L’Chayyim Tovim. Amén.

Mas Recursos del Reino de Yeshua HaMashiaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshua HaMashiaj.

+Recursos del Ministerio Judio Mesianico de Biblia Torah Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

| 16


https://torahviviente.com

