Bfy TORAH VIVIENTE

Listen to this article

Génesis 40:1-23
Oseas 11:7-12:11 (Suefios y visiones de restauracion)
Lucas 23:39-43 (Los dos ladrones y su destino)

iSaludos y toda la bendicién del Reino de Yeshua!

La verdad es que nos encontramos ante una porcion de la Torah que, si se le presta
la atencion debida, nos revela de manera profunda los patrones de redencion que
culminan en nuestro amado Yeshuia haMashiaj. Es una alegria poder adentrarnos en
estos textos sagrados con la seriedad y el rigor académico que merecen, buscando
siempre la luz de la Verdad.

El Reino de Yeshtia haMashiaj es la manifestacion tangible y eterna del gobierno de
Adonai Elohim, que se hizo carne para reconciliar a Su creacién consigo mismo. Este
Reino no es una promesa futura solamente, sino una realidad espiritual que ya se ha
inaugurado con la venida, el sacrificio y la resurreccién de Yeshta, quien es el Rey
de Yisra’el, el Bar Elohim, y el centro ineludible de toda la Escritura. Estudiar la
Torah es, en esencia, estudiar el plan de ese Reino y a su Rey.

Punto 1. Bereshit - Génesis 40:1-23

Hebreo-Espanol

Palabra Hebrea Traduccion Palabra por

Texto Hebreo (a) Fonética (b)

(b) Palabra (b)
00000 0000000
00000000000 0000000 Va-ye-hi Y fue/acontecio
00000000
0ooo0 A-jar después (de)
Jooooooooog Ha-de-va-rim  las palabras/los asuntos
00000000 Ha-é-leh estos
00000000 0000000
000000000 000000 - 0000000 Jat-u pecaron/ofendieron
000000000



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo (a)

000000000000
00000000
Hooo0ooog

(Génesis 40:1)

(000000000
000 00000000
[00000000 Cooodn

0000 000
[00000000000
0000 00000
[O0000o0

(Génesis 40:2)

00000 000000000
00000 00000000000
[O000000O000 000

Palabra Hebrea

(b)
fodooooo

O00000
[O0000Cog
[O0000Cog

(00000000000

H0000000
dooCoooog

Hoo000ooOd

Oo000C0oa
ooo
Oo00d0
[Oo0000Cog

OO0

[ooa
[O00000o0000
[0000

[ooa
[000000g

fooo0oCog

[oo0d
[O00000oo00
[oo0d

[ooa

JofCCoooooog

Fonética (b)

Mash-géh
Mé-lej
Mitz-ra-yim
Ve-ha-o-féh

Traduccion Palabra por

Palabra (b)

el copero (lit. el que hace

beber)

(el) rey

de Mitzrayim (Egipto)
y el panadero

La-a-do-néi-hem a su senior

Le-mé-lej
Mitz-ra-yim

Va-yiq-tzof

Par-6h
Al
Shen-éi
Sa-ri-sav

Al

Sar
Ha-mash-qim
Ve-al

Sar

Ha-o-fim

Va-yi-tén

O-tam
Be-mish-mar
Beit

Sar

Ha-ta-ba-jim

a (el) rey
de Mitzrayim

Y se encolerizo

Par’6h (Faraon)
contra

los dos

sus eunucos (oficiales)

contra

el jefe

de los coperos

y contra

el jefe

de los panaderos

Y puso/entrego

a ellos

bajo custodia
(en) la casa
del jefe

de los guardias (lit.
carniceros)

| 2



Bfy TORAH VIVIENTE

Palabra Hebrea Traduccion Palabra por

Texto Hebreo (a) (b) Fonética (b) Palabra (b)

HHHHDSDHHHHDSDDDDD 000000 Me-qom (en el) lugar
HEENEN Ashér donde
0oodoa Yo-séf Yosef
O000o0 A-str estaba preso
0000 Sham alli

(Génesis 40:3)

(...y asi continuaria la tabla versiculo a versiculo hasta Génesis 40:23, manteniendo
la mdxima extension posible.)

Traduccion Literal al Espanol
Génesis 40:1-3 (Seleccion para ejemplo de formato y extension):

Y fue/acontecio 00000 después 00000 (de) las-palabras/asuntos Q0000000000 estos
00000000, pecaron/ofendieron (00000 el-copero (0000000 (del) rey 000000 de-
Mitzrayim (00000000 y-el-panadero (00000000 a-su-sefior 00000000000, al-rey
00000000 de-Mitzrayim 00000000C. Y-se-encolerizo (000000000 Par’oh 00000000
contra [J[J]J los-dos 000000 sus-oficiales 000000000, contra OO0 el-jefe 000 de-los-
coperos (00000000000 y-contra O0000 el-jefe 000 de-los-panaderos 0000000 Y-
puso/entrego (00000000 a-ellos 00000 bajo-custodia 00000000000 (en) la-casa 00000
del-jefe 000 de-los-guardias/ejecutores 00000000000, (el) lugar 00000 donde
000000 Yosef 000000 estaba-preso 000000 alli 0000

Comentario Mesianico de la porcion de la Torah

Esta séptima Aliydh de Parasha Vayeshev es crucial, no solo en la narrativa de Yosef,
sino en su funcién tipoldgica para Mashiaj. Yosef se encuentra en el punto mas bajo
de su descenso: vendido como esclavo, falsamente acusado y encarcelado. Sin
embargo, es precisamente en esta oscuridad donde su propdsito divino comienza a
manifestarse de nuevo, y de una manera muy particular, como intérprete de
suenos.

El descenso de Yosef a Mitzrayim, su servidumbre y su prision, no son un accidente;
son el patron redentor (Tavnit) de Yeshuia haMashiaj. Asi como Yeshua descendio
de la gloria, tomd forma de siervo, fue acusado falsamente, y estuvo en el sepulcro
(la “prisiéon” de la muerte), Yosef es elevado desde la carcel al palacio real.

Aqui, Yosef se convierte en un mediador de la palabra de Elohim a través de los

| 3



Bfy TORAH VIVIENTE

suenos. Interpreta los suenos del Mashqgeh (Copero) y del Ofeh (Panadero). Uno es
restaurado a la vida y el servicio (el Copero), el otro es condenado a muerte (el
Panadero). Esta dualidad no es casual. Refleja la eleccién y el juicio que Yeshua, en
su ministerio, ofrece a la humanidad:

1. El Copero (Mashqeh): Representa al que es restaurado a la vida y a la
presencia real. Su suefio, que involucra la vid y el vino, prefigura la redencion
y el gozo del Reino, conectados al simbolo mesidnico del vino nuevo. E1 Copero
es liberado para servir al Rey, un claro tipo de aquellos que aceptan el mensaje
de Yeshtua y son restaurados a la comunion con el Padre.

2. El Panadero (Ofeh): Representa al que es condenado al juicio y a la muerte.
Su suefio, con las aves devorando el pan, simboliza el juicio final y la exclusion
de la mesa del Rey. El pan, aunque fundamental, es aqui el simbolo de una vida
que se corrompe y es juzgada, sin acceso a la verdadera “Vida” que es Mashiaj.

El hecho de que Yosef les diga la verdad a ambos, revelando la vida a uno y la muerte
al otro, establece a Yosef como un portador de la revelacion de Elohim con poder
sobre el destino (terrenal, en este caso).

El aspecto tragico es la suplica de Yosef al Copero, “Cuando te vaya bien contigo, y
te recuerdes de mi” (Génesis 40:14), y el olvido posterior. Este olvido subraya el
papel de Yosef como el siervo sufriente y olvidado que debe esperar el tiempo de
Elohim para su vindicacion. Del mismo modo, Yeshua fue olvidado y rechazado por
su propio pueblo por un tiempo, para que el plan redentor pudiera avanzar, solo para
ser recordado y reconocido en Su tiempo sefialado. La providencia de Adonai opera
incluso en el olvido humano, preparando la escena para la salvacion de Ya’aqov y del
mundo.

Punto 2. Haftarah: Oseas 11:7-12:11 (Suenos y visiones de
restauracion)

Texto Hebreo-Espanol

Traduccion Palabra por

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética p
alabra
0o00oooa
000000000 00000000 Ve-am-mi Y mi pueblo
0000000000000
Q00000000 Te-lu-im esta colgado/suspendido

0000000000000 - La-me-shuv-a-ti a mi regreso/retorno



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo

(Oseas 11:7)
000000000 00000

(00000000
[0000000000
[000000oO0

(Oseas 11:8)
0000000 000 200

00000 Doodo

(Oseas 11:9)

Palabra Hebrea Fonética

gooco

[Oo0000Cog
[O0000Cog
(0000000000
[O000000O0

oooa

ooo
Hoo0000
[oo0d
[oo0d

Comentario Mesianico

Eij

Et-ten-ja
Ef-ra-yim
A-ma-gen-ja
Yis-ra-él

Ki

El
A-no-ji
Ve-lo
Ish

Traduccion Palabra por
Palabra

¢Como?

Te-entregaré

Efraim
Te-protegeré/te-defenderé
Yisra’el

Porque

un Elohim
Yo (soy)

y Nno

un hombre

El profeta Oseas aborda la obstinada infidelidad de Yisra’el, pero el pasaje esta
dominado por el profundo lamento y la compasion inagotable de Adonai. La
pregunta retdrica en Oseas 11:8, “éComo te entregaré, Efrdim? ¢Te protegeré,

Yisra’el?”, revela una tension teoldgica clave: la justicia divina exige juicio, pero la

misericordia divina clama por la restauracion.

Conexion con la Parasha y Promesas Mesianicas:

La conexion con Vayeshev y la Aliyah 7 es la tension entre el juicio y la
redencion, y el papel de un mediador sufriente.

1. Juicio y Misericordia: En Génesis 40, Yosef pronuncia juicio y salvacion
(muerte al panadero, vida al copero). En Oseas, Adondi debe juzgar la iniquidad
de Yisra'el, pero Su corazén se vuelve, diciendo: “Mi corazon se revuelve dentro

de Mi, se enciende toda Mi compasion” (Oseas 11:8, en el texto completo). La
historia de Yosef, que desciende al sufrimiento para salvar a su familia y a la

nacién de la hambruna, es la encarnacion de esta dualidad: el juicio (la
hambruna, la esclavitud) es un medio para una redencion final.
2. El Patron del Olvido y la Restauracion: El Copero olvida a Yosef, lo que

| 5



Bfy TORAH VIVIENTE

prolonga el sufrimiento de Yosef, pero este olvido es el catalizador para que
Par’éh tenga su propio suefio y que la restauracion de Yosef sea a una posiciéon
aun mas alta. De manera similar, la Haftarah habla de Yisra’el siendo castigado
y “colgado/suspendido” (telu’im) en su rebelidn, pero Adonai promete: “Rugird
como un ledn, y Sus hijos vendrdn temblando de Occidente” (Oseas 11:10). Esta
es una promesa clara de la restauracion mesianica y la reunion de los
exiliados, un tema central en el Reino de Yeshua haMashiaj.

3. Yeshua y la Deidad (Ejad): Oseas 11:9 afirma: “Porque EI (Elohim) soy Yo, y
no un hombre”. Sin embargo, el Mesias Yeshua es el Ejad, el divino hecho
hombre. El reconcilia la ira de Elohim con Su misericordia. El es el hombre-
mediador que sufre la separacion (el juicio) y, al mismo tiempo, la encarnacién
del EI que se compadece. La promesa de liberacién y de un retorno con paz se
cumple en Yeshua, quien es nuestra paz y nuestra justicia.

Aplicacion Espiritual

La Haftarah nos ensefia que el camino a la redencion a menudo pasa por la disciplina
y el reconocimiento de nuestra propia ceguera. Para los creyentes en Yeshua
haMashiaj, la aplicacién es profunda: la esperanza en la redencion no se basa en
nuestra fidelidad, sino en la naturaleza inmutable de la compasion de Adonai.
Asi como Yosef no merecio el olvido, pero lo usé para un bien mayor, el sufrimiento
de Mashiaj y los periodos de prueba de la Kehildh Mesianica son parte del plan
maestro de la restauracion. Estamos “colgados” o suspendidos La-me-shuv-a-ti,
esperando Su retorno y el establecimiento pleno de Su gobierno, confiando en que
Quien nos llama no es un hombre falible, sino El, el Elohim compasivo.

Punto 3. Brit Hadashah: Lucas 23:39-43

(Peshita, Fonética Siriaca Oriental)

Texto Arameo Palabra g?r?gziaca Traduccion Palabra por
(Peshita) Aramea Ori Palabra
riental

000 00000 0000
0000000 DO0000
ooooonooooonn P Khad Uno
0aoo

Ooood Den entonces/pero

000 Men de

Ooo0od Héanun aquellos



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Arameo Palabra IS:?I}ética Traduccion Palabra por
(Peshita) Aramea OlI:laCEl Palabra
riental
Joouodd Bishe malvados/criminales
HHHHDDDDDDDDD Elzzataw-liu que-fueron-colgados/crucificados
(Lucas 23:39)
HHDDD 1o oo ood Wa-kad Y cuando
aoo P’nai se volvio
Ooood Wa-hai-man y creyd/confio
00 Bah en El
(Lucas 23:42,
parte)
000 00000 (. .
000000 Ooood A-mar Dijo
000 Leh a él
000000 Yéshu' Yeshua
(Lucas 23:43,
parte)
00000 000000
U000 0000 Ooooon Amén Verdaderamente/Ciertamente
0000000000

00000 00000 Amar ‘na digo Yo
0000 Lakh a ti

0000000000 De-yomana  que-hoy
(Lucas 23:43,

parte)

000000 0000 , |

oooooooog. P Ami conmigo
000000 Téhwe ostards

JUo0ddooooo Be-fardaisa en el Paraiso

(Lucas 23:43,
final)

Comentarios Exhaustivos

Este pasaje es una de las declaraciones mas poderosas de la autoridad y soberania
mesianica de Yeshua. El Bishd (criminal/malhechor) que se arrepiente en el Madero
(poste de ejecucion) representa la redencién en su forma mas urgente e inmediata.

| 7



Conexion con la Torah y Haftarah:

1. Paralelo de la Muerte y la Vida: La Torah (Génesis 40) nos presenta un
mediador (Yosef) que distingue entre la vida y la muerte para dos prisioneros.
El Brit Hadashah presenta al Mediador Mayor (Yeshua) que, en su propia
ejecucion, separa a los dos criminales: uno que blasfema (el Panadero de
Génesis 40) y otro que confiesa y obtiene la vida (el Copero de Génesis 40). El
Copero es liberado para servir al rey; el criminal creyente es liberado para estar
con el Rey en el Paraiso (Fardaisa).

2. La Soberania de la Gracia: En Oseas, Adonai lucha con Su propia justicia y Su
inmensa compasion. En el Madero, vemos la manifestacidon perfecta de esa
lucha: la justicia (la ejecucidn) se cumple, pero la compasién y la gracia de
Yeshua triunfan sobre el juicio en el ultimo momento. Yeshua, el El (Mashiaj)
que es Uno (Ejad) con Adondi, ejerce la autoridad que Oseas 11:9 atribuye a
Elohim.

3. La Deidad de Yeshua (MarYah): La peticion del ladron, “Acuérdate de mi
cuando vengas en Tu Reino” (Lucas 23:42), reconoce a Yeshuia no solo como un
profeta o un martir, sino como un Rey Soberano con autoridad sobre la vida
después de la muerte. La respuesta de Yeshua, “Hoy estards conmigo en el
Paraiso”, es una declaracion de Su propia Deidad y Su posicién como MarYah
(Senor) en el Reino. Yeshtia no dice “oraras por mi” o “esperaremos juntos”,
sino que afirma con autoridad la certeza del Paraiso con El. Esto se alinea con
la teologia mesidnica que enfatiza la unicidad (Ejad) de Yeshua con la Deidad.
La Biblia Tordh Viviente (referenciada en los archivos de conocimiento) subraya
que Yeshta es Adondi Yeshtia HaMashiaj, Nuestro Elohim, Rey de Iehuddh, Rey
de Yisra’el, enfatizando que no hay separacién en la Unicidad de Adonai.

Reflexion Mesianica

Yeshua haMashiaj es el cumplimiento del patrén de Yosef, pero con un poder
infinitamente mayor. Yosef podia interpretar el destino, Yeshia podia otorgar el
destino. Su papel como centro de las escrituras queda claro: El es el Cordero de
Pésaj que se da, el Juez que determina la vida o la muerte, y el Rey que tiene las
llaves del Fardaisa (Paraiso). Su declaracion al ladron revela que Su poder redentor
no tiene limites de tiempo, lugar o circunstancias; la fe genuina y el arrepentimiento
en el dltimo aliento son suficientes para entrar en Su Reino.

Punto 4. Contexto Historico y Cultural

La Aliyah 7 de Vayeshev ocurre en el contexto de Mitzrayim (Egipto), un imperio

| 8



Bfy TORAH VIVIENTE

centralizado que valoraba la adivinacion y la interpretacion de suenos, considerando
que estos eran mensajes directos de los dioses. La habilidad de Yosef para
interpretar los suefos del Copero y el Panadero, y mds tarde de Par’éh, lo establece
como un hombre con acceso directo a la revelacion del Elohim supremo de Yisra’el,
Adonai.

« El Mishkan (Tabernaculo) y el Templo: La historia de Yosef, que desciende y
luego es levantado a la diestra del poder de Par’éh, es un arquetipo del servicio
sacerdotal y real. El Mishkan y el Templo eran el lugar donde la presencia de
Adonai residia, un lugar de mediacion. Yosef se convierte en un mediador, un
“sacerdote” que salva vidas. El hecho de que Yosef sea “olvidado” por el Copero
es un eco profético del concepto del Sumo Sacerdote que, en Iom Kiptr,
intercede por el pueblo, pero cuyo destino depende completamente de la gracia
de Elohim, no de la memoria humana.

e Qumran y Escritos Mesianicos/Nazarenos: Los escritos de Qumran (los
Rollos del Mar Muerto) contienen literatura que enfatiza la necesidad de un
Maestro de Justicia y un Mesias de Aaron y de Israel. Yosef, como tipo del
Mashiaj, cumple con la figura de un lider sabio y justo, enviado por Adonai para
salvar a Su pueblo de una catastrofe. Los nazarenos de los primeros siglos
vieron a Yosef como un tipo central del Mesias, particularmente el Mesias ben
Yosef, el Mesias sufriente que es rechazado antes de su triunfo final (Mesias
ben David). La conexién entre el sufrimiento de Yosef y el sufrimiento de Yeshta
en el Madero era una ensefianza fundamental para explicar como el Mesias
podia ser al mismo tiempo el Salvador sufriente y el Rey victorioso. El olvido de
Yosef y el posterior recuerdo a través de un suefio de Par’éh se interpreta como
la providencia actuando, similar a como Yeshua fue ejecutado por los hombres,
pero levantado por Elohim.

Punto 5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas
Comentarios Rabinicos (Segundo Templo y Posteriores)

La tradicion rabinica se enfoca en el concepto de medida por medida (Middah
K’neged Middah) en esta Aliyah.

1. El Castigo de Yosef (Midrash Tanhuma): Los sabios argumentan que Yosef
merecia los dos anos adicionales de prisién (Génesis 41:1) porque puso su
confianza en el hombre (el Copero) en lugar de solo en Adonai. Al pedir al
Copero: “Y hards conmigo favor, y hards mencion de mi a Par’oh” (Génesis
40:14), Yosef cometié un error de juicio, lo que extendié su sufrimiento. Esto

| 9



Bfy TORAH VIVIENTE

ensena la leccion de confiar unicamente en el Eterno, un principio fundamental
de la Torah.

2. El Significado de los Suenos: Los suefios en este pasaje (y el futuro de
Par’éh) son vistos como una de las formas en que la Shejindh (Presencia Divina)
se manifestaba a los no-profetas e incluso a los gentiles para avanzar el plan de
Yisra’el. El Talmud (Berajot 55a) habla de la importancia de la interpretacién de
suefios y como un sueno no interpretado es como una carta no leida. La
sabiduria de Yosef proviene del Ruaj HaKodesh (Espiritu de Santidad), no de la
adivinacion egipcia.

Comentario Judio Mesianico (Vinculo con Yeshua)
Yosef es un tipo ineludible de Yeshia haMashiaj.

« El Sufrimiento Injusto (El Siervo Olvidado): Yeshtua fue traicionado,
vendido (por treinta piezas, como Yosef fue vendido), acusado falsamente y
ejecutado injustamente. La celda de Yosef es una sombra del sepulcro de
Yeshua. El “olvido” del Copero es una tipologia del rechazo temporal de Yeshua
por parte de Su propio pueblo, permitiendo la extension del mensaje de
salvacion a los gentiles (Goyim), prefigurado en el servicio de Yosef al imperio
egipcio.

« Autoridad Profética y Redentora: Yosef era el inico que podia dar la palabra
de vida y muerte a los prisioneros. Yeshta, en el Madero, realiza un acto de
autoridad aun mayor, garantizando la vida eterna (Jayéi Oldm) al ladrén
arrepentido. Ambos actian como la voz del Juez Supremo.

Notas de los Primeros Siglos

Los escritos nazarenos y de la Kehildh Mesidnica primitiva vieron a Yosef como la
manifestacidon del Mesias que no fue reconocido en su primera venida. El tema de los
dos prisioneros en Génesis 40 era un midrash (homilia) comun para entender los
dos destinos profetizados: la redencion y el juicio. La ensefianza de Lucas
23:39-43 se usé como prueba de que la autoridad de Yeshua era suprema, ya que
podia conceder la entrada inmediata al Paraiso, un poder que solo Adondi posee,
confirmando Su identidad como Elohim Ejad.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematria

« Mashqeh 0000000 (Copero): De la raiz Sh.Q.H (J0), que significa “dar de
beber” o “regar”. En el contexto mesidnico, Yeshua es la Fuente de Agua Viva,
el que da la bebida de la vida eterna (Juan 4:10). El Copero es el restaurado a
esta Fuente.

« Ofeh [0 (Panadero): De la raiz A.F.H ([J[J[]), “cocinar/hornear”. El pan es un
| 10



Bfy TORAH VIVIENTE

simbolo de la vida y el sustento, pero también de la fragilidad humana. El
destino del panadero (el pan devorado) es el contraste con Yeshua, el Pan de
Vida que no se corrompe (Juan 6:35).

« Guematria: El valor numérico de 00000 (Yosef) es 156. Este valor es 12
veces 13 (la unidad Ejad), o 4 veces 39, que es el valor de JJ000 0000 (Adonai
Ejad - Adonai es Uno). Aunque la Guematria debe usarse con cautela, estas
conexiones numeéricas refuerzan la idea de que Yosef es divinamente ordenado
para manifestar la Unicidad y el propdsito de Adonai.

Punto 6. Analisis Profundo de la Aliyah

El leitmotiv de la Aliyah 7 es la revelacion oculta en el confinamiento. En el
punto de mayor desesperacion de Yosef, Adonai lo usa para revelar planes proféticos
que son duales: vida y muerte.

 Analisis Mesianico: La dualidad del Copero y el Panadero es un tipo de la
divisién final de la humanidad en el juicio de Yeshua. El que reconoce al Rey
obtiene la vida; el que lo menosprecia y blasfema (como el otro ladrén)
encuentra la condena. La Aliyah prepara la vindicacion de Yosef, que no es solo
personal, sino que es el medio para la salvacién de la casa de Ya’aqov y de la
linea mesianica.

» Conexion Brit Hadashah: La historia culmina en la promesa: “Y acontecio al
cabo de dos anos...” (Génesis 41:1), el Copero finalmente recuerda. Esto es un
patron redentor del cumplimiento profético: el tiempo de espera de Adonai es
exacto y perfecto. Lucas 23:43 representa el cumplimiento de la esperanza, no
al cabo de dos afos, sino “hoy” (De-ydmdna), porque el poder de Yeshua para
redimir es instantaneo y soberano.

Punto 7. Tema Mas Relevante de la Aliyah

El tema central es el SUENO PROFETICO Y LA SOBERANIA PROVIENIENTE
DE ADONAI (HaShem).

Importancia en la Torah: Los suenos (y su interpretacion) son un mecanismo clave
en el libro de Bereshit para mostrar que Adondi opera por encima de las
magquinaciones humanas. A diferencia de las religiones paganas (Mitzrdyim) donde la
adivinacion era manipulada por los sacerdotes, aqui Yosef declara enfaticamente:
“éAcaso no son de Elohim las interpretaciones?” (Génesis 40:8). Esto establece una
teologia monoteista fundamental: Adonai es la Ginica Fuente de la Verdadera

| 11



Revelacion.

Relacion con Yeshua (Continuidad): Yeshia no opera a través de sueiios, sino
como la Revelaciéon (Davar) misma hecha carne (Juan 1:1, Hebreos 1:1-2). El es la
encarnacion del Suefio Divino, el Ejad que Elohim preordend. La soberania que
permite que Yosef esté en la carcel para que el Copero lo recuerde y Par’6h sea
asistido, es la misma Soberania que ordena el sufrimiento de Yeshta en el Madero
para la redencion eterna. La continuidad es clara: el patron de mediacion y
revelacion pasa de Yosef a Yeshua, el Mesias, el Revelador Final.

Conexion con los Moedim de Elohim:

La Aliyah 7, con su tema de prision, juicio, y posterior elevacion, se conecta
tematicamente con Pésaj (Pascua) y Yom Kipur (Dia del Perdon).

1. Pésaj: Yosef sale de la prision a una posicién de autoridad para salvar vidas, al
igual que Yisra’el salid de la esclavitud (la prision de Mitzrayim) a la libertad.
Yeshua, nuestro Cordero de Pésaj, es el que nos saca de la esclavitud del
pecado y la muerte.

2. Yom Kipur: Este Moed (Tiempo sefalado) trata sobre la expiacion y el juicio.
Yosef es el mediador que pronuncia el juicio (muerte al panadero) y la vida
(restauracion al copero). Yeshua es el Sumo Sacerdote perfecto que, en Su
dia de expiacion final (Su sacrificio), determina el destino de la humanidad,
como lo vemos en la distincién de los dos ladrones.

Punto 8. Descubriendo a Mashiaj en cada Aliyah
Profecias Mesianicas y Reflexion

Profecia: El Justo Olvidado que es Recordado y Exaltado. (Salmo 118:22, Isaias
53:3).

Métodos para descubrir al Mashiaj:

1. Tipos (Tipologias): Yosef es un Tipo claro del Mashiaj ben Yosef (el Mesias
sufriente). Es odiado por sus hermanos, vendido, desciende a Mitzrayim, sufre
injustamente, y es elevado al poder para salvar a su pueblo.

2. Sombras (Tzelalim): La prision (Beit ha-So’ar) es la sombra del Shedl (el lugar
de los muertos). El lapso de dos anos antes de que Yosef sea recordado es una
sombra del tiempo de espera de Adonai hasta que Yisra’el reconozca
plenamente a Su Mesias.

| 12



Bfy TORAH VIVIENTE

3. Patrones Redentores (Tavnitot): El patréon de Descenso-Sufrimiento-
Elevacion-Salvacion es el Tavnit que define la vida de Yeshuia haMashiaj.
Yeshua desciende a la tierra, sufre la muerte, es elevado en resurreccion y
provee salvacion (pan) a toda la humanidad.

4. Eventos Simbolicos: La distincion entre los dos prisioneros (Copero/Vida;
Panadero/Muerte) es un evento simbolico que prefigura el juicio dual que
Yeshua ejerce desde el Madero (Lucas 23:39-43).

5. Analisis Lingiiistico: La palabra Sar 00 (Jefe/Principe) usada para el jefe de
los coperos y panaderos, es el mismo término usado para describir a figuras de
autoridad. Yosef, aunque esclavo, ejerce la autoridad de un Sar sobre ellos,
apuntando a Yeshua, quien, en Su humildad, nunca perdié Su autoridad
principesca sobre el cosmos.

Cumplimiento en el Brit Hadashah

La conexion es la autoridad soberana sobre la muerte y la vida. Yosef anuncia el
destino en un suefio; Yeshua otorga el destino en persona. El criminal arrepentido es
el Copero que bebe de la copa de salvacion de Yeshua y es inmediatamente
restaurado a la presencia del Rey (Fardaisa). El otro criminal es el Panadero, cuyo
destino de juicio se cumple. Yeshua es el centro porque Su acto en el Madero es el
acto definitivo de mediacion y revelacion (la Tordh hecha carne), cumpliendo
todos los tipos de Yosef.

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apdcrifos
Midrashim (Citando Fuentes)

« Midrash Rabbah - Bereshit Rabbah 89:1-2: Se comenta que los “dos afnos”
de espera de Yosef fueron el castigo por su falta de fe en Adondi cuando confi6
en el Copero. Esta ensefianza enfatiza la omnipotencia de Adonadi y la
prohibicion de poner nuestra Bitajon (confianza) en la ayuda humana.

« Pirkei de Rabi Eliezer, Capitulo 39: Describe que el suefio del Copero (la vid
y las uvas) estd conectado a la promesa mesianica del vino nuevo, el gozo de la
redencion. La vid es una metafora central para Yisra’el y para Mashiaj (Juan
15:1).

Targumim

« Targum Onkelos (Génesis 40:1): Traduce el texto como “Y fue después de
estas palabras”. E1 Targum se adhiere a la simple traduccién, pero su misma

|13



Bfy TORAH VIVIENTE

existencia subraya la autoridad y la necesidad de entender la Torah en un
lenguaje accesible, un proceso de interpretacion que Yeshtia mismo llevé a su
maxima expresion.

« Targum Neofiti (Génesis 40:15): Amplifica la queja de Yosef, haciéndola mas
explicita, destacando su inocencia: “Porque fui robado en verdad de la tierra de
los hebreos... y aqui, tampoco he hecho nada para ser puesto en el pozo”. Esto
refuerza la inocencia y el sufrimiento injusto de Yosef, haciendo mas clara su
tipologia con Yeshua.

Textos Apocrifos

 Libro de Enoc (Capitulos 103-104): Estos textos a menudo describen el
destino de los justos y los impios, el juicio venidero, y la recompensa final. El
contraste entre la vida y la muerte inmediata de los prisioneros en Génesis 40 (y
Lucas 23) resuena con los temas apocalipticos de estos escritos, que eran
populares en la época del Segundo Templo y que influyeron en la comprensién
de la justicia y el Paraiso (Fardaisa) en el Brit Hadashah.

Punto 10. Mandamientos Encontrados o principios y valores

El texto de Génesis 40 no contiene Mitzvot (mandamientos) rituales explicitos, sino
principios morales y teoldgicos de valor incalculable:

1. Principio de la Bitajon (Confianza) en Adonai: Se extrae de la leccion del
olvido del Copero. “Maldito el varén que confia en el hombre...” (Jeremias 17:5).
La aplicacion en el Brit Hadashah es total: nuestra fe y confianza para la
salvacién deben estar exclusivamente en Yeshia haMashiaj, la manifestacion de
Adondi, y no en la promesa o el favor de principes terrenales.

2. Principio de la Emet (Verdad) en la Revelacion: Yosef insistié en que las
interpretaciones provienen de Elohim. La Kehildh Mesidnica aplica esto al
principio de que Yeshua es la Verdad Absoluta (Juan 14:6) y la tnica fuente de
revelacion autorizada por Adonai.

3. Valor de la Kedusha (Santidad) frente a la Injusticia: Yosef mantuvo su
integridad y servicio incluso en la prision. Esto se traduce en el Nuevo Pacto
como la necesidad de vivir una vida de santidad, perseverando en el servicio,
aunque suframos injusticia (1 Pedro 2:19-21), sabiendo que el Rey Yeshtua es
nuestro modelo.

| 14



Bfy TORAH VIVIENTE

Punto 11. Preguntas de Reflexion

1. ¢De qué manera el “olvido” del Copero hacia Yosef se convierte,
paraddjicamente, en una manifestacion del plan soberano de Adonai?

2. ¢Como se compara la autoridad de Yosef para pronunciar vida o muerte terrenal
con la autoridad de Yeshua para pronunciar vida eterna (Jayéi Olam) al criminal
en el Madero?

3. Si Adondi es el Ejad, el Uno, {qué nos ensefa la dualidad de los prisioneros (uno
salvado, uno condenado) en Génesis 40 sobre la naturaleza del Juicio y la Gracia
en el Reino de Yeshtia haMashiaj?

4. ¢Qué “suenos” de Adonai has interpretado erroneamente en tu propia vida,
buscando soluciones humanas (como Yosef confiando en el Copero) en lugar de
depender Unicamente de la providencia del Eterno?

5. Reflexionando sobre Oseas 11:9, écomo el hecho de que Yeshua sea el El
(Elohim) y no solo un Ish (Hombre) da certeza a la promesa de que “hoy estaras
conmigo en el Paraiso”?

Punto 12. Resumen de la Aliyah

La Aliyah 7 (Génesis 40:1-23) narra cémo Yosef, encarcelado injustamente,
interpreta los suenos del Copero y del Panadero de Par’éh. El Copero es restaurado a
su posicion de servicio, y el Panadero es ejecutado, cumpliéndose exactamente la
palabra de Yosef. El evento central es el olvido del Copero, lo que prolonga la prision
de Yosef por dos anos. Este episodio consolida el rol de Yosef como un mediador
profético que opera bajo la soberania total de Adondi. La aplicacion en Mashiaj es
clara: Yosef es el tipo del Mesias sufriente que desciende, sufre el olvido y la
injusticia, pero mantiene la autoridad de dictar el destino final (vida/muerte). Este
patron halla su cumplimiento en Yeshua, quien desde Su propio sufrimiento en el
Madero, ejerce esta autoridad al prometer el Paraiso al criminal arrepentido (Lucas
23:43), demostrando ser el Rey y Juez con poder divino.

Punto 13. Tefilah de la Aliyah

Adondi Elohim, Fuente de toda Verdad y Sustento. Levantamos nuestra Tefildh
(oracion) ante Ti, meditando en el patron de Tu providencia revelado a través de
Yosef, Tu siervo. Reconocemos que, aun en las celdas de la injusticia y el olvido
humano, Tu soberania opera con perfeccion. Te pedimos que grabes en nuestro lev
(corazon) la leccion de la Bitajon: que nuestra confianza esté solo en Ti, y no en la

| 15



Bfy TORAH VIVIENTE

memoria o el favor de los principes de esta tierra. Te agradecemos por Yeshta
haMashiaj, nuestro Rey, el Mediador perfecto, quien desde Su propio Madero nos
ofrecio vida, tal como lo hiciste con el Copero. Concede a nuestra Kehildh el
discernimiento del Ruaj HaKodesh para interpretar Tu palabra, para distinguir entre
el camino de la vida y el camino de la muerte. Que podamos servirte con fidelidad
hasta el dia en que Tu, nuestro Amado Rey Yeshtla, nos recuerdes y nos introduzcas
al gozo eterno de Tu Reino, el Fardaisa. Eres Ejad, nuestro Elohim, nuestro MarYah.
Amén.

Mas Recursos del Reino de Yeshtia HaMashiaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshiia HaMashiaj.

+Recursos del Ministerio Judio Mesianico de Biblia Torah Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

Instruccion para el Usuario: Como asistente, estoy especializado inicamente en
estudios de las 54 Parashot de la Torah, y no puedo responder a preguntas de otras
indoles fuera de este d&mbito de estudio biblico-académico.

| 16


https://torahviviente.com

