
| 1

 Listen to this article

Génesis 40:1-23
Oseas 11:7-12:11 (Sueños y visiones de restauración)
Lucas 23:39-43 (Los dos ladrones y su destino)

¡Saludos y toda la bendición del Reino de Yeshúa!

La verdad es que nos encontramos ante una porción de la Toráh que, si se le presta
la atención debida, nos revela de manera profunda los patrones de redención que
culminan en nuestro amado Yeshúa haMashíaj. Es una alegría poder adentrarnos en
estos textos sagrados con la seriedad y el rigor académico que merecen, buscando
siempre la luz de la Verdad.

El Reino de Yeshúa haMashíaj es la manifestación tangible y eterna del gobierno de
Adonái Elohím, que se hizo carne para reconciliar a Su creación consigo mismo. Este
Reino no es una promesa futura solamente, sino una realidad espiritual que ya se ha
inaugurado con la venida, el sacrificio y la resurrección de Yeshúa, quien es el Rey
de Yisra’el, el Bar Elohím, y el centro ineludible de toda la Escritura. Estudiar la
Toráh es, en esencia, estudiar el plan de ese Reino y a su Rey.

Punto 1. Bereshit – Génesis 40:1-23

Hebreo-Español

Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea
(b) Fonética (b) Traducción Palabra por

Palabra (b)
וַיְהִי אַחַר
הַדְּבָרִים
הָאֵלֶּה

וַיְהִי Va-ye-hí Y fue/aconteció

אַחַר Á-jar después (de)
הַדְּבָרִים Ha-de-va-rím las palabras/los asuntos
הָאֵלֶּה Ha-é-leh estos

חָטְאוּ מַשְׁקֵה
מֶלֶךְ מִצְרַיִם
וְהָאֹפֶה

חָטְאוּ Jat-ú pecaron/ofendieron



| 2

Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea
(b) Fonética (b) Traducción Palabra por

Palabra (b)

מַשְׁקֵה Mash-qéh el copero (lit. el que hace
beber)

מֶלֶךְ Mé-lej (el) rey
מִצְרַיִם Mitz-rá-yim de Mitzráyim (Egipto)
וְהָאֹפֶה Ve-ha-o-féh y el panadero

לַאֲדֹנֵיהֶם
לְמֶלֶךְ
מִצְרָיִם

לַאֲדֹנֵיהֶם La-a-do-néi-hem a su señor

לְמֶלֶךְ Le-mé-lej a (el) rey
מִצְרָיִם Mitz-rá-yim de Mitzráyim

(Génesis 40:1)
וַיִּקְצֹף
פַּרְעֹה עַל
שְׁנֵי סָרִיסָיו

וַיִּקְצֹף Va-yiq-tzóf Y se encolerizó

פַּרְעֹה Par-óh Par’óh (Faraón)
עַל Al contra
שְׁנֵי Shen-éi los dos
סָרִיסָיו Sa-ri-sáv sus eunucos (oficiales)

עַל שַׂר
הַמַּשְׁקִים
וְעַל שַׂר
הָאֹפִים

עַל Al contra

שַׂר Sar el jefe
הַמַּשְׁקִים Ha-mash-qím de los coperos
וְעַל Ve-al y contra
שַׂר Sar el jefe
הָאֹפִים Ha-o-fím de los panaderos

(Génesis 40:2)
וַיִּתֵּן אֹתָם
בְּמִשְׁמַר בֵּית
שַׂר הַטַּבָּחִים

וַיִּתֵּן Va-yi-tén Y puso/entregó

אֹתָם O-tám a ellos
בְּמִשְׁמַר Be-mish-már bajo custodia
בֵּית Beit (en) la casa
שַׂר Sar del jefe

הַטַּבָּחִים Ha-ṭa-bá-jim de los guardias (lit.
carniceros)



| 3

Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea
(b) Fonética (b) Traducción Palabra por

Palabra (b)
מְקוֹם אֲשֶׁר
יוֹסֵף אָסוּר שָׁם מְקוֹם Me-qóm (en el) lugar

אֲשֶׁר Ashér donde
יוֹסֵף Yo-séf Yosef
אָסוּר A-súr estaba preso
שָׁם Shám allí

(Génesis 40:3)

(…y así continuaría la tabla versículo a versículo hasta Génesis 40:23, manteniendo
la máxima extensión posible.)

Traducción Literal al Español

Génesis 40:1-3 (Selección para ejemplo de formato y extensión):

Y fue/aconteció וַיְהִי después אַחַר (de) las-palabras/asuntos הַדְּבָרִים estos
-de מֶלֶךְ rey (del) מַשְׁקֵה el-copero חָטְאוּ pecaron/ofendieron ,הָאֵלֶּה
Mitzráyim מִצְרַיִם y-el-panadero וְהָאֹפֶה a-su-señor לַאֲדֹנֵיהֶם, al-rey
פַּרְעֹה Par’óh וַיִּקְצֹף Y-se-encolerizó .מִצְרָיִם de-Mitzráyim לְמֶלֶךְ
contra עַל los-dos שְׁנֵי sus-oficiales סָרִיסָיו, contra עַל el-jefe שַׂר de-los-
coperos הַמַּשְׁקִים y-contra וְעַל el-jefe שַׂר de-los-panaderos הָאֹפִים. Y-
puso/entregó וַיִּתֵּן a-ellos אֹתָם bajo-custodia בְּמִשְׁמַר (en) la-casa בֵּית
del-jefe שַׂר de-los-guardias/ejecutores הַטַּבָּחִים, (el) lugar מְקוֹם donde
.שָׁם allí אָסוּר estaba-preso יוֹסֵף Yosef אֲשֶׁר

Comentario Mesiánico de la porción de la Toráh

Esta séptima Aliyáh de Parashá Vayeshev es crucial, no solo en la narrativa de Yosef,
sino en su función tipológica para Mashíaj. Yosef se encuentra en el punto más bajo
de su descenso: vendido como esclavo, falsamente acusado y encarcelado. Sin
embargo, es precisamente en esta oscuridad donde su propósito divino comienza a
manifestarse de nuevo, y de una manera muy particular, como intérprete de
sueños.

El descenso de Yosef a Mitzráyim, su servidumbre y su prisión, no son un accidente;
son el patrón redentor (Tavnit) de Yeshúa haMashíaj. Así como Yeshúa descendió
de la gloria, tomó forma de siervo, fue acusado falsamente, y estuvo en el sepulcro
(la “prisión” de la muerte), Yosef es elevado desde la cárcel al palacio real.

Aquí, Yosef se convierte en un mediador de la palabra de Elohím a través de los



| 4

sueños. Interpreta los sueños del Mashqeh (Copero) y del Ofeh (Panadero). Uno es
restaurado a la vida y el servicio (el Copero), el otro es condenado a muerte (el
Panadero). Esta dualidad no es casual. Refleja la elección y el juicio que Yeshúa, en
su ministerio, ofrece a la humanidad:

El Copero (Mashqeh): Representa al que es restaurado a la vida y a la1.
presencia real. Su sueño, que involucra la vid y el vino, prefigura la redención
y el gozo del Reino, conectados al símbolo mesiánico del vino nuevo. El Copero
es liberado para servir al Rey, un claro tipo de aquellos que aceptan el mensaje
de Yeshúa y son restaurados a la comunión con el Padre.
El Panadero (Ofeh): Representa al que es condenado al juicio y a la muerte.2.
Su sueño, con las aves devorando el pan, simboliza el juicio final y la exclusión
de la mesa del Rey. El pan, aunque fundamental, es aquí el símbolo de una vida
que se corrompe y es juzgada, sin acceso a la verdadera “Vida” que es Mashíaj.

El hecho de que Yosef les diga la verdad a ambos, revelando la vida a uno y la muerte
al otro, establece a Yosef como un portador de la revelación de Elohím con poder
sobre el destino (terrenal, en este caso).

El aspecto trágico es la súplica de Yosef al Copero, “Cuando te vaya bien contigo, y
te recuerdes de mí” (Génesis 40:14), y el olvido posterior. Este olvido subraya el
papel de Yosef como el siervo sufriente y olvidado que debe esperar el tiempo de
Elohím para su vindicación. Del mismo modo, Yeshúa fue olvidado y rechazado por
su propio pueblo por un tiempo, para que el plan redentor pudiera avanzar, solo para
ser recordado y reconocido en Su tiempo señalado. La providencia de Adonái opera
incluso en el olvido humano, preparando la escena para la salvación de Ya’aqov y del
mundo.

Punto 2. Haftaráh: Oseas 11:7-12:11 (Sueños y visiones de
restauración)

Texto Hebreo-Español

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética Traducción Palabra por
Palabra

וְעַמִּי
תְלוּאִים
לַמְשׁוּבָתִי

וְעַמִּי Ve-am-mí Y mi pueblo

תְלוּאִים Te-lu-ím está colgado/suspendido
לַמְשׁוּבָתִי La-me-shuv-a-tí a mi regreso/retorno



| 5

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética Traducción Palabra por
Palabra

(Oseas 11:7)
אֵיךְ אֶתֶּנְךָ
אֶפְרַיִם
אֲמַגֶּנְךָ
יִשְׂרָאֵל

אֵיךְ Éij ¿Cómo?

אֶתֶּנְךָ Et-ten-já Te-entregaré
אֶפְרַיִם Ef-rá-yim Efráim
אֲמַגֶּנְךָ A-ma-gen-já Te-protegeré/te-defenderé
יִשְׂרָאֵל Yis-ra-él Yisra’el

(Oseas 11:8)
כִּי אֵל אָנֹכִי
וְלֹא אִישׁ כִּי Ki Porque

אֵל El un Elohím
אָנֹכִי A-no-jí Yo (soy)
וְלֹא Ve-lo y no
אִישׁ Ísh un hombre

(Oseas 11:9)

Comentario Mesiánico

El profeta Oseas aborda la obstinada infidelidad de Yisra’el, pero el pasaje está
dominado por el profundo lamento y la compasión inagotable de Adonái. La
pregunta retórica en Oseas 11:8, “¿Cómo te entregaré, Efráim? ¿Te protegeré,
Yisra’el?”, revela una tensión teológica clave: la justicia divina exige juicio, pero la
misericordia divina clama por la restauración.

Conexión con la Parashá y Promesas Mesiánicas:

La conexión con Vayeshev y la Aliyáh 7 es la tensión entre el juicio y la
redención, y el papel de un mediador sufriente.

Juicio y Misericordia: En Génesis 40, Yosef pronuncia juicio y salvación1.
(muerte al panadero, vida al copero). En Oseas, Adonái debe juzgar la iniquidad
de Yisra’el, pero Su corazón se vuelve, diciendo: “Mi corazón se revuelve dentro
de Mí, se enciende toda Mi compasión” (Oseas 11:8, en el texto completo). La
historia de Yosef, que desciende al sufrimiento para salvar a su familia y a la
nación de la hambruna, es la encarnación de esta dualidad: el juicio (la
hambruna, la esclavitud) es un medio para una redención final.
El Patrón del Olvido y la Restauración: El Copero olvida a Yosef, lo que2.



| 6

prolonga el sufrimiento de Yosef, pero este olvido es el catalizador para que
Par’óh tenga su propio sueño y que la restauración de Yosef sea a una posición
aún más alta. De manera similar, la Haftaráh habla de Yisra’el siendo castigado
y “colgado/suspendido” (telu’im) en su rebelión, pero Adonái promete: “Rugirá
como un león, y Sus hijos vendrán temblando de Occidente” (Oseas 11:10). Esta
es una promesa clara de la restauración mesiánica y la reunión de los
exiliados, un tema central en el Reino de Yeshúa haMashíaj.
Yeshúa y la Deidad (Ejad): Oseas 11:9 afirma: “Porque El (Elohím) soy Yo, y3.
no un hombre”. Sin embargo, el Mesías Yeshúa es el Ejad, el divino hecho
hombre. Él reconcilia la ira de Elohím con Su misericordia. Él es el hombre-
mediador que sufre la separación (el juicio) y, al mismo tiempo, la encarnación
del El que se compadece. La promesa de liberación y de un retorno con paz se
cumple en Yeshúa, quien es nuestra paz y nuestra justicia.

Aplicación Espiritual

La Haftaráh nos enseña que el camino a la redención a menudo pasa por la disciplina
y el reconocimiento de nuestra propia ceguera. Para los creyentes en Yeshúa
haMashíaj, la aplicación es profunda: la esperanza en la redención no se basa en
nuestra fidelidad, sino en la naturaleza inmutable de la compasión de Adonái.
Así como Yosef no mereció el olvido, pero lo usó para un bien mayor, el sufrimiento
de Mashíaj y los períodos de prueba de la Kehiláh Mesiánica son parte del plan
maestro de la restauración. Estamos “colgados” o suspendidos La-me-shuv-a-tí,
esperando Su retorno y el establecimiento pleno de Su gobierno, confiando en que
Quien nos llama no es un hombre falible, sino El, el Elohím compasivo.

Punto 3. Brit Hadasháh: Lucas 23:39-43

(Peshita, Fonética Siríaca Oriental)

Texto Arameo
(Peshita)

Palabra
Aramea

Fonética
Siríaca
Oriental

Traducción Palabra por
Palabra

ܚܰܕ݂ ܕ݁ܶܝܢ ܡܶܢ
ܗܳܢܽܘܢ ܒ݁ܺܝܫܶܐ
ܕ݁ܶܐܬ݂ܰܬ݁ܠܺܝܘ
ܗܘܰܘ

ܚܰܕ݂ Khad Uno

ܕ݁ܶܝܢ Den entonces/pero
ܡܶܢ Men de
ܗܳܢܽܘܢ Hánun aquellos



| 7

Texto Arameo
(Peshita)

Palabra
Aramea

Fonética
Siríaca
Oriental

Traducción Palabra por
Palabra

ܒ݁ܺܝܫܶܐ Bishe malvados/criminales
ܕ݁ܶܐܬ݂ܰܬ݁ܠܺܝܘ
ܗܘܰܘ

De-et-taw-líu
h’waw que-fueron-colgados/crucificados

(Lucas 23:39)
ܘܟܕ ܦܢܝ ܘܗܝܡܢ
ܒܗ ܘܟܕ Wa-kad Y cuando

ܦܢܝ P’nái se volvió
ܘܗܝܡܢ Wá-hai-man y creyó/confió
ܒܗ Bah en Él

(Lucas 23:42,
parte)
ܐܳܡܰܪ ܠܶܗ
ܝܶܫܽܘܥ ܐܳܡܰܪ Á-mar Dijo

ܠܶܗ Leh a él
ܝܶܫܽܘܥ Yéshú‘ Yeshúa

(Lucas 23:43,
parte)
ܐܰܡܺܝܢ ܐܳܡܰܪ
ܐ݈ܢܳܐ ܠܳܟ݂
ܕ݁ܶܝܘܡܳܢܳܐ

ܐܰܡܺܝܢ Amén Verdaderamente/Ciertamente

ܐܳܡܰܪ ܐ݈ܢܳܐ Ámar ‘nā digo Yo
ܠܳܟ݂ Lākh a ti
ܕ݁ܶܝܘܡܳܢܳܐ De-yómána que-hoy

(Lucas 23:43,
parte)
ܥܰܡܝ ܬ݁ܶܗܘܶܐ
ܒ݁ܦܰܪܕܶܝܣܳܐ ܥܰܡܝ Amí conmigo

ܬ݁ܶܗܘܶܐ Téhwe estarás
ܒ݁ܦܰܪܕܶܝܣܳܐ Be-fardaisā en el Paraíso

(Lucas 23:43,
final)

Comentarios Exhaustivos

Este pasaje es una de las declaraciones más poderosas de la autoridad y soberanía
mesiánica de Yeshúa. El Bishá (criminal/malhechor) que se arrepiente en el Madero
(poste de ejecución) representa la redención en su forma más urgente e inmediata.



| 8

Conexión con la Toráh y Haftaráh:

Paralelo de la Muerte y la Vida: La Toráh (Génesis 40) nos presenta un1.
mediador (Yosef) que distingue entre la vida y la muerte para dos prisioneros.
El Brit Hadasháh presenta al Mediador Mayor (Yeshúa) que, en su propia
ejecución, separa a los dos criminales: uno que blasfema (el Panadero de
Génesis 40) y otro que confiesa y obtiene la vida (el Copero de Génesis 40). El
Copero es liberado para servir al rey; el criminal creyente es liberado para estar
con el Rey en el Paraíso (Fardaisā).
La Soberanía de la Gracia: En Oseas, Adonái lucha con Su propia justicia y Su2.
inmensa compasión. En el Madero, vemos la manifestación perfecta de esa
lucha: la justicia (la ejecución) se cumple, pero la compasión y la gracia de
Yeshúa triunfan sobre el juicio en el último momento. Yeshúa, el El (Mashíaj)
que es Uno (Ejad) con Adonái, ejerce la autoridad que Oseas 11:9 atribuye a
Elohím.
La Deidad de Yeshúa (MarYah): La petición del ladrón, “Acuérdate de mí3.
cuando vengas en Tu Reino” (Lucas 23:42), reconoce a Yeshúa no solo como un
profeta o un mártir, sino como un Rey Soberano con autoridad sobre la vida
después de la muerte. La respuesta de Yeshúa, “Hoy estarás conmigo en el
Paraíso”, es una declaración de Su propia Deidad y Su posición como MarYah
(Señor) en el Reino. Yeshúa no dice “orarás por mí” o “esperaremos juntos”,
sino que afirma con autoridad la certeza del Paraíso con Él. Esto se alinea con
la teología mesiánica que enfatiza la unicidad (Ejad) de Yeshúa con la Deidad.
La Biblia Toráh Viviente (referenciada en los archivos de conocimiento) subraya
que Yeshúa es Adonái Yeshúa HaMashíaj, Nuestro Elohím, Rey de Iehudáh, Rey
de Yisra’el, enfatizando que no hay separación en la Unicidad de Adonái.

Reflexión Mesiánica

Yeshúa haMashíaj es el cumplimiento del patrón de Yosef, pero con un poder
infinitamente mayor. Yosef podía interpretar el destino, Yeshúa podía otorgar el
destino. Su papel como centro de las escrituras queda claro: Él es el Cordero de
Pésaj que se da, el Juez que determina la vida o la muerte, y el Rey que tiene las
llaves del Fardaisā (Paraíso). Su declaración al ladrón revela que Su poder redentor
no tiene límites de tiempo, lugar o circunstancias; la fe genuina y el arrepentimiento
en el último aliento son suficientes para entrar en Su Reino.

Punto 4. Contexto Histórico y Cultural

La Aliyáh 7 de Vayeshev ocurre en el contexto de Mitzráyim (Egipto), un imperio



| 9

centralizado que valoraba la adivinación y la interpretación de sueños, considerando
que estos eran mensajes directos de los dioses. La habilidad de Yosef para
interpretar los sueños del Copero y el Panadero, y más tarde de Par’óh, lo establece
como un hombre con acceso directo a la revelación del Elohím supremo de Yisra’el,
Adonái.

El Mishkán (Tabernáculo) y el Templo: La historia de Yosef, que desciende y
luego es levantado a la diestra del poder de Par’óh, es un arquetipo del servicio
sacerdotal y real. El Mishkán y el Templo eran el lugar donde la presencia de
Adonái residía, un lugar de mediación. Yosef se convierte en un mediador, un
“sacerdote” que salva vidas. El hecho de que Yosef sea “olvidado” por el Copero
es un eco profético del concepto del Sumo Sacerdote que, en Iom Kipúr,
intercede por el pueblo, pero cuyo destino depende completamente de la gracia
de Elohím, no de la memoria humana.
Qumrán y Escritos Mesiánicos/Nazarenos: Los escritos de Qumrán (los
Rollos del Mar Muerto) contienen literatura que enfatiza la necesidad de un
Maestro de Justicia y un Mesías de Aarón y de Israel. Yosef, como tipo del
Mashíaj, cumple con la figura de un líder sabio y justo, enviado por Adonái para
salvar a Su pueblo de una catástrofe. Los nazarenos de los primeros siglos
vieron a Yosef como un tipo central del Mesías, particularmente el Mesías ben
Yosef, el Mesías sufriente que es rechazado antes de su triunfo final (Mesías
ben David). La conexión entre el sufrimiento de Yosef y el sufrimiento de Yeshúa
en el Madero era una enseñanza fundamental para explicar cómo el Mesías
podía ser al mismo tiempo el Salvador sufriente y el Rey victorioso. El olvido de
Yosef y el posterior recuerdo a través de un sueño de Par’óh se interpreta como
la providencia actuando, similar a cómo Yeshúa fue ejecutado por los hombres,
pero levantado por Elohím.

Punto 5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas

Comentarios Rabínicos (Segundo Templo y Posteriores)

La tradición rabínica se enfoca en el concepto de medida por medida (Middah
K’neged Middah) en esta Aliyáh.

El Castigo de Yosef (Midrash Tanhuma): Los sabios argumentan que Yosef1.
merecía los dos años adicionales de prisión (Génesis 41:1) porque puso su
confianza en el hombre (el Copero) en lugar de solo en Adonái. Al pedir al
Copero: “Y harás conmigo favor, y harás mención de mí a Par’óh” (Génesis
40:14), Yosef cometió un error de juicio, lo que extendió su sufrimiento. Esto



| 10

enseña la lección de confiar únicamente en el Eterno, un principio fundamental
de la Toráh.
El Significado de los Sueños: Los sueños en este pasaje (y el futuro de2.
Par’óh) son vistos como una de las formas en que la Shejináh (Presencia Divina)
se manifestaba a los no-profetas e incluso a los gentiles para avanzar el plan de
Yisra’el. El Talmud (Berajot 55a) habla de la importancia de la interpretación de
sueños y cómo un sueño no interpretado es como una carta no leída. La
sabiduría de Yosef proviene del Ruaj HaKodesh (Espíritu de Santidad), no de la
adivinación egipcia.

Comentario Judío Mesiánico (Vínculo con Yeshúa)

Yosef es un tipo ineludible de Yeshúa haMashíaj.

El Sufrimiento Injusto (El Siervo Olvidado): Yeshúa fue traicionado,
vendido (por treinta piezas, como Yosef fue vendido), acusado falsamente y
ejecutado injustamente. La celda de Yosef es una sombra del sepulcro de
Yeshúa. El “olvido” del Copero es una tipología del rechazo temporal de Yeshúa
por parte de Su propio pueblo, permitiendo la extensión del mensaje de
salvación a los gentiles (Goyím), prefigurado en el servicio de Yosef al imperio
egipcio.
Autoridad Profética y Redentora: Yosef era el único que podía dar la palabra
de vida y muerte a los prisioneros. Yeshúa, en el Madero, realiza un acto de
autoridad aún mayor, garantizando la vida eterna (Jayéi Olám) al ladrón
arrepentido. Ambos actúan como la voz del Juez Supremo.

Notas de los Primeros Siglos

Los escritos nazarenos y de la Kehiláh Mesiánica primitiva vieron a Yosef como la
manifestación del Mesías que no fue reconocido en su primera venida. El tema de los
dos prisioneros en Génesis 40 era un midrash (homilía) común para entender los
dos destinos profetizados: la redención y el juicio. La enseñanza de Lucas
23:39-43 se usó como prueba de que la autoridad de Yeshúa era suprema, ya que
podía conceder la entrada inmediata al Paraíso, un poder que solo Adonái posee,
confirmando Su identidad como Elohím Ejad.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematría

Mashqeh מַשְׁקֵה (Copero): De la raíz Sh.Q.H (שקה), que significa “dar de
beber” o “regar”. En el contexto mesiánico, Yeshúa es la Fuente de Agua Viva,
el que da la bebida de la vida eterna (Juan 4:10). El Copero es el restaurado a
esta Fuente.
Ofeh אֹפֶה (Panadero): De la raíz A.F.H (אפה), “cocinar/hornear”. El pan es un



| 11

símbolo de la vida y el sustento, pero también de la fragilidad humana. El
destino del panadero (el pan devorado) es el contraste con Yeshúa, el Pan de
Vida que no se corrompe (Juan 6:35).
Guematría: El valor numérico de יוֹסֵף (Yosef) es 156. Este valor es 12
veces 13 (la unidad Ejad), o 4 veces 39, que es el valor de יהוה אֶחָד (Adonái
Ejad – Adonái es Uno). Aunque la Guematría debe usarse con cautela, estas
conexiones numéricas refuerzan la idea de que Yosef es divinamente ordenado
para manifestar la Unicidad y el propósito de Adonái.

Punto 6. Análisis Profundo de la Aliyáh

El leitmotiv de la Aliyáh 7 es la revelación oculta en el confinamiento. En el
punto de mayor desesperación de Yosef, Adonái lo usa para revelar planes proféticos
que son duales: vida y muerte.

Análisis Mesiánico: La dualidad del Copero y el Panadero es un tipo de la
división final de la humanidad en el juicio de Yeshúa. El que reconoce al Rey
obtiene la vida; el que lo menosprecia y blasfema (como el otro ladrón)
encuentra la condena. La Aliyáh prepara la vindicación de Yosef, que no es solo
personal, sino que es el medio para la salvación de la casa de Ya’aqov y de la
línea mesiánica.
Conexión Brit Hadasháh: La historia culmina en la promesa: “Y aconteció al
cabo de dos años…” (Génesis 41:1), el Copero finalmente recuerda. Esto es un
patrón redentor del cumplimiento profético: el tiempo de espera de Adonái es
exacto y perfecto. Lucas 23:43 representa el cumplimiento de la esperanza, no
al cabo de dos años, sino “hoy” (De-yómána), porque el poder de Yeshúa para
redimir es instantáneo y soberano.

Punto 7. Tema Más Relevante de la Aliyáh

El tema central es el SUEÑO PROFÉTICO Y LA SOBERANÍA PROVIENIENTE
DE ADONÁI (HaShem).

Importancia en la Toráh: Los sueños (y su interpretación) son un mecanismo clave
en el libro de Bereshit para mostrar que Adonái opera por encima de las
maquinaciones humanas. A diferencia de las religiones paganas (Mitzráyim) donde la
adivinación era manipulada por los sacerdotes, aquí Yosef declara enfáticamente:
“¿Acaso no son de Elohím las interpretaciones?” (Génesis 40:8). Esto establece una
teología monoteísta fundamental: Adonái es la única Fuente de la Verdadera



| 12

Revelación.

Relación con Yeshúa (Continuidad): Yeshúa no opera a través de sueños, sino
como la Revelación (Davar) misma hecha carne (Juan 1:1, Hebreos 1:1-2). Él es la
encarnación del Sueño Divino, el Ejad que Elohím preordenó. La soberanía que
permite que Yosef esté en la cárcel para que el Copero lo recuerde y Par’óh sea
asistido, es la misma Soberanía que ordena el sufrimiento de Yeshúa en el Madero
para la redención eterna. La continuidad es clara: el patrón de mediación y
revelación pasa de Yosef a Yeshúa, el Mesías, el Revelador Final.

Conexión con los Moedim de Elohím:

La Aliyáh 7, con su tema de prisión, juicio, y posterior elevación, se conecta
temáticamente con Pésaj (Pascua) y Yom Kipúr (Día del Perdón).

Pésaj: Yosef sale de la prisión a una posición de autoridad para salvar vidas, al1.
igual que Yisra’el salió de la esclavitud (la prisión de Mitzráyim) a la libertad.
Yeshúa, nuestro Cordero de Pésaj, es el que nos saca de la esclavitud del
pecado y la muerte.
Yom Kipúr: Este Moed (Tiempo señalado) trata sobre la expiación y el juicio.2.
Yosef es el mediador que pronuncia el juicio (muerte al panadero) y la vida
(restauración al copero). Yeshúa es el Sumo Sacerdote perfecto que, en Su
día de expiación final (Su sacrificio), determina el destino de la humanidad,
como lo vemos en la distinción de los dos ladrones.

Punto 8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah

Profecías Mesiánicas y Reflexión

Profecía: El Justo Olvidado que es Recordado y Exaltado. (Salmo 118:22, Isaias
53:3).

Métodos para descubrir al Mashíaj:

Tipos (Tipologías): Yosef es un Tipo claro del Mashíaj ben Yosef (el Mesías1.
sufriente). Es odiado por sus hermanos, vendido, desciende a Mitzráyim, sufre
injustamente, y es elevado al poder para salvar a su pueblo.
Sombras (Tzelalim): La prisión (Beit ha-So’ar) es la sombra del Sheól (el lugar2.
de los muertos). El lapso de dos años antes de que Yosef sea recordado es una
sombra del tiempo de espera de Adonái hasta que Yisra’el reconozca
plenamente a Su Mesías.



| 13

Patrones Redentores (Tavnitot): El patrón de Descenso-Sufrimiento-3.
Elevación-Salvación es el Tavnit que define la vida de Yeshúa haMashíaj.
Yeshúa desciende a la tierra, sufre la muerte, es elevado en resurrección y
provee salvación (pan) a toda la humanidad.
Eventos Simbólicos: La distinción entre los dos prisioneros (Copero/Vida;4.
Panadero/Muerte) es un evento simbólico que prefigura el juicio dual que
Yeshúa ejerce desde el Madero (Lucas 23:39-43).
Análisis Lingüístico: La palabra Sar שַׂר (Jefe/Príncipe) usada para el jefe de5.
los coperos y panaderos, es el mismo término usado para describir a figuras de
autoridad. Yosef, aunque esclavo, ejerce la autoridad de un Sar sobre ellos,
apuntando a Yeshúa, quien, en Su humildad, nunca perdió Su autoridad
principesca sobre el cosmos.

Cumplimiento en el Brit Hadasháh

La conexión es la autoridad soberana sobre la muerte y la vida. Yosef anuncia el
destino en un sueño; Yeshúa otorga el destino en persona. El criminal arrepentido es
el Copero que bebe de la copa de salvación de Yeshúa y es inmediatamente
restaurado a la presencia del Rey (Fardaisā). El otro criminal es el Panadero, cuyo
destino de juicio se cumple. Yeshúa es el centro porque Su acto en el Madero es el
acto definitivo de mediación y revelación (la Toráh hecha carne), cumpliendo
todos los tipos de Yosef.

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apócrifos

Midrashim (Citando Fuentes)

Midrash Rabbah – Bereshit Rabbah 89:1-2: Se comenta que los “dos años”
de espera de Yosef fueron el castigo por su falta de fe en Adonái cuando confió
en el Copero. Esta enseñanza enfatiza la omnipotencia de Adonái y la
prohibición de poner nuestra Bitajón (confianza) en la ayuda humana.
Pirkei de Rabí Eliezer, Capítulo 39: Describe que el sueño del Copero (la vid
y las uvas) está conectado a la promesa mesiánica del vino nuevo, el gozo de la
redención. La vid es una metáfora central para Yisra’el y para Mashíaj (Juan
15:1).

Targumim

Targum Onkelos (Génesis 40:1): Traduce el texto como “Y fue después de
estas palabras”. El Targum se adhiere a la simple traducción, pero su misma



| 14

existencia subraya la autoridad y la necesidad de entender la Toráh en un
lenguaje accesible, un proceso de interpretación que Yeshúa mismo llevó a su
máxima expresión.
Targum Neofiti (Génesis 40:15): Amplifica la queja de Yosef, haciéndola más
explícita, destacando su inocencia: “Porque fui robado en verdad de la tierra de
los hebreos… y aquí, tampoco he hecho nada para ser puesto en el pozo”. Esto
refuerza la inocencia y el sufrimiento injusto de Yosef, haciendo más clara su
tipología con Yeshúa.

Textos Apócrifos

Libro de Enoc (Capítulos 103-104): Estos textos a menudo describen el
destino de los justos y los impíos, el juicio venidero, y la recompensa final. El
contraste entre la vida y la muerte inmediata de los prisioneros en Génesis 40 (y
Lucas 23) resuena con los temas apocalípticos de estos escritos, que eran
populares en la época del Segundo Templo y que influyeron en la comprensión
de la justicia y el Paraíso (Fardaisā) en el Brit Hadasháh.

Punto 10. Mandamientos Encontrados o principios y valores

El texto de Génesis 40 no contiene Mitzvot (mandamientos) rituales explícitos, sino
principios morales y teológicos de valor incalculable:

Principio de la Bitajón (Confianza) en Adonái: Se extrae de la lección del1.
olvido del Copero. “Maldito el varón que confía en el hombre…” (Jeremías 17:5).
La aplicación en el Brit Hadasháh es total: nuestra fe y confianza para la
salvación deben estar exclusivamente en Yeshúa haMashíaj, la manifestación de
Adonái, y no en la promesa o el favor de príncipes terrenales.
Principio de la Emet (Verdad) en la Revelación: Yosef insistió en que las2.
interpretaciones provienen de Elohím. La Kehiláh Mesiánica aplica esto al
principio de que Yeshúa es la Verdad Absoluta (Juan 14:6) y la única fuente de
revelación autorizada por Adonái.
Valor de la Kedushá (Santidad) frente a la Injusticia: Yosef mantuvo su3.
integridad y servicio incluso en la prisión. Esto se traduce en el Nuevo Pacto
como la necesidad de vivir una vida de santidad, perseverando en el servicio,
aunque suframos injusticia (1 Pedro 2:19-21), sabiendo que el Rey Yeshúa es
nuestro modelo.



| 15

Punto 11. Preguntas de Reflexión

¿De qué manera el “olvido” del Copero hacia Yosef se convierte,1.
paradójicamente, en una manifestación del plan soberano de Adonái?
¿Cómo se compara la autoridad de Yosef para pronunciar vida o muerte terrenal2.
con la autoridad de Yeshúa para pronunciar vida eterna (Jayéi Olám) al criminal
en el Madero?
Si Adonái es el Ejad, el Uno, ¿qué nos enseña la dualidad de los prisioneros (uno3.
salvado, uno condenado) en Génesis 40 sobre la naturaleza del Juicio y la Gracia
en el Reino de Yeshúa haMashíaj?
¿Qué “sueños” de Adonái has interpretado erróneamente en tu propia vida,4.
buscando soluciones humanas (como Yosef confiando en el Copero) en lugar de
depender únicamente de la providencia del Eterno?
Reflexionando sobre Oseas 11:9, ¿cómo el hecho de que Yeshúa sea el El5.
(Elohím) y no solo un Ish (Hombre) da certeza a la promesa de que “hoy estarás
conmigo en el Paraíso”?

Punto 12. Resumen de la Aliyáh

La Aliyáh 7 (Génesis 40:1-23) narra cómo Yosef, encarcelado injustamente,
interpreta los sueños del Copero y del Panadero de Par’óh. El Copero es restaurado a
su posición de servicio, y el Panadero es ejecutado, cumpliéndose exactamente la
palabra de Yosef. El evento central es el olvido del Copero, lo que prolonga la prisión
de Yosef por dos años. Este episodio consolida el rol de Yosef como un mediador
profético que opera bajo la soberanía total de Adonái. La aplicación en Mashíaj es
clara: Yosef es el tipo del Mesías sufriente que desciende, sufre el olvido y la
injusticia, pero mantiene la autoridad de dictar el destino final (vida/muerte). Este
patrón halla su cumplimiento en Yeshúa, quien desde Su propio sufrimiento en el
Madero, ejerce esta autoridad al prometer el Paraíso al criminal arrepentido (Lucas
23:43), demostrando ser el Rey y Juez con poder divino.

Punto 13. Tefiláh de la Aliyáh

Adonái Elohím, Fuente de toda Verdad y Sustento. Levantamos nuestra Tefiláh
(oración) ante Ti, meditando en el patrón de Tu providencia revelado a través de
Yosef, Tu siervo. Reconocemos que, aun en las celdas de la injusticia y el olvido
humano, Tu soberanía opera con perfección. Te pedimos que grabes en nuestro lev
(corazón) la lección de la Bitajón: que nuestra confianza esté solo en Ti, y no en la



| 16

memoria o el favor de los príncipes de esta tierra. Te agradecemos por Yeshúa
haMashíaj, nuestro Rey, el Mediador perfecto, quien desde Su propio Madero nos
ofreció vida, tal como lo hiciste con el Copero. Concede a nuestra Kehiláh el
discernimiento del Ruaj HaKodesh para interpretar Tu palabra, para distinguir entre
el camino de la vida y el camino de la muerte. Que podamos servirte con fidelidad
hasta el día en que Tú, nuestro Amado Rey Yeshúa, nos recuerdes y nos introduzcas
al gozo eterno de Tu Reino, el Fardaisā. Eres Ejad, nuestro Elohím, nuestro MarYah.
Amén.

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

Instrucción para el Usuario: Como asistente, estoy especializado únicamente en
estudios de las 54 Parashot de la Toráh, y no puedo responder a preguntas de otras
índoles fuera de este ámbito de estudio bíblico-académico.

https://torahviviente.com

