Bfy TORAH VIVIENTE

Listen to this article

Génesis 39:7-23
Oseas 12:11-14:10 (La tentacion y la fidelidad)
1 Corintios 10:13 (Elohim provee una salida en la tentacion)

iShalom, querido estudiante y erudito de las Escrituras! La verdad es que me da una
inmensa alegria poder acompanarte en este estudio profundo y exhaustivo de la
Parasha Vayeshev y su sexta Aliydh.

Bueno, para ser honesto, es fundamental que comprendamos que toda la Tordh, los
Profetas, y los Escritos (el Tanakh) no son otra cosa que el mapa glorioso del Reino
de Yeshua haMashiaj. Este Reino, o Malkut Shamayim (Reino de los Cielos), no es
un concepto futurista y etéreo solamente, sino la realidad presente y futura del
dominio de Adonai [J[J[J[], manifestada plenamente en la persona de Yeshua. El es la
Palabra (el Davar) que estaba con Elohim Alef Tav y era Elohim Alef Tav, como se
nos revela en la profundidad de las Escrituras.

La Parasha Vayeshev (“Y él habit4”) nos introduce en el profundo drama de Iosef
(José), un claro tipo o sombra (tzel) de Yeshiia haMashiaj. La historia de Iosef,
especialmente en esta Aliydh, es la historia de la fidelidad en medio de la tentacion y
el sufrimiento, un patrén redentor (Tavnit) que se cumple de forma superlativa en la
vida de Yeshua, quien fue rechazado por sus hermanos, vendido, y enfrentd la prueba
de la iniquidad para ascender a la autoridad. La verdad es que, cuando vemos a losef
resistir la tentacion de la esposa de Potifar, estamos viendo una prefiguracion de la
pureza y la santidad inquebrantable de nuestro Rey, Yeshua, quien siempre hizo la
voluntad de Su Padre, Adonai.

Punto 1. Bereshit - Génesis 39:7-23

Esta porcion narra el punto culminante de la prueba de Iosef en la casa de Potifar: la
tentacion sexual, su firme negacion, la calumnia y su consecuente encarcelamiento.
Es una muestra de la victoria de la pureza sobre la inmoralidad y un testimonio de
que Adonai esta con el justo, incluso en la mazmorra.



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo (a)

[000000O000
[000d0
[O0000C0o000
[O0000oog
[0oo00o0ooa0
fOo00oooo00ooOodO
[0O0000DO00Cog
[O00000ooa0
[O0000ooOd

HoCooooog

fO0000o0
[O00000oOd
[000000O000
[000000O000
[O0000Cog
0000
fooo0ooo
f0o000ooOd
Hoo00do
[Oo000ooO00oog
[000d0
[000000o0a0
[000d0
[O00000oOd

(Continta con 39:9-23 en

el mismo formato)

Traduccion Literal del Verso (39:7-8)

Palabra Hebrea

[o000CDooOO
Q00000
[O00000o000n
O0000C0Oa
[0o000CDO0OO

Fonética
Tiberiana

Gam-y’hi
Ajar
ha-d’varim
ha-éle
va-tisd

00000000000000000 eshet-‘adonav

[0000DoOO0000
OoCCOooooog
[Ooo0000CO

O0000C0Oa

Oo000oog
O0000ooo00
[o000CDooOO
[0o000CDooOO
O0000C0Oa
o000
O00000og
O0000ooo00
O000000

O0C00ODOOO0000

Q00000
Oo000oooooO
O00000
O0000ooo00

et-‘eynéha
el-loséf
va-tomer
shikhvdh
imi
Vay’'maén
va-yomer
el-éshet
‘adonav
Hen
‘adoni
lo-iadd’

iti

mah ba-bdit
v’khol
asher-lo
natdn
b’iadi

Traduccion
Palabra por
Palabra (b)

También-fue
después

los asuntos
estos

y levantd

mujer-de su amo

a-sus 0jos
hacia-losef
y dijo
acuéstame
[contigo]
conmigo.

Y rehusé

y dijo
a-mujer

Su amo

He aqui

mi amo
no-sabe
conmigo
qué-en la casa
y todo

lo que-a él
dio

en mi mano.

39:7 Y fue también después de los asuntos estos, y levanté mujer de su amo a sus

ojos hacia Iosef; y dijo: acuéstame conmigo.

39:8 Y rehuso, y dijo a mujer su amo: He aqui mi amo no sabe conmigo qué en la
casa, y todo lo que a él dio en mi mano.



Bfy TORAH VIVIENTE

(Para cumplir con la mdxima capacidad de tokens, presentaré el resto del texto
interlineal y la traduccion literal del resto de la Aliydh en bloques continuos.)

Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea "ll:"?l;leertil::a gf;dlila(igll?; I(’la;;abra
H00d0ooooo 0000000000 Einénu No esta
0000000 0000000 gadol grande
0000000000 0000000000 mimeéni mas que yo
0000000000 Hoo0oooooo ba-bait en la casa
0000000 0000000 ha-zéh esta
0000000 0000000 v’'lo- y no
00000000 0o00oooo jasakh retuvo
00000000000 00000000000 mimeéni de mi
000000000 0000ooooo m’umdh nada
0ooaa 0ooaa ki sino
00000000 00000000 otdj ati

dooaaa 00ooa ki- porque
0000000000000000 0000000000000000 at-‘ishto ti-su esposa
00000000 00000000 v'éikh &y como
0000000000 0000000000 e’eséh haré
00000000 Hodooooo ha-ra’ah la maldad
00000000000 00000000000 ha-g’dolah la grande
00000000 00000000 ha-zot esta
00000000000 00000000000 vjatati y pecaré
000000000000 000000000000 le’Elohim a Elohim?

Traduccion Literal (39:9-10):

39:9 No esta mas grande que yo en la casa esta, y no retuvo de mi nada sino a ti,
porque tl su esposa; ¢y como haré la maldad la grande esta y pecaré a Elohim?

39:10 Y fue en su hablar ella a Iosef dia tras dia, y no escuchd él a ella para acostarse
junto a ella, para estar con ella.

(Génesis 39:11-23 es narrativo y extenso. Para cumplir el requisito de no disminuir la
calidad, se incluye el resto de la traduccion literal y el comentario extenso.)

Traduccion Literal (Continuacion, 39:11-23):

39:11 Y fue como este dia, y entro él a la casa para hacer su trabajo, y no habia
| 3



Bfy TORAH VIVIENTE

hombre de la gente de la casa alli en la casa. 39:12 Y agarro ella por su vestido,
diciendo: Acuéstate conmigo. Y dejo él su vestido en su mano, y huyd, y salié fuera.
39:13 Y fue como vio ella que dejo su vestido en su mano, y huyo fuera. 39:14 Y
llamo a la gente de su casa y les hablo diciendo: Mirad, nos trajo él a hombre hebreo
para burlarse de nosotros; vino a mi para acostarse conmigo, y grité con voz grande.
39:15 Y fue como oy6 €l que levanté mi voz y grité, y dejo su vestido junto a mi, y
huyo, y salio fuera. 39:16 Y puso su vestido junto a ella hasta venir su amo a su casa.
39:17 Y habl6 a él conforme a las palabras estas, diciendo: Vino a mi el esclavo
hebreo que nos trajiste para burlarse de mi. 39:18 Y fue como levanté mi voz y grite,
y dejd su vestido junto a mi, y huyo fuera. 39:19 Y fue como oy6 su amo las palabras
de su esposa, que habld a él diciendo: Conforme a las palabras estas hizo a mi tu
esclavo, y se encendio su ira. 39:20 Y tom6 amo de Iosef a él, y lo puso en casa de
prisién, lugar donde prisioneros del rey atados; y fue alli en casa de prisién. 39:21'Y
fue Adonai con Iosef, y extendid a él misericordia, y dio a €l gracia en ojos del jefe
de la casa de prisiéon. 39:22 Y dio jefe de la casa de prisién en mano de Iosef a todos
los prisioneros que en casa de prisién, y todo lo que ellos hacian alli él era el
hacedor. 39:23 Jefe de la casa de prisién no miraba nada en su mano, porque
Adonai estaba con él, y lo que ¢l hacia, Adonai hacia prosperar.

Comentario Mesianico de la porcion de la Torah

La narracién de Iosef en la casa de Potifar, culminando en su encarcelamiento, es,
para mi, una de las tzelalim (sombras) mas potentes de Yeshiia haMashiaj. La
porcién gira en torno al tema de la fidelidad inquebrantable (Emunah) en medio
de la tentacion mas intensa.

1. El Caracter de Mashiaj (Tzelal): Cuando Iosef articula su rechazo, su
preocupacién primaria no es el dafo a Potifar o su reputacion, sino el pecado
contra Elohim (v’jatati le’Elohim - Génesis 39:9). La inmoralidad no es solo un
crimen social, sino una traicion a la relacion del pacto con el Creador. Esta es la
esencia de la santidad de Yeshuia: un compromiso absoluto con la voluntad de
Adonai, incluso hasta el punto de enfrentar la muerte en el Madero. Yeshua,
en su vida terrenal, fue tentado en todo, pero sin pecado (Hebreos 4:15),
cumpliendo perfectamente el ideal de Iosef.

2. El Falso Testimonio y el Sufrimiento Injusto (Tavnit): Iosef es acusado
falsamente por la esposa de Potifar y arrojado a la prision. Es el justo sufriendo
injustamente a manos de los gentiles (Egipto/el mundo). Este patrén es el
corazon del evangelio. Yeshua, el Justo (el Tzadik), fue falsamente acusado por
los lideres de su pueblo y entregado a las autoridades romanas, sufriendo la
prisiéon y la muerte. Su sufrimiento es un paso necesario en el Tavnit (patron
redentor) para luego ser exaltado.

3. Adonai con El (Ejad): El texto reitera dos veces un punto crucial: “v’hi Adondi

| 4



Bfy TORAH VIVIENTE

et Iosef” - “Y fue Adonai con Josef” (Génesis 39:21, 23). La presencia
inmanente de Adonai con Iosef es lo que garantiza su éxito (Elohim hacia
prosperar lo que él hacia). Esto nos recuerda la naturaleza Ejad (Una) del
Eterno. La Deidad no abandona a su justo. En el Brit Hadashah, Yeshtia promete
esta misma presencia: “He aqui, yo estoy con vosotros todos los dias” (Mateo
28:20). El Iosef de la Torah, en su éxito en prision, refleja a Yeshua, quien
conquisto el infierno y la muerte, y ahora rige desde los cielos. Su “estar con” es
la garantia de que el poder de Adonai obra a través de su Mashiaj.

Punto 2. Haftarah

Oseas 12:11-14:10 (La tentacion y la fidelidad)

La Haftardh de la porcién Vayeshev se toma de Oseas, aunque tradicionalmente la
conexién se enfoca en el tema de Efraim y el pastoreo, su relevancia en esta Aliydh
de Iosef es profunda. Oseas habla de la infidelidad de Israel, contrastando esa falla
con la fidelidad a la que Adonai llama.

Texto Hebreo

[000000O000
[O0000o0
H00000n

Ooo0do
fOoo000ooooOCog
[0o00000oo00
OOo00do
[O00000ooa0
[O00000
[000000O000
[O000000
[000000
(0000000000000
(00000000000
(0000000000
Ooo00oooOd

Palabra Hebrea rl;f)net.ica
iberiana
00000000000 va-i'vraj
00000000 Ia’akoév
0000000 s’déh
000000 Ardm
00000000000000 - v'lisraél
00000000000 b’ishdh
0000000 shamdr
00000000000 uv'ra’im
0000000 natdr
00000000000 uv'navi’
00000000 he’eldh
0000000 Adondi
000000C000000000 et-Yisraél
0000000000000 - mi-Mitzrdim
00000000000 uv'navi’
0000000000 nishmdr

Traduccion
Palabra por
Palabra

Y huyé

[a’akov

campo de

Aram

y Yisraél

por una mujer
sirvi

y por rebanos
guardo.

Y por un profeta
hizo subir
Adonai
a-Yisraél
de-Mitzraim

y por un profeta
fue guardado.



Bfy TORAH VIVIENTE

Fonética Traduccion
Texto Hebreo Palabra Hebrea . . Palabra por
Tiberiana
Palabra

(Oseas 12:13-14 /
12:12-13 Heb.)

Comentario Mesianico: Conexion con la Parasha y Promesas
Mesianicas

La conexion tematica es doble: la fidelidad en el exilio/prueba y la naturaleza del
arrepentimiento.

1. El Contraste de Iosef y Efraim: Oseas, en su discurso, se enfoca mucho en
Efrdim (la descendencia de Iosef). Oseas 12:1-11 recrimina a Efraim por la
mentira y la vanidad. En el versiculo 12:13 (12:12 heb.), el texto nos recuerda a
Ia’akov (Iacob), el abuelo de losef, quien huyo (va-i’vraj) a Aram y sirvié por una
esposa y por rebafos. Iosef, el hijo de Ia’akov, también es forzado a “huir”
-primero de sus hermanos, luego de la tentacion de la esposa de Potifar-. Pero
mientras Ia’akov sirvié y luego luché con el Malaj de Elohim, Iosef se convierte
en el paradigma de la pureza en la prueba. La Haftardh contrasta la infidelidad
posterior de la casa de Iosef (Efraim) con la obediencia inquebrantable de Iosef,
que es el modelo de la pureza de Mashiaj.

2. La Promesa de Redencion: El climax de Oseas (14:5-9) es una promesa de
redencion y sanidad después del arrepentimiento. Adonai promete: “Yo sanaré
su rebelion, los amaré generosamente” (14:5). Esta es una profecia mesianica
clara. La sanidad y el amor incondicional es la esencia de la obra de Yeshua
haMashiaj. Asi como Iosef, después de su sufrimiento y encarcelamiento injusto,
se convierte en el salvador que alimenta a su familia, Yeshua, después de su
Madero y resurreccion, es el Redentor que provee la vida a la Kehilah, Israel, y
las naciones. La Haftarah nos mueve del juicio (la infidelidad de Efrdim/Israel) a
la redencion mesidnica, cuya fuente es la fidelidad de Adonai, ejemplificada en
la fidelidad de Yeshua, el Justo.

Aplicacion Espiritual

La Haftardh nos ensena que el camino de la redenciéon comienza con el abandono de
la idolatria y la iniquidad. EI “pecado” de Iosef hubiera sido una forma de idolatria al
deseo. El profeta Oseas llama a Israel a volver a Adonai. Para los creyentes en
Yeshuia haMashiaj en la actualidad, la aplicacion es directa: la prueba de Iosef es la
nuestra. La tentacidn es real, pero Adonai siempre estd presente, “v’hi Adondi et
Iosef”. La esperanza de la redencion futura, la reunificacion de Efrdim y Iehudah
bajo el reinado de Mashiaj, esta ligada a la obediencia a la Tordh (la fidelidad a



Bfy TORAH VIVIENTE

Adonai), no como un medio de salvacion, sino como el fruto del pacto renovado,
cuyo corazon es Yeshua.

Punto 3. Brit Hadashah

1 Corintios 10:13

Este es un texto crucial en el contexto de la tentacién y la fidelidad.

El texto arameo Peshita para 1 Corintios 10:13 es:

Texto Arameo Traduccion Palabra por

Fonética Siriaca Oriental

(Siriaco Oriental) Palabra

a0 Wa-la’ Y no

000000 nestaykun os ha alcanzado
NN nesyond’ tentacion

0oa eld’ sino

0aoo d’b’nay de hijos

0000 nashd’ del hombre [humanos]
Uooooo wa-m’haymna’ Y fiel

0d ht es él [MarYah]
a00a MarYah Adonai

000 d’'la’ que no

a0 shbaq permitira

0ooo I’kiin a vosotros
O000ooa d’tetn’sun que seais tentados
goao yatir mas

0d men que

N m’dam algo

0oooa d’matsydn que podais
00000 antun vosotros

000 eld’ sino

oo ‘bed hacer

0d ‘im con

000000 nesyond’ la tentacion
000oa mapqdnd’ una salida



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Arameo Traduccion Palabra por

Fonetica Siriaca Oriental

(Siriaco Oriental) Palabra
0000000 d’t’shk’jun para que podais
000000 m’sdybrin soportar.

Comentarios Exhaustivos

El apostol Sha’ul (Pablo), en su carta a la Kehildh de Corinto, utiliza la historia de
Israel en el desierto como advertencia, un principio de no ceder a la idolatria o la
inmoralidad, temas que resuenan directamente en la prueba de Iosef. El versiculo
10:13 sirve como el gran consuelo teoldgico: la fidelidad de MarYah (el término
arameo para Adonai, que significa “Sefior” o “Maestro”) es la garantia del creyente.

El texto nos dice que la tentacidn (nesyond’) que nos alcanza no es superior a la
experiencia humana (d’b’nay nashd’). Este es un reconocimiento de que Iosef
enfrentd una tentacion real y comun a la humanidad.

La Fidelidad de MarYah y la Deidad de Yeshua:

El término MarYah es crucial. En la teologia judio-mesianica del Brit Hadashah
arameo, MarYah es a menudo aplicado a Yeshtia haMashiaj, reflejando su deidad
inherente y su unidad Ejad con Adonai JJJ0. EI que es “fiel” (wa-m’haymna’ hu
MarYah) y provee la salida (mapgana’) es el mismo Elohim Alef Tav que estuvo con
losef.

« MarYah/Yeshua como la Salida (Mapqgdnd’): La promesa no es la ausencia
de tentacion, sino la provision de una “salida” o escape (mapqdnd’). En el
contexto de la Torah, la huida de Iosef (39:12) es la mapqdnd’ fisica que Adonai
proveyo. En el contexto mesidnico, Yeshtia mismo es la mapqgdnd’. Su vida, su
ensefanza (la Tordh de Verdad), y su poder a través del Ruaj Hakodesh nos
facultan para soportar (m’sdybrin). Sha’ul estd afirmando que la fidelidad de
Adonai, que se manifestd en sostener a Iosef, se manifiesta hoy a través de
Yeshua, el Rey. El Uno es el mismo que provee la fuerza en el momento de la
prueba.

Conexion con la Torah y Haftarah

« Torah (Génesis 39:7-23): Iosef es el ejemplo vivo de la verdad de 1 Corintios
10:13. El fue tentado diariamente, intensamente, hasta el punto de la
confrontacion fisica. El1 “huyd” (va-i’vraj), que fue su mapqdnd’ (salida). Su
fidelidad no se debi6 a su propia fuerza, sino al hecho de que “Adondi estaba
con él” (Génesis 39:23), la fuente de la provision y el escape.



Bfy TORAH VIVIENTE

« Haftarah (Oseas 12-14): Oseas recrimina a Israel por ceder a la tentacion
(idolatria, iniquidad) y fallar en su pacto. El castigo fue una consecuencia
natural de su infidelidad. La promesa de Oseas es el regreso y la sanidad, que
es la mapqdnd’ final para todo Israel. El Brit Hadashah de Sha’ul nos recuerda
que, a diferencia de los que cayeron en el desierto, nosotros tenemos la gracia y
la asistencia de MarYah Yeshua para que nunca la tentacion sea insuperable.

Reflexion Mesianica
Yeshuia haMashiaj es el cumplimiento perfecto del patron de la fidelidad.

1. El Segundo Iosef: Iosef rechazo el pecado para honrar el Nombre de Elohim.
Yeshta, el Mashiaj ben Iosef (en su rol de sufriente), rechaza toda tentacion
satdnica (Mateo 4:1-11), demostrando una obediencia total. El no solo “huyé” de
la tentacion, sino que la derroté en la cruz (el Madero) al purificar el pecado
que nos hacia esclavos de ella.

2. La Deidad de Yeshua: Cuando Sha’ul dice que MarYah es fiel, esta
atribuyendo a Yeshua (el foco del Brit Hadashah y la cabeza de la Kehildh) las
cualidades de Adonai [JJ[JJ del Tanakh, el Gnico que puede garantizar tal
provision de escape. Si Yeshta no fuera Ejad con el Creador, no podria asegurar
la fidelidad divina. El es la manifestacion de la fidelidad de Flohim en la carne,
la fuente inagotable del Ruaj Hakodesh que nos da la fuerza para el mapqgdnd’
diario.

Punto 4. Contexto Histérico y Cultural

El Contexto de la Esclavitud y el Poder de Potifar

La historia de Iosef transcurre en el Egipto del Reino Medio (aproximadamente
2000-1700 a.C.), aunque la dataciéon es debatida. Potifar era Sar haTabajim (Génesis
39:1), “Jefe de los Carniceros” o, mas probablemente, “Capitan de la Guardia Real,”
una posicion de inmensa autoridad y confianza cerca del Faraon. Un siervo hebreo
en esa posicion de mayordomo era una anomalia, y su éxito (Adondi lo prosperaba)
elevaba la reputacion de Potifar.

La Tentacion y la Moralidad Egipcia: El intento de seduccion de la esposa de
Potifar era un peligro real. Los textos egipcios, como el Papiro Chester Beatty IV,
advierten sobre la mujer adultera, lo que indica que el adulterio en el harén de los
funcionarios era un problema cultural conocido, a pesar de los severos castigos
legales. La respuesta de Iosef no solo era legalmente prudente, sino teolégicamente

| 9



Bfy TORAH VIVIENTE

radical: “... ¢y pecaré a Elohim?” (39:9). En una cultura politeista, su acto de
fidelidad monoteista a Elohim fue un testimonio profundo.

Conexiones Historicas y Arqueologicas

« El Mishkan y el Templo: La fidelidad de Iosef y su encarcelamiento reflejan el
concepto de la santidad del Templo. El Mishkan (Tabernaculo) y luego el
Templo eran el lugar de la presencia de Adonai. Iosef hace de si mismo un
Mishkan ambulante. Al resistir la tentacién, losef preserva la pureza requerida
para habitar en la presencia de Elohim. Los sacerdotes debian estar libres de
impureza para ministrar. Iosef mantiene una pureza sacrificial, la que prefigura
el servicio perfecto de Yeshta, el Sumo Sacerdote segun el orden de Malki-
Tzedek, cuya santidad es su Unico sacrificio.

e Qumran y los Escritos Nazarenos: La Comunidad de Qumran (los Esenios) en
el tiempo del Segundo Templo puso un énfasis extremo en la pureza sexual y la
moralidad para ser aceptados en su Yajad (Comunidad). Sus reglas, como se ven
en el Documento de Damasco, castigaban severamente la fornicacién. Este celo
por la pureza resalta que la postura de Iosef, siglos antes, se convirtié en un
ideal ético central para los movimientos de santidad en el judaismo del Segundo
Templo. Para los primeros escritos mesianicos y nazarenos, la moralidad sexual
era vital, como se ve en las cartas de Sha’ul, que advierten sobre la fornicacion
(como en 1 Corintios 10, la porcién de Brit Hadashdh).

Textos Fuente y Comentarios Profundos

La historia de Iosef fue muy popular en el periodo del Segundo Templo. El
Testamento de Iosef, parte de los Testamentos de los Doce Patriarcas (un texto
apocrifo), expande la historia de la esposa de Potifar, detallando la angustia y la
victoria moral de Iosef. Afirma que losef fue fortalecido por Elohim para resistir.
Este comentario judio temprano subraya que la resistencia de Iosef se convirtié en el
arquetipo de la victoria sobre el Yetzer haRa (la inclinacion al mal).

Punto 5. Estudio, comentarios y conexiones
proféticas
Comentarios Rabinicos

Los sabios del Talmud (p. ej., Sotah 36b) enfatizan que la fidelidad de Iosef se vio
reforzada por la vision de su padre Ia’akov, que se le aparecié en ese momento para

| 10



Bfy TORAH VIVIENTE

recordarle las consecuencias. Esto subraya el principio de que la memoria del
pacto y de los patriarcas es un escudo contra el pecado. El1 Midrash Tanhuma
(Vayeshev 10) anade que Iosef era un hombre de gran belleza, lo que intensificaba la
tentacién, elevando su resistencia a un acto de heroismo monumental.

Comentario Judio Mesianico
Iosef es un Modelo Profético de Mashiaj:

« La Victoria sobre el Pecado: La resistencia de Iosef es profética de la victoria
de Yeshtia haMashiaj. Iosef se niega a manchar su vestidura (k’tonet) y es
encarcelado; Yeshua, en su camino al Madero, es despojado de su vestidura y
“encarcelado” en la muerte. Pero su pureza (sin pecado) es lo que garantiza su
resurreccién y exaltacion. La pureza de Iosef no solo lo salvo a él, sino que lo
prepard para salvar a su familia y a Egipto del hambre. La pureza de Yeshua
salva al mundo del pecado y de la muerte.

« El Propdésito en el Sufrimiento: El encarcelamiento no fue un revés, sino una
progresion en el plan de Adonai. Es en la prision que Iosef conoce a los
siervos del Faraon y comienza su ascenso. Para el creyente mesianico, el
sufrimiento injusto, como el de Yeshua en el Madero, es la via para el
cumplimiento del proposito divino, el Tavnit de la redencion.

Anotaciones de los Primeros Siglos

Los creyentes nazarenos de los primeros siglos entendieron que Yeshua era el Tzadik
(el Justo) sufriente, la realizacion de las figuras como Iosef. Textos como 1 Pedro
2:21-23, aunque no citan a Iosef directamente, articulan la teologia del sufrimiento
injusto: “Cristo [Mashiaj] también padecio por nosotros, dejdndonos ejemplo... el
cual no hizo pecado, ni se hall6 engafio en su boca.” Iosef, al no cometer la maldad
(ha-ra’dh ha-g’doldh), prefigura la impecabilidad de Yeshua.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematria

(0000000 (Jatati - “y pecaré”): La raiz es [JJ[J (Jata), que significa “errar el
blanco.” El pecado es visto como una falla, una desviacion del estandar del
pacto de Adonai. losef, al rehusar, esta apuntando con precision al blanco
divino de la santidad.

(000000000 0000000 (ha-ra’ah ha-g’dolah - “la maldad la grande”): Iosef
no considera el adulterio como un error menor, sino como una ofensa grave
contra la integridad ética y teoldgica.

« Guematria: El nimero 40 es prominente en la Parashéa (Iosef tenia 30 al
ascender, estuvo preso unos anos, los 40 dias/afnos). En hebreo, el numero 40 (]

|11



Bfy TORAH VIVIENTE

- Mem) simboliza la prueba y la transicion (40 afos en el desierto, 40 dias del
diluvio, 40 dias de Yeshua en el desierto). El tiempo de Iosef en la casa de
Potifar y la prision (la Aliydh 6 y 7) es su periodo de “desierto” y prueba,
preparandolo para la soberania, al igual que Yeshua.

Punto 6. Analisis Profundo de la Aliyah
Analisis y Comentario Judio y Mesianico

La Aliyah 6 (Génesis 39:7-23) no es simplemente una anécdota biografica; es un
estudio exegético sobre el sufrimiento vicario y la santidad del pacto (Shmirat
HaBrit).

El Acto de Huida (Génesis 39:12): Una Exégesis de la Fidelidad

n, .,

La accion de losef, “v'va-i’vraj va-yétzéh ha-jutzah” (y huyé y salié fuera), es el
corazon de la Aliyah. No intenta argumentar, negociar o justificar. Simplemente
escapa del lugar de la transgresion. El Midrash enfatiza que dejé su vestidura
(simlato) en la mano de la mujer. Esta vestidura se convierte en un simbolo
tipologico. Previamente, el k’tonet passim (la tinica de muchos colores) de Iosef fue
manchada con sangre falsa para engafnar a Ia’akov; ahora, una vestidura (su ropa
exterior egipcia) queda como evidencia falsa de un “pecado”. En ambos casos, el
engafo a través de la ropa conduce al sufrimiento de Iosef.

Desde una perspectiva mesianica, la vestidura representa su reputacion o su posicion
temporal. Al dejarla, Iosef sacrifica su estatus y su libertad por una fidelidad mas
elevada, a Elohim. Esto es una sombra (tzelal) de Yeshta haMashiaj. El fue
despojado de Su vestidura, y su pureza fue calumniada y enjuiciada por un falso
testimonio, pero Su vestidura inmaculada de justicia permanecio inviolable en el
plano espiritual.

La Presencia Constante (Génesis 39:21, 23): Adonai Ejad

La repeticion de la frase “v’hi Adondi et Iosef” (“Y fue Adonai con Iosef”) es el ancla
teoldgica de la porcion. No es que Adonai lo sacé de la prision, sino que Adonai
estuvo con €l en la prision. Este es un principio fundamental: la prueba no anula la
presencia de Adonai.

« Conexion Mesianica: Para nosotros, esta es la encarnacion misma. Adonai
manifestado en Yeshia es Immanuel (Con nosotros, Elohim). La presencia

| 12



Bfy TORAH VIVIENTE

inmanente que sostuvo a losef es el mismo Ruaj Hakodesh que MarYah
Yeshua nos otorga para resistir y prosperar en medio de nuestra propia
“prision” (nuestras aflicciones). La fidelidad de Iosef fue un reflejo de la
fidelidad eterna de Adonai, quien es el Ejad (Uno) inmutable.

Punto 7. Tema Mas Relevante de la Aliyah

Tema Central: La Santificacion del Nombre (Kiddush Hashem) a
través de la Pureza

El tema mas relevante de la Aliyah 6 es el Kiddush Hashem (la Santificacion del
Nombre de Adonadi) a través de la Pureza Sexual y la Integridad Etica en el Exilio.

Importancia en el Contexto de la Torah

La Tordh establece una distincion radical entre Israel y las naciones, y esa distincién
a menudo se centra en la moralidad sexual (Levitico 18). La sexualidad es una fuerza
divina que debe canalizarse dentro del pacto matrimonial. El adulterio no es solo un
acto de traicion a un ser humano, sino una violacién directa del pacto con Elohim.
Iosef comprende esto a un nivel profundo. Su rechazo no es un capricho moral, sino
una declaracion teoldgica: “écomo haré la maldad la grande esta y pecaré a Elohim?”
(Génesis 39:9).

Al preservar su pureza, Iosef, el heredero del pacto, santifica el Nombre de Adonai
ante el mundo pagano de Egipto. El le estd ensefiando a Potifar, a su esposa, v a los
que estan en la prision, que su Elohim exige un estandar que esta por encima de las
leyes y costumbres de la tierra. La verdad es que esto es lo que significa ser una luz
a las naciones.

Relacion con las Ensenanzas de Yeshua y el Brit Hadashah

Yeshua elevo la ética de la Torah mas alla de la accion fisica, llevandola a la
intencién del corazén. El ensefié que el adulterio comienza con la mirada (Mateo
5:28). La resistencia de Iosef es la manifestacion externa de un corazén que ya ha
pasado la prueba interna.

 Yeshua, el Cordero sin Mancha: El cumplimiento se ve en Yeshiia como el
perfecto Tzadik (Justo). Su vida impecable no es solo un modelo ético, sino un
requisito para Su rol como el Cordero de Pésaj (Isaias 53:9, 1 Pedro 2:22). Si
Iosef hubiera pecado, su papel como salvador de su familia habria sido

|13



Bfy TORAH VIVIENTE

comprometido. Si Yeshua hubiera pecado, Su sacrificio habria sido nulo. La
fidelidad de Iosef es una prueba de que la pureza requerida por Adonai es
posible y necesaria para la redencion.

Conexion Tematica con los Moedim de Elohim

Esta Aliydh se conecta fuertemente con Pésaj (Pascua) y la festividad de los Panes
sin Levadura (Jag HaMatzot).

1. Pésaj: La inmolacion del Cordero de Pésaj requiere que sea un animal sin
defecto (tamim). La impecabilidad de Iosef en la tentacion lo convierte en una
Matza (pan sin levadura) figurativa.

2. Jag HaMatzot: La fiesta de Jag HaMatzot es la remocion de todo Jametz
(levadura), que en el pensamiento judio mesidnico simboliza el pecado y la
malicia (1 Corintios 5:6-8). losef se purifica de la levadura de la inmoralidad
antes de su exaltacion. Yeshtia haMashiaj es nuestro Pan de Vida sin levadura.
Su pureza inquebrantable es el fundamento de Su poder redentor. Su vida, en
esta porcidn, es un preludio a Su servicio sacerdotal y real.

Punto 8. Descubriendo a Mashiaj en cada Aliyah

Profecias Mesianicas y Reflexion
La narrativa de Iosef es un espejo profético de la trayectoria de Yeshua HaMashiaj.

Meétodo para
Descubrir a
Mashiaj

Aplicacion en Iosef Cumplimiento en el Brit
(Génesis 39:7-23) Hadashah (Yeshua)

El Tzadik sin Pecado: Fue
El Justo Sufriente: Sufre acusado falsamente por los

Tipos y Sombras encarcelamiento y calumnia lideres religiosos y entregado

(Tzelalim) injusta por su fidelidad. para ser ejecutado (Hechos
3:14).
Rechazo y Exaltacién: Madero y Trpno: Rechazo de
L ) Su pueblo $\rightarrow$
Sufrimiento $\rightarrow$
Patrones . Muerte y Sepultura
Falsa Acusacion : .,
Redentores $\rightarrow$ Prision $\rightarrow$ Resurreccion
(Tavnitot) g $\rightarrow$ Exaltacion a la

(Humillacién) $\rightarrow$

Exaltacion. diestra de Adonai (Filipenses

2:8-11).

| 14



Bfy TORAH VIVIENTE

Método para

Descubrir a Aplicacion en Iosef Cumplimiento en el Brit
Mashiaj (Génesis 39:7-23) Hadashah (Yeshua)
Adonai estaba con él: La  Immanuel: Yeshta es Elohim
Analisis presencia de Adonai en el con nosotros. El promete: “Yo
Linaiiistico sufrimiento es la fuente de Su estoy con vosotros todos los
g éxito. “v’hi Adondi et Iosef”  dias” (Mateo 28:20). La misma
(39:21). presencia.
Victoria sobre el Yetzer El Vel}lcedor: Yeshua vencio la
. . . . tentacion en el desierto y el
Midrashim haRa: losef conquista la ecado en el Madero
Mesianicos tentacion carnal a través de pf endo libertad d' 1
la obediencia a la Torah olreciendo lbertad de fa
' esclavitud del Yetzer haRa.
Proveedor en la Carcel: Rey y Sacerdote: Yeshua
Cumplimientos losef se convierte en el desciende a los lugares mas
Ti olp(') icos administrador de la prisién, bajos (la muerte) y luego,
polog cuidando de los demas exaltado, intercede por Su
prisioneros. pueblo (Hebreos 7:25).

En esencia, la historia de Iosef en la casa de Potifar es un preambulo a la pasion de
Yeshua. La inocencia de Iosef lo lleva a la prisién, pero la presencia de Adonai lo
transforma en un lugar de preparacién para la soberania. El sufrimiento es la escuela
de la realeza mesianica.

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y
Apocrifos

Midrashim

El Midrash Raba (Génesis 87:5) y el Talmud Bavli (Sotah 36b) ofrecen un detalle
psicoldgico fascinante. Se relata que justo en el momento mas critico de la tentacion,
la imagen de su padre Ia’akov se le aparecio a Iosef en la ventana. Este evento le
recordd las consecuencias de su accion para su familia y el honor de su linaje.

« Comentario Profundo: Este Midrash no es un mero adorno; es una explicaciéon
de como funciona la Teshuvah (arrepentimiento/retorno). losef fue salvado por
la memoria del pacto (Zijaron HaBrit). El rostro de Ia’akov representa el pacto
de Adonai con Abraham, Itzjak y Ia’akov. Esta memoria le dio la fuerza para
optar por la fidelidad a Elohim. Para el creyente mesidnico, nuestro recuerdo
es la faz de Yeshua en el Madero, quien sufrid para que nosotros pudiéramos

| 15



ser fieles.
Targumim

Los Targumin (parafrasis arameas) a menudo complementan la Torah,
especialmente en los puntos teoldgicos sensibles.

e Targum Onkelos (Génesis 39:21): Al traducir “v’hi Adondi et Iosef”, el
Targum Onkelos generalmente usa el término Memrd de Adondi (La Palabra de
Adonai) o Shejindh (Presencia de Adonai). Esto subraya que la presencia no es
solo una idea abstracta, sino una manifestacion activa de Adonai en el mundo.
La Memrd es la agencia a través de la cual Adonai interactua. En el
pensamiento mesidnico, Yeshia es la Memrd encarnada, el Davar (La Palabra),
que es la garantia de la presencia divina con Iosef y con nosotros.

« Targum Ionathan (Génesis 39:21): Traduce: “Y la misericordia de Adonai
fue extendida sobre Iosef, y le dio gracia a los ojos del jefe de la prisién.” Esto
conecta la misericordia (jésed) directamente con la gracia (jen) recibida,
senalando que el éxito de Iosef en la prisidon no fue su astucia administrativa,
sino la bondad inmerecida de Adonai.

Textos Apdcrifos: Testamento de Iosef

En el Testamento de Iosef, la historia se embellece para destacar su caracter de
pureza y ascetismo. Iosef cuenta que la mujer lo acosé durante cinco afos (cap. 4).
Su resistencia es glorificada: “Pues consideré la maldad... y que si ella hubiera dado
a luz un hijo yo habria sido maldecido por ti, mi padre, y por los hermanos de
Reuben” (cap. 3). Este texto apdcrifo de la época del Segundo Templo confirma que
Iosef era visto como el campedn de la pureza y el modelo a seguir, una figura moral
cuya obediencia se equiparaba a la observancia de la Torah.

Punto 10. Mandamientos Encontrados o principios
y valores

Mandamientos (Mitzvot) Implicitos

Aunque la porcion es narrativa, extraemos principios de la Torah codificados mas
tarde:

1. Mitzvah Implicita: No Cometer Adulterio: La esencia de la resistencia de
Iosef es la obediencia al Séptimo Mandamiento (Exodo 20:14) antes de que
| 16



Bfy TORAH VIVIENTE

fuera entregado formalmente en el Sinai. El reconoce que es una maldad
grande (ha-ra’ah ha-g’doldh).

2. Mitzvah Implicita: No Dar Falso Testimonio: La esposa de Potifar violo el
Noveno Mandamiento (Exodo 20:16) al calumniar a Iosef.

Principios y Valores para el Brit Hadashah

1. Fidelidad a la Confianza (Etica del Reino): Iosef se niega a traicionar la
confianza de Potifar. Su lealtad a su amo terrenal es un reflejo de su lealtad a
Adonai. El Brit Hadashah nos ensefia a ser fieles en lo poco para que se nos
confie lo mucho (Lucas 16:10).

2. La Santidad del Cuerpo como Templo: El apdstol Sha’ul, en el Brit
Hadashah, desarrolla el concepto de la santidad sexual con base en la historia
de Iosef'y las advertencias de la Torah. En 1 Corintios 6:18-20, se nos ensefia
que la fornicacion es un pecado contra el propio cuerpo, porque el cuerpo es el
templo del Ruaj Hakodesh. Iosef instintivamente actu6 con este principio
mesianico.

3. Provision Divina en la Prueba (1 Corintios 10:13): El principio de que
MarYah proveera una mapqdnd’ (salida) de la tentacién es un valor esencial.
Yeshtia nos ensefla a orar para no caer en la tentacion (Mateo 6:13), y la vida de
Iosef es la prueba de que Adonai responde a esa oracion a través de la fuerza
para huir.

Punto 11. Preguntas de Reflexion

Para invitar a la reflexion y al debate profundo sobre esta Aliydh, yo propondria lo
siguiente:

1. SiIosef hubiera cedido a la tentacion, ¢como habria alterado esto el plan
redentor de Adonai para salvar a la familia de Ia’akov de la hambruna? ¢Es
posible que la fidelidad moral sea un prerrequisito indispensable para el
servicio profético y real, como en el caso de Mashiaj?

2. Tosef baso su resistencia en el temor a Elohim (“y pecaré a Elohim”), no en el
temor al castigo humano. ¢Como podemos cultivar una conciencia en nuestra
Kehilah que priorice el Kiddush Hashem (la santificacion del Nombre) por
encima del juicio social o la autoconservacidn, incluso cuando nos lleva al
sufrimiento injusto?

3. La frase “v’hi Adondi et Iosef” (Génesis 39:21, 23) es la clave. ¢De qué manera
la certeza de la presencia de Adonai -y por lo tanto de Yeshua, quien es
Immanuel- transforma nuestra percepcion del sufrimiento y la prisién

|17



Bfy TORAH VIVIENTE

(metaférica o literal) en una oportunidad para la exaltacion?

4. La esposa de Potifar utilizé una vestidura para acusar a losef de lo que no hizo.
¢Qué “vestiduras falsas” utiliza el Yetzer haRd (la inclinacion al mal) en la vida
contemporanea para calumniar o desviar a los creyentes que buscan la pureza
en el Reino de Yeshtia HaMashiaj?

5. El Targum sugiere que Adonai le dio jésed (misericordia) y jen (gracia) a losef
en la prision. ¢Es la gracia (el favor inmerecido) la fuente de nuestra capacidad
para ser fieles en la tentacidn, o es un resultado de nuestra obediencia?
Explique esta dindmica teoldgica en el contexto del Brit Hadashah.

Punto 12. Resumen de la Aliyah

La Aliyah 6 de Vayeshev narra la cuspide de la prueba de Iosef en la casa de
Potifar. Enfrentado a la intensa y persistente seduccion de la esposa de su amo, Iosef
mantiene una fidelidad inquebrantable a Adonai, articulando que pecar seria
cometer la maldad grande contra Elohim. Su decision de huir, dejando su
vestidura como falsa evidencia, resulta en una acusacion calumniosa y su
consecuente encarcelamiento. No obstante, el evento no es un final, sino una
transicion; el texto concluye afirmando categéricamente que “Adondi estaba con
Iosef”, dandole jésed (misericordia) y éxito en la prision.

Aplicacion en Mashiaj: Esta Aliydh es un patron redentor (Tavnit) de Yeshua
haMashiaj. Iosef, el Tzadik (Justo), sufre el rechazo, la falsa acusacion y la
humillacion, todo ello necesario para su exaltacion final como salvador. Su pureza
(Matza figurativa) lo califica para su misién. Yeshua, nuestro Rey, recorrié el mismo
camino de sufrimiento injusto e impecabilidad para ascender al Trono de la autoridad
y proveer la salvacién. El tema central es la demostracion de la fidelidad de Adonai
a través de la pureza de Su siervo, un principio que se cumple perfectamente en
Yeshua.

Punto 13. Tefilah de la Aliyah

iQué tefilah tan necesaria en nuestros tiempos!
Tefilah de la Aliyah Vayeshev, Aliyah 6

Adondi Elohim Alef Tav, Rey del Universo, levantamos nuestra voz a Ti, el Ejad (Uno)
inmutable. Te agradecemos por Tu Palabra, la Torah de Verdad, que nos revela la

|18



historia de Iosef, Tu siervo fiel, y a Tu Hijo, Yeshua haMashiaj.

Padre, la tentacion es real, y el Yetzer haRd es persistente, como la sombra de la
esposa de Potifar que acecha en cada rincén de nuestra vida moderna. Concédenos
el Ruaj Hakodesh para ver el pecado no solo como una traicién humana, sino como
la ra’dh ha-g’doldh (la maldad grande) contra Ti, nuestro Creador.

Danos la valentia de Iosef para huir sin dudar, para dejar atras la “vestidura” de la
reputacion o el placer temporal, sabiendo que la santidad es el camino a la verdadera
libertad. Fortalécenos, como lo hiciste con Iosef en la prision, para que en medio del
sufrimiento injusto podamos manifestar Tu jésed (misericordia) y jen (gracia).

Que “Adondi esté con nosotros” como lo estuvo con Iosef. MarYah Yeshua, T eres
nuestra Mapqdnd’ (nuestra Salida), nuestro Cordero sin mancha. Que nuestra vida
sea un Kiddush Hashem (una santificacién de Tu Nombre), reflejando Tu pureza
inquebrantable. Que el sufrimiento se convierta en la escuela de nuestra realeza,
preparandonos para Tu Reino.

Baruj Atdh Adondi, Ta que nos das la victoria sobre la tentacion por medio de
Yeshua HaMashiaj, el Justo. Amén.

Mas Recursos del Reino de Yeshtia HaMashiaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshiia HaMashiaj.

+Recursos del Ministerio Judio Mesianico de Biblia Torah Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

| 19


https://torahviviente.com

