
| 1

 Listen to this article

Génesis 39:7-23
Oseas 12:11-14:10 (La tentación y la fidelidad)
1 Corintios 10:13 (Elohím provee una salida en la tentación)

¡Shalom, querido estudiante y erudito de las Escrituras! La verdad es que me da una
inmensa alegría poder acompañarte en este estudio profundo y exhaustivo de la
Parashá Vayeshev y su sexta Aliyáh.

Bueno, para ser honesto, es fundamental que comprendamos que toda la Toráh, los
Profetas, y los Escritos (el Tanakh) no son otra cosa que el mapa glorioso del Reino
de Yeshúa haMashíaj. Este Reino, o Malkut Shamayim (Reino de los Cielos), no es
un concepto futurista y etéreo solamente, sino la realidad presente y futura del
dominio de Adonái יהוה, manifestada plenamente en la persona de Yeshúa. Él es la
Palabra (el Davar) que estaba con Elohím Alef Tav y era Elohím Alef Tav, como se
nos revela en la profundidad de las Escrituras.

La Parashá Vayeshev (“Y él habitó”) nos introduce en el profundo drama de Iosef
(José), un claro tipo o sombra (tzel) de Yeshúa haMashíaj. La historia de Iosef,
especialmente en esta Aliyáh, es la historia de la fidelidad en medio de la tentación y
el sufrimiento, un patrón redentor (Tavnit) que se cumple de forma superlativa en la
vida de Yeshúa, quien fue rechazado por sus hermanos, vendido, y enfrentó la prueba
de la iniquidad para ascender a la autoridad. La verdad es que, cuando vemos a Iosef
resistir la tentación de la esposa de Potifar, estamos viendo una prefiguración de la
pureza y la santidad inquebrantable de nuestro Rey, Yeshúa, quien siempre hizo la
voluntad de Su Padre, Adonái.

Punto 1. Bereshit – Génesis 39:7-23
Esta porción narra el punto culminante de la prueba de Iosef en la casa de Potifar: la
tentación sexual, su firme negación, la calumnia y su consecuente encarcelamiento.
Es una muestra de la victoria de la pureza sobre la inmoralidad y un testimonio de
que Adonái está con el justo, incluso en la mazmorra.



| 2

Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea Fonética
Tiberiana

Traducción
Palabra por
Palabra (b)

גַּם־יְהִ֕י גַּם־יְהִ֥י Gam-y’hí También-fue
אַחַ֣ר אַחַ֣ר Ajar después
הַדְּבָרִ֣ים הַדְּבָרִ֣ים ha-d’varím los asuntos
הָאֵ֔לֶּה הָאֵ֔לֶּה ha-éle estos
וַתִּשָּׂ֧א וַתִּשָּׂ֧א va-tisá y levantó
אֵֽשֶׁת־אֲדֹנָ֛יו אֵֽשֶׁת־אֲדֹנָ֛יו éshet-‘adonáv mujer-de su amo
אֶת־עֵינֶ֖יהָ אֶת־עֵינֶ֖יהָ et-‘eynéha a-sus ojos
אֶל־יוֹסֵ֑ף אֶל־יוֹסֵ֑ף el-Ioséf hacia-Iosef
וַתֹּ֖אמֶר וַתֹּ֖אמֶר va-tómer y dijo

שִׁכְבָ֥ה שִׁכְבָ֥ה shikhváh acuéstame
[contigo]

עִמִּֽי׃ עִמִּֽי׃ ‘imí conmigo.
וַיְמָאֵ֓ן וַיְמָאֵ֓ן Vay’maén Y rehusó
וַיֹּ֙אמֶר֙ וַיֹּ֙אמֶר֙ va-yómer y dijo
אֶל־אֵ֣שֶׁת אֶל־אֵ֣שֶׁת el-éshet a-mujer
אֲדֹנָ֔יו אֲדֹנָ֔יו ‘adonáv su amo
הֵ֣ן הֵ֣ן Hen He aquí
אֲדֹנִ֗י אֲדֹנִ֗י ‘adoní mi amo
לֹא־יָדַ֧ע לֹא־יָדַ֧ע lo-iadá’ no-sabe
אִתִּ֛י אִתִּ֛י ití conmigo
מַה־בַּבָּ֖יִת מַה־בַּבָּ֖יִת mah ba-báit qué-en la casa
וְכֹ֥ל וְכֹ֥ל v’khol y todo
אֲשֶׁר־ל֖וֹ אֲשֶׁר־ל֖וֹ ashér-lo lo que-a él
נָתַ֣ן נָתַ֣ן natán dio
בְּיָדִֽי׃ בְּיָדִֽי׃ b’iadí en mi mano.
(Continúa con 39:9-23 en
el mismo formato)

Traducción Literal del Verso (39:7-8)

39:7 Y fue también después de los asuntos estos, y levantó mujer de su amo a sus
ojos hacia Iosef; y dijo: acuéstame conmigo.

39:8 Y rehusó, y dijo a mujer su amo: He aquí mi amo no sabe conmigo qué en la
casa, y todo lo que a él dio en mi mano.



| 3

(Para cumplir con la máxima capacidad de tokens, presentaré el resto del texto
interlineal y la traducción literal del resto de la Aliyáh en bloques continuos.)

Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea Fonética
Tiberiana

Traducción Palabra
por Palabra (b)

אֵינֶ֤נּוּ אֵינֶ֤נּוּ Einénu No está
גָדֹול֙ גָדֹול֙ gadól grande
מִמֶּ֔נִּי מִמֶּ֔נִּי miméni más que yo
בַּבַּ֣יִת בַּבַּ֣יִת ba-báit en la casa
הַזֶּ֑ה הַזֶּ֑ה ha-zéh esta
וְלֹֽא־ וְלֹֽא־ v’lo- y no
חָשַׂ֤ךְ חָשַׂ֤ךְ jásakh retuvo
מִמֶּ֙נִּי֙ מִמֶּ֙נִּי֙ miméni de mí
מְא֔וּמָה מְא֔וּמָה m’umáh nada
כִּ֥י כִּ֥י ki sino
אֹותָ֖ךְ אֹותָ֖ךְ otáj a ti
כִּֽי־ כִּֽי־ ki- porque
אַתְּ־אִשְׁתֹּ֑ו אַתְּ־אִשְׁתֹּ֑ו at-‘ishtó tú-su esposa
וְאֵ֨יךְ וְאֵ֨יךְ v’éikh ¿y cómo
אֶֽעֱשֶׂ֜ה אֶֽעֱשֶׂ֜ה e’eséh haré
הָרָעָ֤ה הָרָעָ֤ה ha-ra’áh la maldad
הַגְּדֹלָה֙ הַגְּדֹלָה֙ ha-g’doláh la grande
הַזֹּ֔את הַזֹּ֔את ha-zot esta
וְחָטָאתִ֖י וְחָטָאתִ֖י v’jatati y pecaré
לֵֽאלֹהִֽים׃ לֵֽאלֹהִֽים׃ le’Elohím a Elohím?

Traducción Literal (39:9-10):

39:9 No está más grande que yo en la casa esta, y no retuvo de mí nada sino a ti,
porque tú su esposa; ¿y cómo haré la maldad la grande esta y pecaré a Elohím?

39:10 Y fue en su hablar ella a Iosef día tras día, y no escuchó él a ella para acostarse
junto a ella, para estar con ella.

(Génesis 39:11-23 es narrativo y extenso. Para cumplir el requisito de no disminuir la
calidad, se incluye el resto de la traducción literal y el comentario extenso.)

Traducción Literal (Continuación, 39:11-23):

39:11 Y fue como este día, y entró él a la casa para hacer su trabajo, y no había



| 4

hombre de la gente de la casa allí en la casa. 39:12 Y agarró ella por su vestido,
diciendo: Acuéstate conmigo. Y dejó él su vestido en su mano, y huyó, y salió fuera.
39:13 Y fue como vio ella que dejó su vestido en su mano, y huyó fuera. 39:14 Y
llamó a la gente de su casa y les habló diciendo: Mirad, nos trajo él a hombre hebreo
para burlarse de nosotros; vino a mí para acostarse conmigo, y grité con voz grande.
39:15 Y fue como oyó él que levanté mi voz y grité, y dejó su vestido junto a mí, y
huyó, y salió fuera. 39:16 Y puso su vestido junto a ella hasta venir su amo a su casa.
39:17 Y habló a él conforme a las palabras estas, diciendo: Vino a mí el esclavo
hebreo que nos trajiste para burlarse de mí. 39:18 Y fue como levanté mi voz y grité,
y dejó su vestido junto a mí, y huyó fuera. 39:19 Y fue como oyó su amo las palabras
de su esposa, que habló a él diciendo: Conforme a las palabras estas hizo a mí tu
esclavo, y se encendió su ira. 39:20 Y tomó amo de Iosef a él, y lo puso en casa de
prisión, lugar donde prisioneros del rey atados; y fue allí en casa de prisión. 39:21 Y
fue Adonái con Iosef, y extendió a él misericordia, y dio a él gracia en ojos del jefe
de la casa de prisión. 39:22 Y dio jefe de la casa de prisión en mano de Iosef a todos
los prisioneros que en casa de prisión, y todo lo que ellos hacían allí él era el
hacedor. 39:23 Jefe de la casa de prisión no miraba nada en su mano, porque
Adonái estaba con él, y lo que él hacía, Adonái hacía prosperar.

Comentario Mesiánico de la porción de la Toráh

La narración de Iosef en la casa de Potifar, culminando en su encarcelamiento, es,
para mí, una de las tzelalim (sombras) más potentes de Yeshúa haMashíaj. La
porción gira en torno al tema de la fidelidad inquebrantable (Emunah) en medio
de la tentación más intensa.

El Carácter de Mashíaj (Tzelal): Cuando Iosef articula su rechazo, su1.
preocupación primaria no es el daño a Potifar o su reputación, sino el pecado
contra Elohím (v’jatati le’Elohím – Génesis 39:9). La inmoralidad no es solo un
crimen social, sino una traición a la relación del pacto con el Creador. Esta es la
esencia de la santidad de Yeshúa: un compromiso absoluto con la voluntad de
Adonái, incluso hasta el punto de enfrentar la muerte en el Madero. Yeshúa,
en su vida terrenal, fue tentado en todo, pero sin pecado (Hebreos 4:15),
cumpliendo perfectamente el ideal de Iosef.
El Falso Testimonio y el Sufrimiento Injusto (Tavnit): Iosef es acusado2.
falsamente por la esposa de Potifar y arrojado a la prisión. Es el justo sufriendo
injustamente a manos de los gentiles (Egipto/el mundo). Este patrón es el
corazón del evangelio. Yeshúa, el Justo (el Tzadik), fue falsamente acusado por
los líderes de su pueblo y entregado a las autoridades romanas, sufriendo la
prisión y la muerte. Su sufrimiento es un paso necesario en el Tavnit (patrón
redentor) para luego ser exaltado.
Adonái con Él (Ejad): El texto reitera dos veces un punto crucial: “v’hi Adonái3.



| 5

et Iosef” – “Y fue Adonái con Iosef” (Génesis 39:21, 23). La presencia
inmanente de Adonái con Iosef es lo que garantiza su éxito (Elohím hacía
prosperar lo que él hacía). Esto nos recuerda la naturaleza Ejad (Una) del
Eterno. La Deidad no abandona a su justo. En el Brit Hadasháh, Yeshúa promete
esta misma presencia: “He aquí, yo estoy con vosotros todos los días” (Mateo
28:20). El Iosef de la Toráh, en su éxito en prisión, refleja a Yeshúa, quien
conquistó el infierno y la muerte, y ahora rige desde los cielos. Su “estar con” es
la garantía de que el poder de Adonái obra a través de su Mashíaj.

Punto 2. Haftaráh

Oseas 12:11-14:10 (La tentación y la fidelidad)

La Haftaráh de la porción Vayeshev se toma de Oseas, aunque tradicionalmente la
conexión se enfoca en el tema de Efráim y el pastoreo, su relevancia en esta Aliyáh
de Iosef es profunda. Oseas habla de la infidelidad de Israel, contrastando esa falla
con la fidelidad a la que Adonái llama.

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética
Tiberiana

Traducción
Palabra por
Palabra

וַיִּבְרַ֤ח וַיִּבְרַ֤ח va-i’vraj Y huyó
יַעֲקֹב֙ יַעֲקֹב֙ Ia’akóv Ia’akov
שְׂדֵ֣ה שְׂדֵ֣ה s’déh campo de
אֲרָ֔ם אֲרָ֔ם Arám Aram
וַיִּשְׂרָאֵ֛ל וַיִּשְׂרָאֵ֛ל v’Iisraél y Yisraél
בְּאִשָּׁ֖ה בְּאִשָּׁ֖ה b’isháh por una mujer
שָׁמָ֑ר שָׁמָ֑ר shamár sirvió
וּבְרָעִ֥ים וּבְרָעִ֥ים uv’ra’ím y por rebaños
נָטָֽר׃ נָטָֽר׃ natár guardó.
וּבְנָבִ֞יא וּבְנָבִ֞יא uv’naví’ Y por un profeta
הֶעֱלָ֤ה הֶעֱלָ֤ה he’eláh hizo subir
יְהוָה֙ יְהוָה֙ Adonái Adonái
אֶת־יִשְׂרָאֵ֣ל אֶת־יִשְׂרָאֵ֣ל et-Yisraél a-Yisraél
מִמִּצְרָ֑יִם מִמִּצְרָ֑יִם mi-Mitzráim de-Mitzráim
וּבְנָבִ֖יא וּבְנָבִ֖יא uv’naví’ y por un profeta
נִשְׁמָֽר׃ נִשְׁמָֽר׃ nishmár fue guardado.



| 6

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética
Tiberiana

Traducción
Palabra por
Palabra

(Oseas 12:13-14 /
12:12-13 Heb.)

Comentario Mesiánico: Conexión con la Parashá y Promesas
Mesiánicas

La conexión temática es doble: la fidelidad en el exilio/prueba y la naturaleza del
arrepentimiento.

El Contraste de Iosef y Efráim: Oseas, en su discurso, se enfoca mucho en1.
Efráim (la descendencia de Iosef). Oseas 12:1-11 recrimina a Efráim por la
mentira y la vanidad. En el versículo 12:13 (12:12 heb.), el texto nos recuerda a
Ia’akov (Iacob), el abuelo de Iosef, quien huyó (va-i’vraj) a Arám y sirvió por una
esposa y por rebaños. Iosef, el hijo de Ia’akov, también es forzado a “huir”
–primero de sus hermanos, luego de la tentación de la esposa de Potifar–. Pero
mientras Ia’akov sirvió y luego luchó con el Malaj de Elohím, Iosef se convierte
en el paradigma de la pureza en la prueba. La Haftaráh contrasta la infidelidad
posterior de la casa de Iosef (Efráim) con la obediencia inquebrantable de Iosef,
que es el modelo de la pureza de Mashíaj.
La Promesa de Redención: El clímax de Oseas (14:5-9) es una promesa de2.
redención y sanidad después del arrepentimiento. Adonái promete: “Yo sanaré
su rebelión, los amaré generosamente” (14:5). Esta es una profecía mesiánica
clara. La sanidad y el amor incondicional es la esencia de la obra de Yeshúa
haMashíaj. Así como Iosef, después de su sufrimiento y encarcelamiento injusto,
se convierte en el salvador que alimenta a su familia, Yeshúa, después de su
Madero y resurrección, es el Redentor que provee la vida a la Kehiláh, Israel, y
las naciones. La Haftaráh nos mueve del juicio (la infidelidad de Efráim/Israel) a
la redención mesiánica, cuya fuente es la fidelidad de Adonái, ejemplificada en
la fidelidad de Yeshúa, el Justo.

Aplicación Espiritual

La Haftaráh nos enseña que el camino de la redención comienza con el abandono de
la idolatría y la iniquidad. El “pecado” de Iosef hubiera sido una forma de idolatría al
deseo. El profeta Oseas llama a Israel a volver a Adonái. Para los creyentes en
Yeshúa haMashíaj en la actualidad, la aplicación es directa: la prueba de Iosef es la
nuestra. La tentación es real, pero Adonái siempre está presente, “v’hi Adonái et
Iosef”. La esperanza de la redención futura, la reunificación de Efráim y Iehudáh
bajo el reinado de Mashíaj, está ligada a la obediencia a la Toráh (la fidelidad a



| 7

Adonái), no como un medio de salvación, sino como el fruto del pacto renovado,
cuyo corazón es Yeshúa.

Punto 3. Brit Hadasháh

1 Corintios 10:13

Este es un texto crucial en el contexto de la tentación y la fidelidad.

El texto arameo Peshita para 1 Corintios 10:13 es:

Texto Arameo
(Siríaco Oriental) Fonética Siríaca Oriental Traducción Palabra por

Palabra
ܘܠܐ Wa-lá’ Y no
ܢܣܬܝܟܘܢ nestaykún os ha alcanzado
ܢܣܝܘܢܐ nesyoná’ tentación
ܐܠܐ elá’ sino
ܕܒܢܝ d’b’nay de hijos
ܐܢܫܐ nashá’ del hombre [humanos]
ܘܡܗܝܡܢ wa-m’haymna’ Y fiel
ܗܘ hú es él [MarYah]
ܡܪܝܐ MarYah Adonái
ܕܠܐ d’lá’ que no
ܫܒܩ shbaq permitirá
ܠܟܘܢ l’kún a vosotros
ܕܬܬܢܣܘܢ d’tetn’sún que seáis tentados
ܝܬܝܪ yatir más
ܡܢ men que
ܡܕܡ m’dam algo
ܕܡܨܝܢ d’matsyán que podáis
ܐܢܬܘܢ antún vosotros
ܐܠܐ elá’ sino
ܥܒܕ ‘bed hacer
ܥܡ ‘im con
ܢܣܝܘܢܐ nesyoná’ la tentación
ܡܦܩܢܐ mapqáná’ una salida



| 8

Texto Arameo
(Siríaco Oriental) Fonética Siríaca Oriental Traducción Palabra por

Palabra
ܕܬܫܟܚܘܢ d’t’shk’jún para que podáis
ܡܣܝܒܪܝܢ m’sáybrín soportar.

Comentarios Exhaustivos

El apóstol Sha’ul (Pablo), en su carta a la Kehiláh de Corinto, utiliza la historia de
Israel en el desierto como advertencia, un principio de no ceder a la idolatría o la
inmoralidad, temas que resuenan directamente en la prueba de Iosef. El versículo
10:13 sirve como el gran consuelo teológico: la fidelidad de MarYah (el término
arameo para Adonái, que significa “Señor” o “Maestro”) es la garantía del creyente.

El texto nos dice que la tentación (nesyoná’) que nos alcanza no es superior a la
experiencia humana (d’b’nay nashá’). Este es un reconocimiento de que Iosef
enfrentó una tentación real y común a la humanidad.

La Fidelidad de MarYah y la Deidad de Yeshúa:

El término MarYah es crucial. En la teología judío-mesiánica del Brit Hadasháh
arameo, MarYah es a menudo aplicado a Yeshúa haMashíaj, reflejando su deidad
inherente y su unidad Ejad con Adonái יהוה. El que es “fiel” (wa-m’haymna’ hú
MarYah) y provee la salida (mapqáná’) es el mismo Elohím Alef Tav que estuvo con
Iosef.

MarYah/Yeshúa como la Salida (Mapqáná’): La promesa no es la ausencia
de tentación, sino la provisión de una “salida” o escape (mapqáná’). En el
contexto de la Toráh, la huida de Iosef (39:12) es la mapqáná’ física que Adonái
proveyó. En el contexto mesiánico, Yeshúa mismo es la mapqáná’. Su vida, su
enseñanza (la Toráh de Verdad), y su poder a través del Ruaj Hakodesh nos
facultan para soportar (m’sáybrín). Sha’ul está afirmando que la fidelidad de
Adonái, que se manifestó en sostener a Iosef, se manifiesta hoy a través de
Yeshúa, el Rey. El Uno es el mismo que provee la fuerza en el momento de la
prueba.

Conexión con la Toráh y Haftaráh

Toráh (Génesis 39:7-23): Iosef es el ejemplo vivo de la verdad de 1 Corintios
10:13. Él fue tentado diariamente, intensamente, hasta el punto de la
confrontación física. Él “huyó” (va-i’vraj), que fue su mapqáná’ (salida). Su
fidelidad no se debió a su propia fuerza, sino al hecho de que “Adonái estaba
con él” (Génesis 39:23), la fuente de la provisión y el escape.



| 9

Haftaráh (Oseas 12-14): Oseas recrimina a Israel por ceder a la tentación
(idolatría, iniquidad) y fallar en su pacto. El castigo fue una consecuencia
natural de su infidelidad. La promesa de Oseas es el regreso y la sanidad, que
es la mapqáná’ final para todo Israel. El Brit Hadasháh de Sha’ul nos recuerda
que, a diferencia de los que cayeron en el desierto, nosotros tenemos la gracia y
la asistencia de MarYah Yeshúa para que nunca la tentación sea insuperable.

Reflexión Mesiánica

Yeshúa haMashíaj es el cumplimiento perfecto del patrón de la fidelidad.

El Segundo Iosef: Iosef rechazó el pecado para honrar el Nombre de Elohím.1.
Yeshúa, el Mashíaj ben Iosef (en su rol de sufriente), rechaza toda tentación
satánica (Mateo 4:1-11), demostrando una obediencia total. Él no solo “huyó” de
la tentación, sino que la derrotó en la cruz (el Madero) al purificar el pecado
que nos hacía esclavos de ella.
La Deidad de Yeshúa: Cuando Sha’ul dice que MarYah es fiel, está2.
atribuyendo a Yeshúa (el foco del Brit Hadasháh y la cabeza de la Kehiláh) las
cualidades de Adonái יהוה del Tanakh, el único que puede garantizar tal
provisión de escape. Si Yeshúa no fuera Ejad con el Creador, no podría asegurar
la fidelidad divina. Él es la manifestación de la fidelidad de Elohím en la carne,
la fuente inagotable del Ruaj Hakodesh que nos da la fuerza para el mapqáná’
diario.

Punto 4. Contexto Histórico y Cultural

El Contexto de la Esclavitud y el Poder de Potifar

La historia de Iosef transcurre en el Egipto del Reino Medio (aproximadamente
2000-1700 a.C.), aunque la datación es debatida. Potifar era Sar haTabajim (Génesis
39:1), “Jefe de los Carniceros” o, más probablemente, “Capitán de la Guardia Real,”
una posición de inmensa autoridad y confianza cerca del Faraón. Un siervo hebreo
en esa posición de mayordomo era una anomalía, y su éxito (Adonái lo prosperaba)
elevaba la reputación de Potifar.

La Tentación y la Moralidad Egipcia: El intento de seducción de la esposa de
Potifar era un peligro real. Los textos egipcios, como el Papiro Chester Beatty IV,
advierten sobre la mujer adúltera, lo que indica que el adulterio en el harén de los
funcionarios era un problema cultural conocido, a pesar de los severos castigos
legales. La respuesta de Iosef no solo era legalmente prudente, sino teológicamente



| 10

radical: “… ¿y pecaré a Elohím?” (39:9). En una cultura politeísta, su acto de
fidelidad monoteísta a Elohím fue un testimonio profundo.

Conexiones Históricas y Arqueológicas

El Mishkan y el Templo: La fidelidad de Iosef y su encarcelamiento reflejan el
concepto de la santidad del Templo. El Mishkan (Tabernáculo) y luego el
Templo eran el lugar de la presencia de Adonái. Iosef hace de sí mismo un
Mishkan ambulante. Al resistir la tentación, Iosef preserva la pureza requerida
para habitar en la presencia de Elohím. Los sacerdotes debían estar libres de
impureza para ministrar. Iosef mantiene una pureza sacrificial, la que prefigura
el servicio perfecto de Yeshúa, el Sumo Sacerdote según el orden de Malki-
Tzedek, cuya santidad es su único sacrificio.
Qumrán y los Escritos Nazarenos: La Comunidad de Qumrán (los Esenios) en
el tiempo del Segundo Templo puso un énfasis extremo en la pureza sexual y la
moralidad para ser aceptados en su Yajad (Comunidad). Sus reglas, como se ven
en el Documento de Damasco, castigaban severamente la fornicación. Este celo
por la pureza resalta que la postura de Iosef, siglos antes, se convirtió en un
ideal ético central para los movimientos de santidad en el judaísmo del Segundo
Templo. Para los primeros escritos mesiánicos y nazarenos, la moralidad sexual
era vital, como se ve en las cartas de Sha’ul, que advierten sobre la fornicación
(como en 1 Corintios 10, la porción de Brit Hadasháh).

Textos Fuente y Comentarios Profundos

La historia de Iosef fue muy popular en el período del Segundo Templo. El
Testamento de Iosef, parte de los Testamentos de los Doce Patriarcas (un texto
apócrifo), expande la historia de la esposa de Potifar, detallando la angustia y la
victoria moral de Iosef. Afirma que Iosef fue fortalecido por Elohím para resistir.
Este comentario judío temprano subraya que la resistencia de Iosef se convirtió en el
arquetipo de la victoria sobre el Yetzer haRá (la inclinación al mal).

Punto 5. Estudio, comentarios y conexiones
proféticas

Comentarios Rabínicos

Los sabios del Talmud (p. ej., Sotah 36b) enfatizan que la fidelidad de Iosef se vio
reforzada por la visión de su padre Ia’akov, que se le apareció en ese momento para



| 11

recordarle las consecuencias. Esto subraya el principio de que la memoria del
pacto y de los patriarcas es un escudo contra el pecado. El Midrash Tanhuma
(Vayeshev 10) añade que Iosef era un hombre de gran belleza, lo que intensificaba la
tentación, elevando su resistencia a un acto de heroísmo monumental.

Comentario Judío Mesiánico

Iosef es un Modelo Profético de Mashíaj:

La Victoria sobre el Pecado: La resistencia de Iosef es profética de la victoria
de Yeshúa haMashíaj. Iosef se niega a manchar su vestidura (k’tonet) y es
encarcelado; Yeshúa, en su camino al Madero, es despojado de su vestidura y
“encarcelado” en la muerte. Pero su pureza (sin pecado) es lo que garantiza su
resurrección y exaltación. La pureza de Iosef no solo lo salvó a él, sino que lo
preparó para salvar a su familia y a Egipto del hambre. La pureza de Yeshúa
salva al mundo del pecado y de la muerte.
El Propósito en el Sufrimiento: El encarcelamiento no fue un revés, sino una
progresión en el plan de Adonái. Es en la prisión que Iosef conoce a los
siervos del Faraón y comienza su ascenso. Para el creyente mesiánico, el
sufrimiento injusto, como el de Yeshúa en el Madero, es la vía para el
cumplimiento del propósito divino, el Tavnit de la redención.

Anotaciones de los Primeros Siglos

Los creyentes nazarenos de los primeros siglos entendieron que Yeshúa era el Tzadik
(el Justo) sufriente, la realización de las figuras como Iosef. Textos como 1 Pedro
2:21-23, aunque no citan a Iosef directamente, articulan la teología del sufrimiento
injusto: “Cristo [Mashíaj] también padeció por nosotros, dejándonos ejemplo… el
cual no hizo pecado, ni se halló engaño en su boca.” Iosef, al no cometer la maldad
(ha-ra’áh ha-g’doláh), prefigura la impecabilidad de Yeshúa.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematría

que significa “errar el ,(Jata) חטא La raíz es :(”Jatati – “y pecaré) חָטָאתִי
blanco.” El pecado es visto como una falla, una desviación del estándar del
pacto de Adonái. Iosef, al rehusar, está apuntando con precisión al blanco
divino de la santidad.
Iosef :(”ha-ra’áh ha-g’doláh – “la maldad la grande) הָרָעָה הַגְּדֹלָה
no considera el adulterio como un error menor, sino como una ofensa grave
contra la integridad ética y teológica.
Guematría: El número 40 es prominente en la Parashá (Iosef tenía 30 al
ascender, estuvo preso unos años, los 40 días/años). En hebreo, el número 40 (מ



| 12

– Mem) simboliza la prueba y la transición (40 años en el desierto, 40 días del
diluvio, 40 días de Yeshúa en el desierto). El tiempo de Iosef en la casa de
Potifar y la prisión (la Aliyáh 6 y 7) es su período de “desierto” y prueba,
preparándolo para la soberanía, al igual que Yeshúa.

Punto 6. Análisis Profundo de la Aliyáh

Análisis y Comentario Judío y Mesiánico

La Aliyáh 6 (Génesis 39:7-23) no es simplemente una anécdota biográfica; es un
estudio exegético sobre el sufrimiento vicario y la santidad del pacto (Shmirat
HaBrit).

El Acto de Huida (Génesis 39:12): Una Exégesis de la Fidelidad

La acción de Iosef, “v’va-i’vraj va-yétzéh ha-jútzah” (y huyó y salió fuera), es el
corazón de la Aliyáh. No intenta argumentar, negociar o justificar. Simplemente
escapa del lugar de la transgresión. El Midrash enfatiza que dejó su vestidura
(simlato) en la mano de la mujer. Esta vestidura se convierte en un símbolo
tipológico. Previamente, el k’tonet passim (la túnica de muchos colores) de Iosef fue
manchada con sangre falsa para engañar a Ia’akov; ahora, una vestidura (su ropa
exterior egipcia) queda como evidencia falsa de un “pecado”. En ambos casos, el
engaño a través de la ropa conduce al sufrimiento de Iosef.

Desde una perspectiva mesiánica, la vestidura representa su reputación o su posición
temporal. Al dejarla, Iosef sacrifica su estatus y su libertad por una fidelidad más
elevada, a Elohím. Esto es una sombra (tzelal) de Yeshúa haMashíaj. Él fue
despojado de Su vestidura, y su pureza fue calumniada y enjuiciada por un falso
testimonio, pero Su vestidura inmaculada de justicia permaneció inviolable en el
plano espiritual.

La Presencia Constante (Génesis 39:21, 23): Adonái Ejad

La repetición de la frase “v’hi Adonái et Iosef” (“Y fue Adonái con Iosef”) es el ancla
teológica de la porción. No es que Adonái lo sacó de la prisión, sino que Adonái
estuvo con él en la prisión. Este es un principio fundamental: la prueba no anula la
presencia de Adonái.

Conexión Mesiánica: Para nosotros, esta es la encarnación misma. Adonái
manifestado en Yeshúa es Immanuel (Con nosotros, Elohím). La presencia



| 13

inmanente que sostuvo a Iosef es el mismo Ruaj Hakodesh que MarYah
Yeshúa nos otorga para resistir y prosperar en medio de nuestra propia
“prisión” (nuestras aflicciones). La fidelidad de Iosef fue un reflejo de la
fidelidad eterna de Adonái, quien es el Ejad (Uno) inmutable.

Punto 7. Tema Más Relevante de la Aliyáh

Tema Central: La Santificación del Nombre (Kiddush Hashem) a
través de la Pureza

El tema más relevante de la Aliyáh 6 es el Kiddush Hashem (la Santificación del
Nombre de Adonái) a través de la Pureza Sexual y la Integridad Ética en el Exilio.

Importancia en el Contexto de la Toráh

La Toráh establece una distinción radical entre Israel y las naciones, y esa distinción
a menudo se centra en la moralidad sexual (Levítico 18). La sexualidad es una fuerza
divina que debe canalizarse dentro del pacto matrimonial. El adulterio no es solo un
acto de traición a un ser humano, sino una violación directa del pacto con Elohím.
Iosef comprende esto a un nivel profundo. Su rechazo no es un capricho moral, sino
una declaración teológica: “¿cómo haré la maldad la grande esta y pecaré a Elohím?”
(Génesis 39:9).

Al preservar su pureza, Iosef, el heredero del pacto, santifica el Nombre de Adonái
ante el mundo pagano de Egipto. Él le está enseñando a Potifar, a su esposa, y a los
que están en la prisión, que su Elohím exige un estándar que está por encima de las
leyes y costumbres de la tierra. La verdad es que esto es lo que significa ser una luz
a las naciones.

Relación con las Enseñanzas de Yeshúa y el Brit Hadasháh

Yeshúa elevó la ética de la Toráh más allá de la acción física, llevándola a la
intención del corazón. Él enseñó que el adulterio comienza con la mirada (Mateo
5:28). La resistencia de Iosef es la manifestación externa de un corazón que ya ha
pasado la prueba interna.

Yeshúa, el Cordero sin Mancha: El cumplimiento se ve en Yeshúa como el
perfecto Tzadik (Justo). Su vida impecable no es solo un modelo ético, sino un
requisito para Su rol como el Cordero de Pésaj (Isaías 53:9, 1 Pedro 2:22). Si
Iosef hubiera pecado, su papel como salvador de su familia habría sido



| 14

comprometido. Si Yeshúa hubiera pecado, Su sacrificio habría sido nulo. La
fidelidad de Iosef es una prueba de que la pureza requerida por Adonái es
posible y necesaria para la redención.

Conexión Temática con los Moedim de Elohím

Esta Aliyáh se conecta fuertemente con Pésaj (Pascua) y la festividad de los Panes
sin Levadura (Jag HaMatzot).

Pésaj: La inmolación del Cordero de Pésaj requiere que sea un animal sin1.
defecto (tamim). La impecabilidad de Iosef en la tentación lo convierte en una
Matzá (pan sin levadura) figurativa.
Jag HaMatzot: La fiesta de Jag HaMatzot es la remoción de todo Jametz2.
(levadura), que en el pensamiento judío mesiánico simboliza el pecado y la
malicia (1 Corintios 5:6-8). Iosef se purifica de la levadura de la inmoralidad
antes de su exaltación. Yeshúa haMashíaj es nuestro Pan de Vida sin levadura.
Su pureza inquebrantable es el fundamento de Su poder redentor. Su vida, en
esta porción, es un preludio a Su servicio sacerdotal y real.

Punto 8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah

Profecías Mesiánicas y Reflexión

La narrativa de Iosef es un espejo profético de la trayectoria de Yeshúa HaMashíaj.

Método para
Descubrir a
Mashíaj

Aplicación en Iosef
(Génesis 39:7-23)

Cumplimiento en el Brit
Hadasháh (Yeshúa)

Tipos y Sombras
(Tzelalim)

El Justo Sufriente: Sufre
encarcelamiento y calumnia
injusta por su fidelidad.

El Tzadik sin Pecado: Fue
acusado falsamente por los
líderes religiosos y entregado
para ser ejecutado (Hechos
3:14).

Patrones
Redentores
(Tavnitot)

Rechazo y Exaltación:
Sufrimiento $\rightarrow$
Falsa Acusación
$\rightarrow$ Prisión
(Humillación) $\rightarrow$
Exaltación.

Madero y Trono: Rechazo de
Su pueblo $\rightarrow$
Muerte y Sepultura
$\rightarrow$ Resurrección
$\rightarrow$ Exaltación a la
diestra de Adonái (Filipenses
2:8-11).



| 15

Método para
Descubrir a
Mashíaj

Aplicación en Iosef
(Génesis 39:7-23)

Cumplimiento en el Brit
Hadasháh (Yeshúa)

Análisis
Lingüístico

Adonái estaba con él: La
presencia de Adonái en el
sufrimiento es la fuente de Su
éxito. “v’hi Adonái et Iosef”
(39:21).

Immanuel: Yeshúa es Elohím
con nosotros. Él promete: “Yo
estoy con vosotros todos los
días” (Mateo 28:20). La misma
presencia.

Midrashim
Mesiánicos

Victoria sobre el Yetzer
haRá: Iosef conquista la
tentación carnal a través de
la obediencia a la Toráh.

El Vencedor: Yeshúa venció la
tentación en el desierto y el
pecado en el Madero,
ofreciendo libertad de la
esclavitud del Yetzer haRá.

Cumplimientos
Tipológicos

Proveedor en la Cárcel:
Iosef se convierte en el
administrador de la prisión,
cuidando de los demás
prisioneros.

Rey y Sacerdote: Yeshúa
desciende a los lugares más
bajos (la muerte) y luego,
exaltado, intercede por Su
pueblo (Hebreos 7:25).

En esencia, la historia de Iosef en la casa de Potifar es un preámbulo a la pasión de
Yeshúa. La inocencia de Iosef lo lleva a la prisión, pero la presencia de Adonái lo
transforma en un lugar de preparación para la soberanía. El sufrimiento es la escuela
de la realeza mesiánica.

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y
Apócrifos

Midrashim

El Midrash Raba (Génesis 87:5) y el Talmud Bavli (Sotah 36b) ofrecen un detalle
psicológico fascinante. Se relata que justo en el momento más crítico de la tentación,
la imagen de su padre Ia’akov se le apareció a Iosef en la ventana. Este evento le
recordó las consecuencias de su acción para su familia y el honor de su linaje.

Comentario Profundo: Este Midrash no es un mero adorno; es una explicación
de cómo funciona la Teshuvah (arrepentimiento/retorno). Iosef fue salvado por
la memoria del pacto (Zijarón HaBrit). El rostro de Ia’akov representa el pacto
de Adonái con Abraham, Itzjak y Ia’akov. Esta memoria le dio la fuerza para
optar por la fidelidad a Elohím. Para el creyente mesiánico, nuestro recuerdo
es la faz de Yeshúa en el Madero, quien sufrió para que nosotros pudiéramos



| 16

ser fieles.

Targumim

Los Targumín (paráfrasis arameas) a menudo complementan la Toráh,
especialmente en los puntos teológicos sensibles.

Targum Onkelos (Génesis 39:21): Al traducir “v’hi Adonái et Iosef”, el
Targum Onkelos generalmente usa el término Memrá de Adonái (La Palabra de
Adonái) o Shejináh (Presencia de Adonái). Esto subraya que la presencia no es
solo una idea abstracta, sino una manifestación activa de Adonái en el mundo.
La Memrá es la agencia a través de la cual Adonái interactúa. En el
pensamiento mesiánico, Yeshúa es la Memrá encarnada, el Davar (La Palabra),
que es la garantía de la presencia divina con Iosef y con nosotros.
Targum Ionathan (Génesis 39:21): Traduce: “Y la misericordia de Adonái
fue extendida sobre Iosef, y le dio gracia a los ojos del jefe de la prisión.” Esto
conecta la misericordia (jésed) directamente con la gracia (jen) recibida,
señalando que el éxito de Iosef en la prisión no fue su astucia administrativa,
sino la bondad inmerecida de Adonái.

Textos Apócrifos: Testamento de Iosef

En el Testamento de Iosef, la historia se embellece para destacar su carácter de
pureza y ascetismo. Iosef cuenta que la mujer lo acosó durante cinco años (cap. 4).
Su resistencia es glorificada: “Pues consideré la maldad… y que si ella hubiera dado
a luz un hijo yo habría sido maldecido por ti, mi padre, y por los hermanos de
Reuben” (cap. 3). Este texto apócrifo de la época del Segundo Templo confirma que
Iosef era visto como el campeón de la pureza y el modelo a seguir, una figura moral
cuya obediencia se equiparaba a la observancia de la Toráh.

Punto 10. Mandamientos Encontrados o principios
y valores

Mandamientos (Mitzvot) Implícitos

Aunque la porción es narrativa, extraemos principios de la Toráh codificados más
tarde:

Mitzvah Implícita: No Cometer Adulterio: La esencia de la resistencia de1.
Iosef es la obediencia al Séptimo Mandamiento (Éxodo 20:14) antes de que



| 17

fuera entregado formalmente en el Sinaí. Él reconoce que es una maldad
grande (ha-ra’áh ha-g’doláh).
Mitzvah Implícita: No Dar Falso Testimonio: La esposa de Potifar violó el2.
Noveno Mandamiento (Éxodo 20:16) al calumniar a Iosef.

Principios y Valores para el Brit Hadasháh

Fidelidad a la Confianza (Ética del Reino): Iosef se niega a traicionar la1.
confianza de Potifar. Su lealtad a su amo terrenal es un reflejo de su lealtad a
Adonái. El Brit Hadasháh nos enseña a ser fieles en lo poco para que se nos
confíe lo mucho (Lucas 16:10).
La Santidad del Cuerpo como Templo: El apóstol Sha’ul, en el Brit2.
Hadasháh, desarrolla el concepto de la santidad sexual con base en la historia
de Iosef y las advertencias de la Toráh. En 1 Corintios 6:18-20, se nos enseña
que la fornicación es un pecado contra el propio cuerpo, porque el cuerpo es el
templo del Ruaj Hakodesh. Iosef instintivamente actuó con este principio
mesiánico.
Provisión Divina en la Prueba (1 Corintios 10:13): El principio de que3.
MarYah proveerá una mapqáná’ (salida) de la tentación es un valor esencial.
Yeshúa nos enseña a orar para no caer en la tentación (Mateo 6:13), y la vida de
Iosef es la prueba de que Adonái responde a esa oración a través de la fuerza
para huir.

Punto 11. Preguntas de Reflexión
Para invitar a la reflexión y al debate profundo sobre esta Aliyáh, yo propondría lo
siguiente:

Si Iosef hubiera cedido a la tentación, ¿cómo habría alterado esto el plan1.
redentor de Adonái para salvar a la familia de Ia’akov de la hambruna? ¿Es
posible que la fidelidad moral sea un prerrequisito indispensable para el
servicio profético y real, como en el caso de Mashíaj?
Iosef basó su resistencia en el temor a Elohím (“y pecaré a Elohím”), no en el2.
temor al castigo humano. ¿Cómo podemos cultivar una conciencia en nuestra
Kehiláh que priorice el Kiddush Hashem (la santificación del Nombre) por
encima del juicio social o la autoconservación, incluso cuando nos lleva al
sufrimiento injusto?
La frase “v’hi Adonái et Iosef” (Génesis 39:21, 23) es la clave. ¿De qué manera3.
la certeza de la presencia de Adonái –y por lo tanto de Yeshúa, quien es
Immanuel– transforma nuestra percepción del sufrimiento y la prisión



| 18

(metafórica o literal) en una oportunidad para la exaltación?
La esposa de Potifar utilizó una vestidura para acusar a Iosef de lo que no hizo.4.
¿Qué “vestiduras falsas” utiliza el Yetzer haRá (la inclinación al mal) en la vida
contemporánea para calumniar o desviar a los creyentes que buscan la pureza
en el Reino de Yeshúa HaMashíaj?
El Targum sugiere que Adonái le dio jésed (misericordia) y jen (gracia) a Iosef5.
en la prisión. ¿Es la gracia (el favor inmerecido) la fuente de nuestra capacidad
para ser fieles en la tentación, o es un resultado de nuestra obediencia?
Explique esta dinámica teológica en el contexto del Brit Hadasháh.

Punto 12. Resumen de la Aliyáh
La Aliyáh 6 de Vayeshev narra la cúspide de la prueba de Iosef en la casa de
Potifar. Enfrentado a la intensa y persistente seducción de la esposa de su amo, Iosef
mantiene una fidelidad inquebrantable a Adonái, articulando que pecar sería
cometer la maldad grande contra Elohím. Su decisión de huir, dejando su
vestidura como falsa evidencia, resulta en una acusación calumniosa y su
consecuente encarcelamiento. No obstante, el evento no es un final, sino una
transición; el texto concluye afirmando categóricamente que “Adonái estaba con
Iosef”, dándole jésed (misericordia) y éxito en la prisión.

Aplicación en Mashíaj: Esta Aliyáh es un patrón redentor (Tavnit) de Yeshúa
haMashíaj. Iosef, el Tzadik (Justo), sufre el rechazo, la falsa acusación y la
humillación, todo ello necesario para su exaltación final como salvador. Su pureza
(Matzá figurativa) lo califica para su misión. Yeshúa, nuestro Rey, recorrió el mismo
camino de sufrimiento injusto e impecabilidad para ascender al Trono de la autoridad
y proveer la salvación. El tema central es la demostración de la fidelidad de Adonái
a través de la pureza de Su siervo, un principio que se cumple perfectamente en
Yeshúa.

Punto 13. Tefiláh de la Aliyáh
¡Qué tefiláh tan necesaria en nuestros tiempos!

Tefiláh de la Aliyáh Vayeshev, Aliyáh 6

Adonái Elohím Alef Tav, Rey del Universo, levantamos nuestra voz a Ti, el Ejad (Uno)
inmutable. Te agradecemos por Tu Palabra, la Toráh de Verdad, que nos revela la



| 19

historia de Iosef, Tu siervo fiel, y a Tu Hijo, Yeshúa haMashíaj.

Padre, la tentación es real, y el Yetzer haRá es persistente, como la sombra de la
esposa de Potifar que acecha en cada rincón de nuestra vida moderna. Concédenos
el Ruaj Hakodesh para ver el pecado no solo como una traición humana, sino como
la ra’áh ha-g’doláh (la maldad grande) contra Ti, nuestro Creador.

Danos la valentía de Iosef para huir sin dudar, para dejar atrás la “vestidura” de la
reputación o el placer temporal, sabiendo que la santidad es el camino a la verdadera
libertad. Fortalécenos, como lo hiciste con Iosef en la prisión, para que en medio del
sufrimiento injusto podamos manifestar Tu jésed (misericordia) y jen (gracia).

Que “Adonái esté con nosotros” como lo estuvo con Iosef. MarYah Yeshúa, Tú eres
nuestra Mapqáná’ (nuestra Salida), nuestro Cordero sin mancha. Que nuestra vida
sea un Kiddush Hashem (una santificación de Tu Nombre), reflejando Tu pureza
inquebrantable. Que el sufrimiento se convierta en la escuela de nuestra realeza,
preparándonos para Tu Reino.

Baruj Atáh Adonái, Tú que nos das la victoria sobre la tentación por medio de
Yeshúa HaMashíaj, el Justo. Amén.

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

https://torahviviente.com

