Bfy TORAH VIVIENTE

Listen to this article

Génesis 39:1-6
Amds 2:6-3:8 (La proteccion y el cuidado de Elohim)
1 Pedro 2:19-20 (Sufrir injustamente con integridad)

Shaléom, amado talmid (estudiante) del Reino de Yeshua haMashiaj.

La verdad es que es un honor inmenso, y yo diria una responsabilidad tremenda,
poder zambullirse en las profundidades de la Torah, los Profetas, y el Brit Hadashah
desde la perspectiva inmutable del Reino de Yeshuia haMashiaj. Mira, nuestra fe
no es una mera religion; es el programa de restauracion UNIVERSAL que Adonai
0000 establecié desde la eternidad. El Reino, o Malkut en hebreo, es la soberania
actual y futura de Elohim Alef Tav manifestada plenamente en la persona de
Yeshua haMashiaj, quien es el Ejad, uno y el mismo, la manifestacion visible del
Invisible. Nosotros, la Kehilah o Kahal Mesianico, somos llamados a vivir bajo la
constitucion de ese Reino—la Torah—iluminada y cumplida perfectamente por
nuestro Rey. Esta seccion de la Parasha Vayeshev es crucial, porque nos muestra un
patrén redentor: el sufrimiento injusto del justo, un tema que resuena
poderosamente con el corazén de la redencién en Yeshua. Este es el camino que
pavimenta nuestra comprension del Mesias sufriente y del Rey que ha de venir.

Punto 1.

La quinta Aliydh de Parasha Vayeshev (Génesis 39:1-6) nos introduce en el profundo
descenso de Yosef (José) a la servidumbre egipcia, pero al mismo tiempo revela la
fidelidad inquebrantable de Adonai [J[J[J]] con él. La narrativa es un estudio sobre la
providencia divina, incluso en medio de la traicién y la esclavitud.

. . ‘s Traduccion
Te.xto F—Iebreo Tran§11.teracmn Palabra Hebrea Traduccion palabra por Literal del
(Tiberiana) (Fonética) palabra Verso

Génesis 39:1



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo Transliteracion
(Tiberiana) (Fonética)
00000000 Ve-Yosef
000ooa Hurad
00000000000 Mitzrdy’'mah
Uo000000000a Va-yik’nehu
do00000000O Potifar
aooooa Seris
00000000 Par’oh

aooc Sar
0000000000o0o Ha-tabbahim
aooaao ‘Ish

000000 Mitzri
aooooa Mi-yad
0000000000C000000 Ha-YiSme'élim
aooooa ‘ASer
0000000000 Horiduhu
0oo0ooo Shammah
Génesis 39:2

0000000 Va-ye-hi
aooc Adonai
Uo00o0-000 ‘Et-Yosef
0o00o0o Va-ye-hi
aooaa ‘Ish

Palabra Hebrea

palabra
00000000 Y Yosef
000000 fue-llevado-abajo
00000000000 a-Mitzrayim (Egipto)
Uo000000000a y-lo-compro
0000000000 Potifar
NN oficial/eunuco
00000000 Fara6n
aodo capitan
000000000000 de-los-guardias/matarifes
aooao varén
00ooooO egipcio
aooooa de-mano-de
00000000000000000 los-Yishma'elim
00000 que
0000000000 lo-habian-llevado-abajo
0o00o0o alla
0000000 Y-fue
aooc Adonai
0o0000-000 con-Yosef
0o00o0o y-fue
aooaao varén

Traduccion palabra por

Traduccion
Literal del
Verso

Y Yosef fue
llevado a
Egipto, y lo
compro
Potifar,
oficial de
Faraon,
capitan de
la guardia,
varon
egipcio, de
mano de los
Yishma’elim,
los que lo
habian
llevado alla.

Y fue Adonai
con Yosef, y
fue varon
prospero, y
estuvo en la
casa de su
amo el
egipcio.



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo
(Tiberiana)

H00000000
Q000o0d
{00000
Qoo0ooan

000000000
Génesis 39:3

Hooodoog

Hooodooa
aoog

aooa
000000
0oo0d
0000-000000
{00000
Qood
{00000000

Oo0ooooa
Génesis 39:4

H000000o00

000000

0oo
H000000o0d
0000000000

Transliteracion
(Fonética)
Matzliah
Va-ye-hi

Be-vet

‘Adonav
Ha-Mitzri

Va-yar’

‘Adonav
Ki
Adonai
‘Itto
Ve-khol
‘ASer-hu’
‘Oseh
Adonai
Matzliah
Be-yado

Va-yimtza’

Yosef

Hen
Be-‘eynav
Va-y’sharet

Palabra Hebrea

H00000000
Q00000d
dooo0oo
Qoo0oodn
{000000oOd

Hooo0ooa

Hooo0ooa
{00

Qoo
000000
0oo0d
0000-000000
000000
Qood
H000000O0
Hooo0ooa

(000000oOa

000000

0oo
HOo0000ooOa
(000000000

Traduccion palabra por

palabra

prospero/exitoso
y-estuvo
en-casa-de
su-amo
el-egipcio

Y-vio

su-amo
que

Adonai

con-él

y-todo

lo-que-él

hacia

Adonai
hacia-prosperar
en-su-mano

Y-hallé

Yosef
favor/gracia
€n-sus-0jos
y-le-sirvié

Traduccion
Literal del
Verso

Y vio su amo
que Adonai
estaba con
él, y que
todo lo que
él hacia,
Adonadi lo
hacia
prosperar
en su mano.

Y hallo
Yosef favor
en sus 0jos,
y le sirvié, y
lo puso
como
encargado
sobre su
casa, y todo
lo que tenia
lo puso en
mano de
Yosef.



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo
(Tiberiana)

0oo0d
(o00000Roo000a
Ho0o0oo-0oo
ooodo

{00000
0oo-0ooa

0oood
00000C-0000oag

Génesis 39:5

doooooo

0oo0d
Q0odooan
0oo0d
000000000
0oood
0o000C-000o
0oo-0ooag
H000000o00
ao0d
{0000-00d
(0000000og
{ooodooa
000000
{ooo0oo
Q00000000

Transliteracion
(Fonética)

‘Oto
Va-yaf'qidehu
‘Al-béto
Ve-khol

‘ASer

Yes-10

Natan
Be-yad-Yosef

Va-ye-hi

Me-‘az
Hif'qid
‘Oto
Be-véto
Ve-‘al
Kol-‘aser
Yes-10
Va-yevarekh
Adonai
‘Et-bét
Ha-Mitzri
Bi-g’lal
Yosef
Va-ye-hi
Bir’kat

Palabra Hebrea

0oo0d
(000000Roo000a
dooo0oo-0oo
Qoodo

000000
0oo-0ooa

0oo0d
00000C-0000og

{ooo0oo

0oo0d
Q0o0oodn
0oo0d
Q00000000
0oo0d
HOo000C-000o
0oo-0o0oag
(Oo0000ooOd
Qo0d
00000-00d
Q000000000
{ooodooa
0o0o0d
{00000
Q00000000

. Traduccion
Traduccion palabra por Literal del
palabra Verso

a-él

y-lo-puso-como-encargado
sobre-su-casa

y-todo

lo-que

tenia

dio/puso
en-mano-de-Yosef

Y fue desde
que lo puso
como
encargado
sobre su
casay sobre
todo lo que
tenia, que
Adonai
bendijo la
casa del
egipcio a
causa de
Yosef, y fue
la bendicion
de Adonai
en todo lo
que tenia,
enlacasay
en el campo.

Y-fue

desde-entonces
que-puso-encargado
a-él

en-su-casa
y-sobre
todo-lo-que
tenia

y-bendijo
Adonai
a-casa-de
el-egipcio
a-causa-de
Yosef

y-fue
bendicion-de



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo
(Tiberiana)

o000
0O0000-000000
O00-0000
QO0000000

0000000000
Génesis 39:6

0000000000

U00-000000-0000
00000C-0000og
00000-00000
000000
0ooodoog
00000000-000 Oooa
0000-00000d
{00000

Q000o0d

{00000
00000-00000
000000

{00000

Transliteracion
(Fonética)

Adonai
Be-khol-‘aser
Yes-1o
Ba-bayit
U-va-$adeh

Va-ya'azov

Kol-‘aser-10
Be-yad-Yosef
Ve-lo’-yada’
‘Itto
Me’umah

Ki ‘im-ha-lehem
‘ASer-hu’
‘Okhel
Va-ye-hi
Yosef
Y’'feh-to’ar
Vi-feh
Mar’eh

Palabra Hebrea

Qoo
(00000-Co00oa
0oo-0ooa
Qoodoodoo
(0000000000

(000000000

000-000000-0000
00000C-0000og
00000-00000
000000
0ooo0oog
00000000-000 Ooog
Q000-00000d
000000

Q00000d

000000
H0000-00000
000000

(ooo0oo

Traduccion palabra por
palabra

Adonai
en-todo-lo-que
tenia
en-la-casa
y-en-el-campo

Y-abandond/dejé

todo-lo-que-tenia
en-mano-de-Yosef
y-no-sabia/conocia
con-€l

nada

excepto el pan
que-€l

comia

y-fue

Yosef
hermoso-de-figura
y-hermoso
de-apariencia

Comentario Mesianico de la porcion de la Torah

Traduccion
Literal del
Verso

Y dejé todo
lo que tenia
en mano de
Yosef, y no
sabia él con
él nada,
excepto el
pan que €l
comia; y
Yosef era
hermoso de
figuray
hermoso de
apariencia.

La repeticién enfatica de la frase clave “J00000-000 U000 OOO0OOO” (Va-ye-hi Adondi
‘et-Yosef, “Y fue Adonai con Yosef”) en 39:2 y la mencion de que Adonai hacia
prosperar todo lo que €l hacia (39:3, 5) es la médula de esta Aliydh. La providencia
de Elohim es la protagonista, no la habilidad de Yosef. A pesar de haber sido
vendido y esclavizado, Yosef no esta solo; la presencia divina lo acompaiia y lo eleva.

Mesianicamente, esto prefigura a Yeshua haMashiaj. El justo, el escogido de

| 5



Bfy TORAH VIVIENTE

Adonai, es bajado (Hurad) a una tierra extrafia y hostil (el mundo, el exilio, la
muerte), sufriendo injustamente a manos de su propia Kehilah (sus hermanos, los
lideres judios de su tiempo). Sin embargo, el poder de Elohim no lo abandona. La

bendicion sobre la casa de Potifar (bet ha-mitzri) “a causa de Yosef” es una profunda

Sombra (Tzel) del Mesias:

1. Bendicion a las Naciones (Goyim): La presencia del Mesias (Yosef) trae
bendicidén econdmica y espiritual a la casa de un gentil (Potifar). De la misma
manera, el exilio de Israel y el rechazo de Yeshtia por Su pueblo abrid las
puertas del Nuevo Pacto y la bendicién de Adonai para las naciones (ver
Romanos 11).

2. Autoridad en Exilio: Yosef es elevado a la posicién de administrador total
sobre la casa del egipcio (39:4). Yeshua, después de Su sufrimiento en el
Madero, fue elevado a la mano derecha de Adonai, con toda autoridad en el
cielo y en la tierra, administrando Su Reino hasta Su retorno. El sirviente se
convierte en el gobernante, un patréon mesianico ineludible.

2. Haftarah (Amos 2:6-3:8)

La Haftardh del profeta Amos es seleccionada aqui porque contrasta
dramaticamente la prosperidad de Yosef con el juicio de Israel, y porque ambos
textos abordan la justicia de Elohim en medio de la opresion. Mientras Yosef sufre
injustamente, Israel es juzgado por infligir injusticia. Especificamente, Amads 2:6
condena a Israel “por vender por dinero al justo, y al pobre por un par de sandalias

. . Traduccion Traduccion
Texto Hebreo Transliteracion .
o Ces Palabra Hebrea palabra por Literal del
(Tiberiana) (Foneética)
palabra Verso

n
.



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo
(Tiberiana)

gooo

Q0000

Q000
[O0000o0C-0d0
Co00Coodo
(000000000

000000O000-00000 Ve-al-‘arba’ah

ooa
(0000000000
[00000o-Coa
[0000000
Q00000
Q000000000
[O00C0o00
Oo00Coo0o

Tran§li.teraci6n Palabra Hebrea
(Fonética)

Koh aoad

‘Amar NN

Adonai N

‘Al-shlosah U00000000-000
Pis’ey 00000000
Yisra’el 0000000000

Lo’ gaod
‘Ashivennu 000000000000
‘Al-mokhram 0000000-000
Ba-kkesef 000o0ooa
Tzaddiq 0000000
Ve-‘evyon 0000000000
Ba-‘aviir 00ooo0ooa
Na’aldyim 00000000

Comentario Mesianico

Traduccion
palabra por
palabra

Asi-dice

dijo

Adonai

Por-tres
transgresiones-de
Yisra’'el

[00000CDOO-C0000 y-por-cuatro

no

revocareé-su-castigo

por-vender-ellos
por-el-dinero
justo

y-al-pobre
por-causa-de
par-de-sandalias

Traduccion
Literal del
Verso

Asi dice
Adonai: Por
tres
transgresiones
de Yisra'el, y
por cuatro, no
revocaré su
castigo;
porque
venden por
dinero al
justo, y al
pobre por un
par de
sandalias.

La conexion entre Amos 2:6 y la Parasha es, para mi, uno de los nexos proféticos
mas potentes y dolorosos. La Kehildh de Yisra’el, a través de los hermanos de Yosef,
literalmente vendié al justo (tzaddiq), a su propio hermano, por plata (veinte piezas
de plata, Génesis 37:28). Amos usa esta imagen de la venta del justo por dinero y la
opresion del pobre como el colmo de la iniquidad de Israel.

La Conexion Mesidnica es innegable:

El Profeta Amds sienta las bases para comprender que el juicio de Elohim vendra por

| 7



Bfy TORAH VIVIENTE

el pecado de la injusticia social y la opresion. La venta de Yosef es un Tipo (Tip)
primario de la traicién y venta de Yeshtia haMashiaj por treinta piezas de plata por
Y’hudah de K'riyot (Mateo 26:15). En ambos casos, el Tzaddiq (Justo) es despreciado
y vendido por un precio irrisorio. La ofensa de Israel en la antiguedad, denunciada
por Amoés, alcanza su climax tipoldgico en el rechazo del Mesias.

Aplicacion Espiritual

La Haftarah nos llama a una reflexion espiritual sobre el concepto de integridad y
justicia. Amds 3:2 proclama: “Solamente a ustedes conoci de entre todas las familias
de la tierra; por tanto, los castigaré por todas sus iniquidades”. La eleccion de Israel
implica una mayor responsabilidad. En la actualidad, para la Kehilah Mesianica,
esto significa que la Tevilah (inmersion) y el reconocimiento de Yeshtia no anulan
nuestro compromiso con la justicia social (Tzedakdh). Si Yeshua, el Justo, sufrid
injustamente, nosotros, Su cuerpo, debemos estar dispuestos a sufrir por hacer lo
correcto (1 Pedro 2:19-20). La esperanza en la redencion radica en saber que el Juez
justo (Yeshua) corregira toda iniquidad, pero nuestra tarea es vivir ahora la justicia
del Reino, sin oprimir y sin vender al justo (o al principio de justicia) por
ganancias mundanas.

3. Brit Hadashah (1 Pedro 2:19-20)

El texto del Brit Hadashah aborda directamente la respuesta del creyente al
sufrimiento injusto, reflejando perfectamente el patréon de Yosef en la Parasha y el
justo vendido en la Haftarah.

Texto Arameo Transliteracion  Traduccion palabra Traduccion
(Siriaca Oriental) (Fonética) por palabra Literal del Verso
1 Kefa (Pedro)

2:19

Esto porque gracia
es para el hombre
que a causa de su
oo Hadam Esto MarYah sufre
afliccion, aunque
no haga necedad
(error/pecado).

0000 Geyr porque
000000000 Taybuta gracia



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Arameo

(Siriaca Oriental)

l
[O00000
[0000
[000000
[000d0
H000000
[0000
ooo

ooo
O000d

fOoo00ooog

1 Kefa (Pedro)
2:20

000

O000

foo
[O00000oOd
[O0000Cog
[O0000ooO00Cog
[0000000
H0000dn
Ooo0do

0000

ooo

ooo

[O00000
[O00000oOa
[O0000C0O000

Transliteracion
(Fonética)

Hwi
L’insha
D’metal
B’setra
D’Maran
W’savel
Hisha
Kad

La

‘Aved
Sakhulta

En

Geyr

Kad
‘Avdhitun
Sakhulta
W’metnagdhitun
M’yakerin
‘Antun
‘Eyna
Deyin

En

Kad

Tavta
‘Avdhitun
W’savlitun

Traduccion palabra Traduccion
por palabra Literal del Verso

es
para-el-hombre
que-a-causa-de
la-voluntad-de

su-MarYah

y-sufre

afliccion/dolor

cuando

no

hace

necedad/error
Pues si cuando
hacéis necedad
(error/pecado) y
sois castigados,

: {qué honor tenéis?

Si )
Pero si cuando
hacéis el bien y
sufris afliccion,
esta es gracia para
Elohim.

pues

cuando

hacéis

necedad/error

y-sois-castigados

honrados/alabados

sois

Pero

Si

cuando

el-bien

hacéis

y-sufris



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Arameo Transliteracion  Traduccion palabra Traduccion
(Siriaca Oriental) (Fonética) por palabra Literal del Verso
00000 Hisha afliccion/dolor

0o0doa Hadhe’ esta

000000000 Taybuta gracia

0d Hwi es

O00000a L’'Elaha para-Elohim

Comentarios Exhaustivos

La eleccion del término arameo [J[J[[] (Maran, “Nuestro Adon/Sefior”) en 1 Pedro
2:19, junto a L’Elaha (para Elohim) en 2:20, refuerza nuestra comprension teoldgica.
MarYah (la forma aramea de Adonai) se aplica a Yeshuiia haMashiaj en el Brit
Hadashah, lo que confirma Su Deidad y Su rol como Soberano. Cuando Kefa (Pedro)
habla de sufrir “a causa de Maran”, esta conectando el sufrimiento de la Kehildh con
el sufrimiento vicario de Yeshua.

Conexion con la Torah y Haftarah

1. Parasha (Yosef): Yosef es el epitome del sufrimiento injusto. El no cometié
sakhulta (necedad o error) contra Potifar antes de esta Aliydh; al contrario,
sirvié con fidelidad y diligencia, lo cual fue reconocido por su amo (Génesis
39:3-4). Su posterior encarcelamiento fue la cuspide de una injusticia. Kefa
alienta a la Kehilah a imitar esta paciencia y rectitud bajo presién. El hecho de
que Yosef fuese elevado después de su sufrimiento es el mensaje de esperanza
para la Kehilah perseguida.

2. Haftarah (Amoés): Amos condena la opresion y la venta del justo. Kefa da la
contracara espiritual: si somos el justo que es oprimido (no el opresor
condenado por Amds), nuestra paciencia es agradable a Elohim. Los profetas
del Tanakh condenan el sufrimiento infligido; Kefa exalta el sufrimiento
soportado con rectitud por la causa del Mesias.

Reflexion Mesianica: La Divinidad de Yeshua

Aqui vemos la total unidad del propdsito de Adonai. El sufrimiento de Yosef no es un
mero evento biografico; es un Patron Redentor (Tavnit). La paciencia de Yeshua
haMashiaj al ser traicionado, entregado y sentenciado injustamente es el
cumplimiento perfecto. El fue el Tzaddiq (Justo) por excelencia. Kéfa establece que
el sufrimiento del Mesias fue un sufrimiento por hacer el bien, no por maldad (1
Pedro 2:21-23), demostrando Su impecable integridad y santidad. E1 Mesias es el
centro de todas las Escrituras, desde la Torah donde es prefigurado (Yosef) hasta los

| 10



Bfy TORAH VIVIENTE

Profetas (el Tzaddiq vendido en Amés) y el Brit Hadashah donde es revelado como
el MarYah que es Ejad (Uno) con Elohim (Yojanan/Juan 1:1, Colosenses 1:15-17).
No existe separacién entre el Eterno y Yeshua haMashiaj; son la misma esencia
divina. La sumisién de Yeshta en Su humanidad no es una disminucion de Su
Deidad, sino la demostracion de Su obediencia perfecta como Elohim Alef Tav
encarnado.

4. Contexto Historico y Cultural

El Egipcio y la Casa de Potifar

La figura de Potifar como 00000000000 OOOO (Sar ha-Tabbahim - Capitan de la
Guardia o Jefe de los Matarifes) era una posicién de enorme confianza e importancia
en la corte egipcia, implicando responsabilidad sobre la seguridad personal del
Faradn y la prision estatal. El término (000 (Seris) puede significar tanto “eunuco”
(el significado clasico) como “oficial de la corte” (el significado funcional). Dado que
Potifar estaba casado, muchos eruditos prefieren la segunda opcidn, un titulo para
un alto funcionario, aunque la primera opcion tiene relevancia para la futura
tentacién de la esposa, lo que haria de Yosef una figura menos amenazante para
Potifar. Culturalmente, la transferencia total de autoridad sobre la propiedad, como
se describe en Génesis 39:4, refleja la confianza absoluta que se depositaba en un
administrador de esclavos de alto nivel (mayordomo).

Conexiones con el Segundo Templo, Qumram y Escritos
Nazarenos

1. Qumram: Los rollos del Mar Muerto, especialmente el Génesis Apocrifo
(1QGenAp), expanden la narrativa de Yosef, aunque se centran mas en su
belleza fisica. El énfasis de Qumram en el sufrimiento del Maestro de Justicia
y su comunidad resuena tematicamente con el sufrimiento de Yosef y el mensaje
de 1 Pedro. La comunidad de Qumram, viéndose como los Tzaddigim (justos)
exiliados de un Templo corrompido, adoptd una ética de resistencia paciente y
pureza en medio de la adversidad, un espejo del espiritu de Yosef en la prision.

2. Escritos Mesianicos/Nazarenos (Primeros Siglos): Los primeros Kahal
(Comunidades) mesidnicos veian a Yosef como el Tipo mas claro de Yeshua.
Tertuliano, un escritor de los primeros siglos (aunque posterior a los
nazarenos), en su obra Contra Marcion, destaco a Yosef como figura de Yeshua:
odiado por sus hermanos, vendido, y finalmente salvador de aquellos que lo
despreciaron. La mencion de Kéfa (Pedro) del sufrimiento injusto estaba

|11



Bfy TORAH VIVIENTE

dirigida a comunidades que enfrentaban persecucion en el Imperio Romano, un
paralelismo con el exilio de Yosef en la casa de un gentil.

5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas

Comentarios Rabinicos

Los Rabinos del Midrash Bereshit Rabbah 86:3 se centran en el concepto de la
Bendicion de Adonai (Génesis 39:5). Ellos ensenan que la Brakhd (bendicion) que
cayo sobre la casa del egipcio fue tan palpable que incluso Potifar pudo verla, lo que
llevé a su total confianza en Yosef. El Midrash enfatiza que Yosef era el canal de la
bendicidn, no la fuente; la bendicion de Adonai no podia ser contenida ni siquiera en
la casa de un pagano, debido a la presencia del Tzaddiq.

Comentario Judio Mesianico

El comentario mesianico vincula el éxito de Yosef (Matzliah) con la promesa del Rey
Mashiaj. E1 Mesias no es solo un redentor del pecado, sino un restaurador de la
prosperidad y el orden (Shalom) en el mundo. La prosperidad que Yosef trajo a
Potifar es una Sombra de la prosperidad del Reino de Yeshua sobre la Tierra. El
concepto de que Adonai estaba con Yosef (39:2) es el eco profético de la profecia de
‘Immanu’él (Dios con nosotros) en Yeshayahu (Isaias) 7:14. Yeshua haMashiaj es
el cumplimiento supremo de este principio: el Elohim Ejad que estd personalmente
con Su pueblo, incluso en el exilio o en la servidumbre.

Notas de los Primeros Siglos

Los documentos nazarenos y de los primeros Kahalim subrayaban que la belleza
fisica de Yosef (Q0O000O0 UO0O0O0 O0OO0OO-00000 - Y’ féh-to’ar vi-feh mar’eh, 39:6)
presagiaba la perfeccién moral y espiritual de Yeshua. Para ellos, el hombre que fue
tentado y se mantuvo puro (el tema de la siguiente Aliydh) demostrd la impecabilidad
que mas tarde se manifestaria completamente en el Mesias, quien no conocio pecado
(2 Corintios 5:21). Este es un tema central de los primeros escritos, resaltando que
Yeshua es el Malaj (Mensajero/Angel) de Adonai que esté libre de corrupcion.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematria

« Léxico: El término 00000000 (Matzliah - prosperar/tener éxito) en 39:2, 3 es el
Hifil participio del verbo 0000 (Tzaldh - avanzar, progresar). Implica una
accion de Adonai que causa el éxito de Yosef. Su éxito no es por suerte sino por

| 12



Bfy TORAH VIVIENTE

la intervencion activa y dirigida de la presencia divina.

« Guematria: La Guematria (valor numérico) del nombre 0000 (Yosef) es 156
(Yod 10 + Vav 6 + Samekh 60 + Pe 80). Curiosamente, 156 es también el valor
de 0000000 (Tziyyon - Sién) + 0000 (Ben - Hijo) (156 = 150 + 6, pero es mas
comun usar 156 como $12 \times 13$, o $4 \times 39%). La conexion mas
profunda es que 156 es la Guematria de JJ00000000 (Yisra’el) invertida (243 +
34 = 277), o el acrostico de la Bendicion Sacerdotal. Sin embargo, una
conexion mas directa y mesianica es que el valor de 0000000 (Mashiah) es 358.
La Guematria debe usarse con cautela, pero en la tradicion mesianica, el
sufrimiento de Yosef (156) es un paso necesario hacia la llegada del Mashiah
(358), demostrando que la redencidn viene a través de la humillacion.

6. Analisis Profundo de la Aliyah

El analisis judio mesianico de esta Aliydh se centra en el tema de la Shejinah en el
Exilio.

 Yosef como el prototipo del Martir Mesianico: Yosef no se rebela; él sirve.
Esta obediencia y servicio en la esclavitud es un acto de santificacion del
Nombre (Kiddush Hashem). El Rabino Sha’ul (Pablo) instruye a los siervos a
hacer lo que es bueno con un corazén sincero, como si sirvieran a MarYah
(Efesios 6:5-8). Yosef lo encarna.

« Haftarah y Juicio: Amos nos recuerda que el juicio comienza en la casa de
Elohim. La traicién de Yosef es el pecado nacional. La asociacién de Amds nos
obliga a ver la Parasha no solo como una historia de supervivencia personal,
sino como un eslabon critico en la cadena de la redencion: el sufrimiento de
Yosef salva a su familia de la hambruna, de la misma manera que el sufrimiento
de Yeshua salva a Su pueblo.

 Brit Hadashah y la Taybuta (Gracia): El mensaje de Kefa transforma el
sufrimiento en un acto de Taybuta (Gracia) y testimonio. Sufrir injustamente “a
causa de MarYah” nos une al patron redentor de Yeshua. Esto es una Tevilah
(inmersion) en el caracter del Mesias, una identificacion con Su sufrimiento
(Romanos 8:17).

7. Tema Mas Relevante de la Aliyah
El tema central y mas relevante es: La Presencia Inquebrantable de Adonai y la

|13



Bendicion a través del Justo Sufriente (Yosef).

Importancia en la Torah: Este tema es crucial porque demuestra que el Pacto de
Adonai con Avraham, Yitzhak y Ya’'akov no esta limitado por las circunstancias
fisicas (esclavitud, exilio, prision). El versiculo “000000-000 0000 OOO0OOO” valida la
promesa de que Adonai no abandonara a Su simiente. La Torah enseiia que la
Shejinah (Presencia Divina) acompaiia a Su pueblo, incluso cuando son desterrados.

Relacién con Yeshua haMashiaj y Continuidad:

Yeshta es el cumplimiento perfecto de la Presencia de Adonéi. El es el Tzaddiq
(Justo) que sufre, y cuya presencia trae bendicion a las naciones. La frase “Adonai
estaba con €é1” es reemplazada por Yeshtia mismo en el Brit Hadashah: “Immanu’el”
(Dios con nosotros), y Su promesa: “Yo estoy con ustedes todos los dias, hasta la
consumacion de este siglo” (Mateo 28:20). La bendicién de Potifar (el gentil) a causa
de Yosef es un modelo de la salvacion de los Goyim a través de Yeshua.

Conexién con los Moedim (Tiempos Senalados de Elohim):

Esta Aliyah se conecta tematicamente con Pésaj. Yosef, como prototipo, desciende
para ser el medio de la preservacion de Israel, un salvador. Pésaj celebra la
redencion de la esclavitud. La experiencia de Yosef es el preludio al exilio egipcio y,
en ultima instancia, a la redencion de Pésaj. Yeshua haMashiaj es nuestro Cordero de
Pésaj, que descendid, sufrié injustamente (como Yosef), y cuya sangre nos libra de la
esclavitud (del pecado), conduciéndonos a la verdadera libertad del Reino, tal como
Yosef condujo a su familia a la tierra de Gosén.

8. Descubriendo a Mashiaj en cada Aliyah

Profecias Mesianicas y Reflexion

El concepto del siervo sufriente de Yeshayahu (Isaias 53), que no cometio iniquidad y
fue humillado, encuentra una de sus primeras Sombras (Tzelalim) mas claras en
Yosef.

Métodos para descubrir a Mashiaj en Aliyah 5:

 Tipo (Tipologias) y Figura: Yosef es el “Tipo” de Yeshiia mas conocido en el
Tanakh: el amado del Padre, odiado por Sus hermanos, vendido por plata,
acusado falsamente, encarcelado con culpables, elevado a autoridad, y dador de

| 14



Bfy TORAH VIVIENTE

vida (pan) a Israel y al mundo.

« Patrones Redentores (Tavnitot): El patron de Descenso-Humillacion-
Exaltacion (Yaréd, Shiflut, Romemtit) es el corazon de la historia de Yosef y el
de Yeshua. La humillacion de Yosef en la prision precede Su exaltacion como
virrey. La humillacién de Yeshtia en el Madero precede Su exaltacién a la
diestra de Adonai (Filipenses 2:6-11).

« Analisis Linguistico: La repeticidn del verbo 00000000 (Matzliah -
prosperar), usado para Yosef, prefigura la prosperidad del reino mesidnico. Esta
es la Unica “victoria” en el exilio: la obra de Adonai prevalece sobre la maldad
humana.

« Cumplimientos Tipoldgicos en el Brit Hadashah: El sufrimiento de Yosef es
el modelo perfecto para la ensenanza de Kefa (1 Pedro 2:19-20). Kefa usa el
ejemplo de Yeshua (el cumplimiento) para exhortar a la Kehilah a vivir el
patron de Yosef (el Tipo).

9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y
Apocrifos

Midrashim

El Midrash Tanjuma (Vayeshev 9) se detiene en la belleza de Yosef (39:6),
senalando que esta misma cualidad se convirtié en una trampa para €l. Esto ensefa
que las bendiciones de Elohim (como la belleza o el talento) requieren una vigilancia
constante. Este Midrash contrasta la apariencia fisica con la pureza interior, un tema
que resalta la integridad de Yosef en la prueba de la esposa de Potifar (la siguiente
seccion), y por ende la integridad de Yeshua al enfrentar las tentaciones.

Targumim

El Targam de Ongelos y el Targum de Pseudo-Yonatan para Génesis 39:2
traducen la frase “000000-000 OUO0 OOOOOOO” (Va-ye-hi Adondi ‘et-Yosef) de una
manera que enfatiza la presencia activa. El Targum Pseudo-Yonatan especifica
que el Memrd (Palabra) de Adonai estaba con Yosef, y que por medio de la Palabra
de Adonai tuvo éxito en todo. En el pensamiento arameo, la Memra es una
hipdstasis de Elohim, un concepto que los Kahalim mesidnicos vieron como una
clara prefiguraciéon de Yeshuia haMashiaj, quien es el Dabar (Palabra) viviente,
segun lo describe Yojanan (Juan 1:1).

| 15



Bfy TORAH VIVIENTE

Textos Fuentes y Apdcrifos

El Libro de Yovelim (Jubileos) 40:7-8 expande la historia, detallando la angustia
de Ya’akov y el destino de Yosef. Mas alla, la vida de Yosef es narrada en obras como
el Testamento de Yosef, que forma parte de los Testamentos de los Doce Patriarcas
(considerado apdcrifo/pseudoepigrafico). En él, Yosef relata su resistencia a la
tentacién de la esposa de Potifar y exalta el poder de Elohim para preservar la
pureza. Este texto enfatiza que la virtud de Yosef provino de su temor a Elohim, una
ensenianza esencial para la Kehilah del Brit Hadashah.

10. Mandamientos Encontrados o principios y
valores

Aunque esta Aliydh no contiene un mandamiento (Mitzvdh) de la Torah, establece
principios fundamentales del Reino:

1. Principio de Bitajon (Confianza/Fe): A pesar de la esclavitud y el
sufrimiento, Yosef mantiene su fe y diligencia. El principio es: la presencia de
Adonai no elimina la adversidad, pero garantiza la fidelidad en medio de ella.

2. Principio de Kiddush Hashem (Santificacion del Nombre): El justo debe
comportarse con tal rectitud que incluso los gentiles (Potifar) reconozcan la
bendicién de Elohim a través de su vida. La aplicacién en el Brit Hadashah (1
Pedro 2:12) es vivir correctamente entre los Goyim, para que honren a Elohim
a causa de la Kehilah.

3. Principio de la Mayordomia Fiel: Yosef demuestra una mayordomia completa
(Génesis 39:4, 6). En el Brit Hadashah, Yeshua ensefia que la fidelidad en lo
pequeno nos lleva a la autoridad en lo grande (Lucas 16:10). Yosef es el modelo
del administrador fiel del Reino.

11. Preguntas de Reflexion

1. Considerando que Adonai estaba con Yosef, ipor qué permitié Elohim su
esclavitud y el sufrimiento injusto? ¢Como re-evaliia esto nuestra comprension
de la Brakhd (bendicidn) en nuestras propias vidas?

2. Sila Haftarah nos condena por vender al justo, {de qué maneras inconscientes
podriamos estar “vendiendo” o traicionando los principios de Yeshua (el Justo)
en nuestras interacciones diarias o nuestra Kehilah?

| 16



Bfy TORAH VIVIENTE

3. La bendicion cayé sobre la casa de Potifar a causa de Yosef. ¢cComo debe la
Kehilah Mesianica intencionalmente buscar ser un canal de bendicién del
Reino en sus entornos de trabajo y entre las naciones (los Goyim)?

4. El Arameo nos dice que sufrir por la voluntad de MarYah es Taybuta (Gracia)
para Elohim. ¢Como podemos cambiar nuestra perspectiva del sufrimiento
injusto de ser una “maldiciéon” a ser una “gracia” que agrada al Eterno?

5. Yosef fue confiado con “todo” excepto “el pan que comia”. {Qué representa
simbdlicamente “el pan que comia” en la vida de Yeshuia como el Pan de Vida
(Yojanan 6:35), y cdmo esta limitacién revela la humanidad de Yosef frente a la
divinidad de Yeshua?

12. Resumen de la Aliyah

La Aliydh 5 de Vayeshev marca la transicién de Yosef de victima a administrador
bajo la poderosa y visible mano de Adonai. El evento clave es su venta a Potifar y su
rapida, divinamente asistida, elevacién como jefe de la casa egipcia. El tema central
es que “Adonai estaba con Yosef”, lo cual resultd en una prosperidad milagrosa
que incluso un gentil pudo discernir.

Aplicacion en Mashiaj: Yosef prefigura a Yeshua haMashiaj en Su humillacion y
exaltacion. El descenso de Yosef a Egipto es un Tipo del Mesias descendiendo a la
Tierra y sufriendo injusticia. Su autoridad sobre la casa de Potifar es una Sombra de
la autoridad que Yeshua ejerce sobre Su Reino, extendiendo la bendiciéon de Elohim
desde Israel hasta las naciones. El mensaje es que el sufrimiento por la justicia, tal
como lo ensefla Kéfa, es un camino de gracia que nos une al patron redentor de
nuestro MarYah.

13. Tefilah de la Aliyah

“Adonai [J[JJJ Elohim Alef Tav, nos acercamos a Ti con el corazon lleno de asombro
por Tu fidelidad revelada en la vida de Yosef. Te damos gracias, Yeshiia haMashiaj,
porque eres nuestro Tzaddiq (Justo), Quien sufrio la mayor injusticia por causa
nuestra. Danos el Ruaj Hakodesh para que podamos imitar la firmeza y la
integridad de Yosef en medio de nuestra propia esclavitud y desafios. Ayddanos,
MarYah, a ser vasos de Tu Brakha (Bendicién) dondequiera que vayamos, para que
aquellos que nos rodean, asi como Potifar, puedan testificar que Adonai esta con
nosotros. Que nuestro sufrimiento, si es injusto, sea Taybuta (Gracia) y testimonio de

|17



Bfy TORAH VIVIENTE

Tu Reino. Fortalece nuestra Kehilah para que nunca vendamos la justicia ni a
nuestros hermanos, sino que vivamos en obediencia a Tu Torah hasta Tu glorioso
retorno. Ameén.”

Mas Recursos del Reino de Yeshua HaMashiaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshua HaMashiaj.

+Recursos del Ministerio Judio Mesianico de Biblia Torah Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

|18


https://torahviviente.com

