
| 1

 Listen to this article

Génesis 39:1-6
Amós 2:6-3:8 (La protección y el cuidado de Elohím)
1 Pedro 2:19-20 (Sufrir injustamente con integridad)

Shalóm, amado talmid (estudiante) del Reino de Yeshúa haMashíaj.

La verdad es que es un honor inmenso, y yo diría una responsabilidad tremenda,
poder zambullirse en las profundidades de la Toráh, los Profetas, y el Brit Hadasháh
desde la perspectiva inmutable del Reino de Yeshúa haMashíaj. Mira, nuestra fe
no es una mera religión; es el programa de restauración UNIVERSAL que Adonái
estableció desde la eternidad. El Reino, o Malkut en hebreo, es la soberanía יהוה
actual y futura de Elohím Alef Tav manifestada plenamente en la persona de
Yeshúa haMashíaj, quien es el Ejad, uno y el mismo, la manifestación visible del
Invisible. Nosotros, la Kehiláh o Kahal Mesiánico, somos llamados a vivir bajo la
constitución de ese Reino—la Toráh—iluminada y cumplida perfectamente por
nuestro Rey. Esta sección de la Parashá Vayeshev es crucial, porque nos muestra un
patrón redentor: el sufrimiento injusto del justo, un tema que resuena
poderosamente con el corazón de la redención en Yeshúa. Este es el camino que
pavimenta nuestra comprensión del Mesías sufriente y del Rey que ha de venir.

Punto 1.
La quinta Aliyáh de Parashá Vayeshev (Génesis 39:1-6) nos introduce en el profundo
descenso de Yosef (José) a la servidumbre egipcia, pero al mismo tiempo revela la
fidelidad inquebrantable de Adonái יהוה con él. La narrativa es un estudio sobre la
providencia divina, incluso en medio de la traición y la esclavitud.

Texto Hebreo
(Tiberiana)

Transliteración
(Fonética) Palabra Hebrea Traducción palabra por

palabra
Traducción
Literal del
Verso

Génesis 39:1



| 2

Texto Hebreo
(Tiberiana)

Transliteración
(Fonética) Palabra Hebrea Traducción palabra por

palabra
Traducción
Literal del
Verso

וְיוֹסֵף Ve-Yosef וְיוֹסֵף Y Yosef

Y Yosef fue
llevado a
Egipto, y lo
compró
Potifar,
oficial de
Faraón,
capitán de
la guardia,
varón
egipcio, de
mano de los
Yishma’elim,
los que lo
habían
llevado allá.

הוּרַד Hurad הוּרַד fue-llevado-abajo
מִצְרָיְמָה Mitzráy’mah מִצְרָיְמָה a-Mitzrayim (Egipto)
וַיִּקְנֵהוּ Va-yik’nehu וַיִּקְנֵהוּ y-lo-compró
פּוֹטִיפַר Pōṭīfar פּוֹטִיפַר Potifar
סְרִיס Serís סְרִיס oficial/eunuco
פַּרְעֹה Par’ōh פַּרְעֹה Faraón
שַׂר Sar שַׂר capitán
הַטַּבָּחִים Ha-ṭabbāhím הַטַּבָּחִים de-los-guardias/matarifes
אִישׁ ‘Ish אִישׁ varón
מִצְרִי Mitzrí מִצְרִי egipcio
מִיַּד Mi-yad מִיַּד de-mano-de
הַיִּשְׁמְעֵאלִים Ha-Yišme’ēlím הַיִּשְׁמְעֵאלִים los-Yishma’elim
אֲשֶׁר ‘Ašer אֲשֶׁר que
הוֹרִדֻהוּ Hōrîduhu הוֹרִדֻהוּ lo-habían-llevado-abajo
שָׁמָּה Shāmmah שָׁמָּה allá
Génesis 39:2

וַיְהִי Va-ye-hí וַיְהִי Y-fue

Y fue Adonái
con Yosef, y
fue varón
próspero, y
estuvo en la
casa de su
amo el
egipcio.

יהוה Adonái יהוה Adonái
אֶת-יוֹסֵף ‘Et-Yosef אֶת-יוֹסֵף con-Yosef
וַיְהִי Va-ye-hí וַיְהִי y-fue
אִישׁ ‘Ish אִישׁ varón



| 3

Texto Hebreo
(Tiberiana)

Transliteración
(Fonética) Palabra Hebrea Traducción palabra por

palabra
Traducción
Literal del
Verso

מַצְלִיחַ Matzlíaḥ מַצְלִיחַ próspero/exitoso
וַיְהִי Va-ye-hí וַיְהִי y-estuvo
בְּבֵית Be-vet בְּבֵית en-casa-de
אֲדֹנָיו ‘Adōnāv אֲדֹנָיו su-amo
הַמִּצְרִי Ha-Mitzrí הַמִּצְרִי el-egipcio
Génesis 39:3

וַיַּרְא Va-yar’ וַיַּרְא Y-vio

Y vio su amo
que Adonái
estaba con
él, y que
todo lo que
él hacía,
Adonái lo
hacía
prosperar
en su mano.

אֲדֹנָיו ‘Adōnāv אֲדֹנָיו su-amo
כִּי Ki כִּי que
יהוה Adonái יהוה Adonái
אִתּוֹ ‘Ittō אִתּוֹ con-él
וְכֹל Ve-khol וְכֹל y-todo
אֲשֶׁר-הוּא ‘Ašer-hū’ אֲשֶׁר-הוּא lo-que-él
עֹשֶׂה ‘Ōseh עֹשֶׂה hacía
יהוה Adonái יהוה Adonái
מַצְלִיחַ Matzlíaḥ מַצְלִיחַ hacía-prosperar
בְּיָדוֹ Be-yādō בְּיָדוֹ en-su-mano
Génesis 39:4

וַיִּמְצָא Va-yimtzā’ וַיִּמְצָא Y-halló

Y halló
Yosef favor
en sus ojos,
y le sirvió, y
lo puso
como
encargado
sobre su
casa, y todo
lo que tenía
lo puso en
mano de
Yosef.

יוֹסֵף Yosef יוֹסֵף Yosef
חֵן Ḥen חֵן favor/gracia
בְּעֵינָיו Be-‘eynāv בְּעֵינָיו en-sus-ojos
וַיְשָׁרֶת Va-y’shāret וַיְשָׁרֶת y-le-sirvió



| 4

Texto Hebreo
(Tiberiana)

Transliteración
(Fonética) Palabra Hebrea Traducción palabra por

palabra
Traducción
Literal del
Verso

אֹתוֹ ‘Ōtō אֹתוֹ a-él
וַיַּפְקִדֵהוּ Va-yaf’qîdēhu וַיַּפְקִדֵהוּ y-lo-puso-como-encargado
עַל-בֵּיתוֹ ‘Al-bêtō עַל-בֵּיתוֹ sobre-su-casa
וְכֹל Ve-khol וְכֹל y-todo
אֲשֶׁר ‘Ašer אֲשֶׁר lo-que
יֶשׁ-לוֹ Yeš-lō יֶשׁ-לוֹ tenía
נָתַן Nātan נָתַן dio/puso
בְּיַד-יוֹסֵף Be-yad-Yosef בְּיַד-יוֹסֵף en-mano-de-Yosef
Génesis 39:5

וַיְהִי Va-ye-hí וַיְהִי Y-fue

Y fue desde
que lo puso
como
encargado
sobre su
casa y sobre
todo lo que
tenía, que
Adonái
bendijo la
casa del
egipcio a
causa de
Yosef, y fue
la bendición
de Adonái
en todo lo
que tenía,
en la casa y
en el campo.

מֵאָז Mē-‘āz מֵאָז desde-entonces
הִפְקִיד Hif’qîd הִפְקִיד que-puso-encargado
אֹתוֹ ‘Ōtō אֹתוֹ a-él
בְּבֵיתוֹ Be-vêtō בְּבֵיתוֹ en-su-casa
וְעַל Ve-‘al וְעַל y-sobre
כָּל-אֲשֶׁר Kol-‘ašer כָּל-אֲשֶׁר todo-lo-que
יֶשׁ-לוֹ Yeš-lō יֶשׁ-לוֹ tenía
וַיְבָרֶךְ Va-yevārekh וַיְבָרֶךְ y-bendijo
יהוה Adonái יהוה Adonái
אֶת-בֵּית ‘Et-bêt אֶת-בֵּית a-casa-de
הַמִּצְרִי Ha-Mitzrí הַמִּצְרִי el-egipcio
בִּגְלַל Bi-g’lal בִּגְלַל a-causa-de
יוֹסֵף Yosef יוֹסֵף Yosef
וַיְהִי Va-ye-hí וַיְהִי y-fue
בִּרְכַּת Bir’kat בִּרְכַּת bendición-de



| 5

Texto Hebreo
(Tiberiana)

Transliteración
(Fonética) Palabra Hebrea Traducción palabra por

palabra
Traducción
Literal del
Verso

יהוה Adonái יהוה Adonái
בְּכָל-אֲשֶׁר Be-khol-‘ašer בְּכָל-אֲשֶׁר en-todo-lo-que
יֶשׁ-לוֹ Yeš-lō יֶשׁ-לוֹ tenía
בַּבַּיִת Ba-báyit בַּבַּיִת en-la-casa
וּבַשָּׂדֶה Ū-va-śādeh וּבַשָּׂדֶה y-en-el-campo
Génesis 39:6

וַיַּעֲזֹב Va-ya’azōv וַיַּעֲזֹב Y-abandonó/dejó

Y dejó todo
lo que tenía
en mano de
Yosef, y no
sabía él con
él nada,
excepto el
pan que él
comía; y
Yosef era
hermoso de
figura y
hermoso de
apariencia.

כָּל-אֲשֶׁר-לוֹ Kol-‘ašer-lō כָּל-אֲשֶׁר-לוֹ todo-lo-que-tenía
בְּיַד-יוֹסֵף Be-yad-Yosef בְּיַד-יוֹסֵף en-mano-de-Yosef
וְלֹא-יָדַע Ve-lō’-yāda’ וְלֹא-יָדַע y-no-sabía/conocía
אִתּוֹ ‘Ittō אִתּוֹ con-él
מְאוּמָה Me’ūmah מְאוּמָה nada
כִּי אִם-הַלֶּחֶם Kî ‘im-ha-leḥem כִּי אִם-הַלֶּחֶם excepto el pan
אֲשֶׁר-הוּא ‘Ašer-hū’ אֲשֶׁר-הוּא que-él
אוֹכֵל ‘Ōkhēl אוֹכֵל comía
וַיְהִי Va-ye-hí וַיְהִי y-fue
יוֹסֵף Yosef יוֹסֵף Yosef
יְפֵה-תֹאַר Y’fēh-tō’ar יְפֵה-תֹאַר hermoso-de-figura
וִיפֵה Vi-fēh וִיפֵה y-hermoso
מַרְאֶה Mar’eh מַרְאֶה de-apariencia

Comentario Mesiánico de la porción de la Toráh

La repetición enfática de la frase clave “וַיְהִי יהוה אֶת-יוֹסֵף” (Va-ye-hí Adonái
‘et-Yosef, “Y fue Adonái con Yosef”) en 39:2 y la mención de que Adonái hacía
prosperar todo lo que él hacía (39:3, 5) es la médula de esta Aliyáh. La providencia
de Elohím es la protagonista, no la habilidad de Yosef. A pesar de haber sido
vendido y esclavizado, Yosef no está solo; la presencia divina lo acompaña y lo eleva.

Mesiánicamente, esto prefigura a Yeshúa haMashíaj. El justo, el escogido de



| 6

Adonái, es bajado (Hurad) a una tierra extraña y hostil (el mundo, el exilio, la
muerte), sufriendo injustamente a manos de su propia Kehiláh (sus hermanos, los
líderes judíos de su tiempo). Sin embargo, el poder de Elohím no lo abandona. La
bendición sobre la casa de Potifar (bet ha-mitzrí) “a causa de Yosef” es una profunda
Sombra (Tzel) del Mesías:

Bendición a las Naciones (Goyím): La presencia del Mesías (Yosef) trae1.
bendición económica y espiritual a la casa de un gentil (Potifar). De la misma
manera, el exilio de Israel y el rechazo de Yeshúa por Su pueblo abrió las
puertas del Nuevo Pacto y la bendición de Adonái para las naciones (ver
Romanos 11).
Autoridad en Exilio: Yosef es elevado a la posición de administrador total2.
sobre la casa del egipcio (39:4). Yeshúa, después de Su sufrimiento en el
Madero, fue elevado a la mano derecha de Adonái, con toda autoridad en el
cielo y en la tierra, administrando Su Reino hasta Su retorno. El sirviente se
convierte en el gobernante, un patrón mesiánico ineludible.

2. Haftaráh (Amós 2:6-3:8)
La Haftaráh del profeta Amós es seleccionada aquí porque contrasta
dramáticamente la prosperidad de Yosef con el juicio de Israel, y porque ambos
textos abordan la justicia de Elohím en medio de la opresión. Mientras Yosef sufre
injustamente, Israel es juzgado por infligir injusticia. Específicamente, Amós 2:6
condena a Israel “por vender por dinero al justo, y al pobre por un par de sandalias”.

Texto Hebreo
(Tiberiana)

Transliteración
(Fonética) Palabra Hebrea

Traducción
palabra por
palabra

Traducción
Literal del
Verso



| 7

Texto Hebreo
(Tiberiana)

Transliteración
(Fonética) Palabra Hebrea

Traducción
palabra por
palabra

Traducción
Literal del
Verso

כֹּה Kōh כֹּה Así-dice

Así dice
Adonái: Por
tres
transgresiones
de Yisra’el, y
por cuatro, no
revocaré su
castigo;
porque
venden por
dinero al
justo, y al
pobre por un
par de
sandalias.

אָמַר ‘Āmar אָמַר dijo
יהוה Adonái יהוה Adonái
עַל-שְׁלֹשָׁה ‘Al-shlōšāh עַל-שְׁלֹשָׁה Por-tres
פִּשְׁעֵי Piš’ēy פִּשְׁעֵי transgresiones-de
יִשְׂרָאֵל Yisrā’ēl יִשְׂרָאֵל Yisra’el
וְעַל-אַרְבָּעָה Ve-‘al-‘arba’ah וְעַל-אַרְבָּעָה y-por-cuatro
לֹא Lō’ לֹא no
אֲשִׁיבֶנּוּ ‘Ashîvennú אֲשִׁיבֶנּוּ revocaré-su-castigo
עַל-מָכְרָם ‘Al-mokhrām עַל-מָכְרָם por-vender-ellos
בַכֶּסֶף Ba-kkesef בַכֶּסֶף por-el-dinero
צַדִּיק Tzaddîq צַדִּיק justo
וְאֶבְיוֹן Ve-‘evyōn וְאֶבְיוֹן y-al-pobre
בַּעֲבוּר Ba-‘avûr בַּעֲבוּר por-causa-de
נַעֲלָיִם Na’aláyim נַעֲלָיִם par-de-sandalias

Comentario Mesiánico

La conexión entre Amós 2:6 y la Parashá es, para mí, uno de los nexos proféticos
más potentes y dolorosos. La Kehiláh de Yisra’el, a través de los hermanos de Yosef,
literalmente vendió al justo (tzaddîq), a su propio hermano, por plata (veinte piezas
de plata, Génesis 37:28). Amós usa esta imagen de la venta del justo por dinero y la
opresión del pobre como el colmo de la iniquidad de Israel.

La Conexión Mesiánica es innegable:

El Profeta Amós sienta las bases para comprender que el juicio de Elohím vendrá por



| 8

el pecado de la injusticia social y la opresión. La venta de Yosef es un Tipo (Ṭīp)
primario de la traición y venta de Yeshúa haMashíaj por treinta piezas de plata por
Y’hudah de K’riyot (Mateo 26:15). En ambos casos, el Tzaddîq (Justo) es despreciado
y vendido por un precio irrisorio. La ofensa de Israel en la antigüedad, denunciada
por Amós, alcanza su clímax tipológico en el rechazo del Mesías.

Aplicación Espiritual

La Haftaráh nos llama a una reflexión espiritual sobre el concepto de integridad y
justicia. Amós 3:2 proclama: “Solamente a ustedes conocí de entre todas las familias
de la tierra; por tanto, los castigaré por todas sus iniquidades”. La elección de Israel
implica una mayor responsabilidad. En la actualidad, para la Kehiláh Mesiánica,
esto significa que la Teviláh (inmersión) y el reconocimiento de Yeshúa no anulan
nuestro compromiso con la justicia social (Tzedakáh). Si Yeshúa, el Justo, sufrió
injustamente, nosotros, Su cuerpo, debemos estar dispuestos a sufrir por hacer lo
correcto (1 Pedro 2:19-20). La esperanza en la redención radica en saber que el Juez
justo (Yeshúa) corregirá toda iniquidad, pero nuestra tarea es vivir ahora la justicia
del Reino, sin oprimir y sin vender al justo (o al principio de justicia) por
ganancias mundanas.

3. Brit Hadasháh (1 Pedro 2:19-20)
El texto del Brit Hadasháh aborda directamente la respuesta del creyente al
sufrimiento injusto, reflejando perfectamente el patrón de Yosef en la Parashá y el
justo vendido en la Haftaráh.

Texto Arameo
(Siríaca Oriental)

Transliteración
(Fonética)

Traducción palabra
por palabra

Traducción
Literal del Verso

1 Kēfā (Pedro)
2:19

ܗܵܕܲܡ Hadam Esto

Esto porque gracia
es para el hombre
que a causa de su
MarYah sufre
aflicción, aunque
no haga necedad
(error/pecado).

ܓܹܝܪ Geyr porque
ܛܲܝܒܘܼܬܵܐ Ṭaybuta gracia



| 9

Texto Arameo
(Siríaca Oriental)

Transliteración
(Fonética)

Traducción palabra
por palabra

Traducción
Literal del Verso

ܗ̱ܝ Hwi es
ܠܐܸܢܫܵܐ L’insha para-el-hombre
ܕܡܶܛܠ D’mètal que-a-causa-de
ܒܸܣܛܪܵܐ B’sèṭrā la-voluntad-de
ܕܡܵܪܲܢ D’Maran su-MarYah
ܘܼܣܵܒܹܠ W’savel y-sufre
ܚܸܫܵܐ Ḥisha aflicción/dolor
ܟܲܕ Kad cuando
ܠܵܐ Lā no
ܥܵܒܹܕ ‘Aved hace
ܣܲܟܠܘܼܬܵܐ Sakhulta necedad/error
1 Kēfā (Pedro)
2:20

ܐܹܢ En Si

Pues si cuando
hacéis necedad
(error/pecado) y
sois castigados,
¿qué honor tenéis?
Pero si cuando
hacéis el bien y
sufrís aflicción,
esta es gracia para
Elohím.

ܓܹܝܪ Geyr pues
ܟܲܕ Kad cuando
ܥܵܒܕܝܼܬܘܼܢ ‘Avdhîtun hacéis
ܣܲܟܠܘܼܬܵܐ Sakhulta necedad/error
ܘܡܶܬܢܲܓܕܝܼܬܘܼܢ W’mètnagdhitun y-sois-castigados
ܡܝܵܟܪܝܼܢ M’yakerin honrados/alabados
ܐܲܢ̱ܬܘܼܢ ‘Antun sois
ܐܹܝܢܵܐ ‘Eyna Pero
ܕܹܝܢ Deyin
ܐܹܢ En si
ܟܲܕ Kad cuando
ܛܵܒܼܬܵܐ Ṭavta el-bien
ܥܵܒܕܝܼܬܘܼܢ ‘Avdhîtun hacéis
ܘܼܣܵܒܠܝܼܬܘܼܢ W’savlitun y-sufrís



| 10

Texto Arameo
(Siríaca Oriental)

Transliteración
(Fonética)

Traducción palabra
por palabra

Traducción
Literal del Verso

ܚܸܫܵܐ Ḥisha aflicción/dolor
ܗܵܕܼܹܐ Hadhe’ esta
ܛܲܝܒܘܼܬܵܐ Ṭaybuta gracia
ܗ̱ܝ Hwi es
ܠܹܐܠܵܗܐ L’Elaha para-Elohím

Comentarios Exhaustivos

La elección del término arameo ܡܵܪܲܢ (Maran, “Nuestro Adón/Señor”) en 1 Pedro
2:19, junto a L’Elaha (para Elohím) en 2:20, refuerza nuestra comprensión teológica.
MarYah (la forma aramea de Adonái) se aplica a Yeshúa haMashíaj en el Brit
Hadasháh, lo que confirma Su Deidad y Su rol como Soberano. Cuando Kēfā (Pedro)
habla de sufrir “a causa de Maran“, está conectando el sufrimiento de la Kehiláh con
el sufrimiento vicario de Yeshúa.

Conexión con la Toráh y Haftaráh

Parashá (Yosef): Yosef es el epítome del sufrimiento injusto. Él no cometió1.
sakhulta (necedad o error) contra Potifar antes de esta Aliyáh; al contrario,
sirvió con fidelidad y diligencia, lo cual fue reconocido por su amo (Génesis
39:3-4). Su posterior encarcelamiento fue la cúspide de una injusticia. Kēfā
alienta a la Kehiláh a imitar esta paciencia y rectitud bajo presión. El hecho de
que Yosef fuese elevado después de su sufrimiento es el mensaje de esperanza
para la Kehiláh perseguida.
Haftaráh (Amós): Amós condena la opresión y la venta del justo. Kēfā da la2.
contracara espiritual: si somos el justo que es oprimido (no el opresor
condenado por Amós), nuestra paciencia es agradable a Elohím. Los profetas
del Tanakh condenan el sufrimiento infligido; Kēfā exalta el sufrimiento
soportado con rectitud por la causa del Mesías.

Reflexión Mesiánica: La Divinidad de Yeshúa

Aquí vemos la total unidad del propósito de Adonái. El sufrimiento de Yosef no es un
mero evento biográfico; es un Patrón Redentor (Tavnit). La paciencia de Yeshúa
haMashíaj al ser traicionado, entregado y sentenciado injustamente es el
cumplimiento perfecto. Él fue el Tzaddîq (Justo) por excelencia. Kēfā establece que
el sufrimiento del Mesías fue un sufrimiento por hacer el bien, no por maldad (1
Pedro 2:21-23), demostrando Su impecable integridad y santidad. El Mesías es el
centro de todas las Escrituras, desde la Toráh donde es prefigurado (Yosef) hasta los



| 11

Profetas (el Tzaddîq vendido en Amós) y el Brit Hadasháh donde es revelado como
el MarYah que es Ejad (Uno) con Elohím (Yojanan/Juan 1:1, Colosenses 1:15-17).
No existe separación entre el Eterno y Yeshúa haMashíaj; son la misma esencia
divina. La sumisión de Yeshúa en Su humanidad no es una disminución de Su
Deidad, sino la demostración de Su obediencia perfecta como Elohím Alef Tav
encarnado.

4. Contexto Histórico y Cultural

El Egipcio y la Casa de Potifar

La figura de Potifar como שַׂר הַטַּבָּחִים (Sar ha-Ṭabbāhím – Capitán de la
Guardia o Jefe de los Matarifes) era una posición de enorme confianza e importancia
en la corte egipcia, implicando responsabilidad sobre la seguridad personal del
Faraón y la prisión estatal. El término סְרִיס (Serís) puede significar tanto “eunuco”
(el significado clásico) como “oficial de la corte” (el significado funcional). Dado que
Potifar estaba casado, muchos eruditos prefieren la segunda opción, un título para
un alto funcionario, aunque la primera opción tiene relevancia para la futura
tentación de la esposa, lo que haría de Yosef una figura menos amenazante para
Potifar. Culturalmente, la transferencia total de autoridad sobre la propiedad, como
se describe en Génesis 39:4, refleja la confianza absoluta que se depositaba en un
administrador de esclavos de alto nivel (mayordomo).

Conexiones con el Segundo Templo, Qumram y Escritos
Nazarenos

Qumram: Los rollos del Mar Muerto, especialmente el Génesis Apócrifo1.
(1QGenAp), expanden la narrativa de Yosef, aunque se centran más en su
belleza física. El énfasis de Qumram en el sufrimiento del Maestro de Justicia
y su comunidad resuena temáticamente con el sufrimiento de Yosef y el mensaje
de 1 Pedro. La comunidad de Qumram, viéndose como los Tzaddîqím (justos)
exiliados de un Templo corrompido, adoptó una ética de resistencia paciente y
pureza en medio de la adversidad, un espejo del espíritu de Yosef en la prisión.
Escritos Mesiánicos/Nazarenos (Primeros Siglos): Los primeros Kahal2.
(Comunidades) mesiánicos veían a Yosef como el Tipo más claro de Yeshúa.
Tertuliano, un escritor de los primeros siglos (aunque posterior a los
nazarenos), en su obra Contra Marción, destacó a Yosef como figura de Yeshúa:
odiado por sus hermanos, vendido, y finalmente salvador de aquellos que lo
despreciaron. La mención de Kēfā (Pedro) del sufrimiento injusto estaba



| 12

dirigida a comunidades que enfrentaban persecución en el Imperio Romano, un
paralelismo con el exilio de Yosef en la casa de un gentil.

5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas

Comentarios Rabínicos

Los Rabinos del Midrash Bereshit Rabbáh 86:3 se centran en el concepto de la
Bendición de Adonái (Génesis 39:5). Ellos enseñan que la Brakhá (bendición) que
cayó sobre la casa del egipcio fue tan palpable que incluso Potifar pudo verla, lo que
llevó a su total confianza en Yosef. El Midrash enfatiza que Yosef era el canal de la
bendición, no la fuente; la bendición de Adonái no podía ser contenida ni siquiera en
la casa de un pagano, debido a la presencia del Tzaddîq.

Comentario Judío Mesiánico

El comentario mesiánico vincula el éxito de Yosef (Matzlíaḥ) con la promesa del Rey
Mashíaj. El Mesías no es solo un redentor del pecado, sino un restaurador de la
prosperidad y el orden (Shalóm) en el mundo. La prosperidad que Yosef trajo a
Potifar es una Sombra de la prosperidad del Reino de Yeshúa sobre la Tierra. El
concepto de que Adonái estaba con Yosef (39:2) es el eco profético de la profecía de
‘Immanu’él (Dios con nosotros) en Yeshayahu (Isaías) 7:14. Yeshúa haMashíaj es
el cumplimiento supremo de este principio: el Elohím Ejad que está personalmente
con Su pueblo, incluso en el exilio o en la servidumbre.

Notas de los Primeros Siglos

Los documentos nazarenos y de los primeros Kahalím subrayaban que la belleza
física de Yosef (יְפֵה-תֹאַר וִיפֵה מַרְאֶה – Y’fēh-tō’ar vi-fēh mar’eh, 39:6)
presagiaba la perfección moral y espiritual de Yeshúa. Para ellos, el hombre que fue
tentado y se mantuvo puro (el tema de la siguiente Aliyáh) demostró la impecabilidad
que más tarde se manifestaría completamente en el Mesías, quien no conoció pecado
(2 Corintios 5:21). Este es un tema central de los primeros escritos, resaltando que
Yeshúa es el Malaj (Mensajero/Ángel) de Adonái que está libre de corrupción.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematría

Léxico: El término ַמַצְלִיח (Matzlíaḥ – prosperar/tener éxito) en 39:2, 3 es el
Hifil participio del verbo צָלַח (Tzaláḥ – avanzar, progresar). Implica una
acción de Adonái que causa el éxito de Yosef. Su éxito no es por suerte sino por



| 13

la intervención activa y dirigida de la presencia divina.
Guematría: La Guematría (valor numérico) del nombre יוֹסֵף (Yosef) es 156
(Yod 10 + Vav 6 + Samekh 60 + Pe 80). Curiosamente, 156 es también el valor
de צִיּוֹן (Tziyyón – Sión) + בֵּן (Ben – Hijo) (156 = 150 + 6, pero es más
común usar 156 como $12 \times 13$, o $4 \times 39$). La conexión más
profunda es que 156 es la Guematría de יִשְׂרָאֵל (Yisra’el) invertida (243 +
34 = 277), o el acróstico de la Bendición Sacerdotal. Sin embargo, una
conexión más directa y mesiánica es que el valor de ַמָשִׁיח (Mashíaḥ) es 358.
La Guematría debe usarse con cautela, pero en la tradición mesiánica, el
sufrimiento de Yosef (156) es un paso necesario hacia la llegada del Mashíaḥ
(358), demostrando que la redención viene a través de la humillación.

6. Análisis Profundo de la Aliyáh
El análisis judío mesiánico de esta Aliyáh se centra en el tema de la Shejináh en el
Exilio.

Yosef como el prototipo del Mártir Mesiánico: Yosef no se rebela; él sirve.
Esta obediencia y servicio en la esclavitud es un acto de santificación del
Nombre (Kiddush Hashem). El Rabino Sha’ul (Pablo) instruye a los siervos a
hacer lo que es bueno con un corazón sincero, como si sirvieran a MarYah
(Efesios 6:5-8). Yosef lo encarna.
Haftaráh y Juicio: Amós nos recuerda que el juicio comienza en la casa de
Elohím. La traición de Yosef es el pecado nacional. La asociación de Amós nos
obliga a ver la Parashá no solo como una historia de supervivencia personal,
sino como un eslabón crítico en la cadena de la redención: el sufrimiento de
Yosef salva a su familia de la hambruna, de la misma manera que el sufrimiento
de Yeshúa salva a Su pueblo.
Brit Hadasháh y la Taybuta (Gracia): El mensaje de Kēfā transforma el
sufrimiento en un acto de Taybuta (Gracia) y testimonio. Sufrir injustamente “a
causa de MarYah” nos une al patrón redentor de Yeshúa. Esto es una Teviláh
(inmersión) en el carácter del Mesías, una identificación con Su sufrimiento
(Romanos 8:17).

7. Tema Más Relevante de la Aliyáh
El tema central y más relevante es: La Presencia Inquebrantable de Adonái y la



| 14

Bendición a través del Justo Sufriente (Yosef).

Importancia en la Toráh: Este tema es crucial porque demuestra que el Pacto de
Adonái con Avraham, Yitzḥak y Ya’akov no está limitado por las circunstancias
físicas (esclavitud, exilio, prisión). El versículo “וַיְהִי יהוה אֶת-יוֹסֵף” valida la
promesa de que Adonái no abandonará a Su simiente. La Toráh enseña que la
Shejináh (Presencia Divina) acompaña a Su pueblo, incluso cuando son desterrados.

Relación con Yeshúa haMashíaj y Continuidad:

Yeshúa es el cumplimiento perfecto de la Presencia de Adonái. Él es el Tzaddîq
(Justo) que sufre, y cuya presencia trae bendición a las naciones. La frase “Adonái
estaba con él” es reemplazada por Yeshúa mismo en el Brit Hadasháh: “Immanu’el”
(Dios con nosotros), y Su promesa: “Yo estoy con ustedes todos los días, hasta la
consumación de este siglo” (Mateo 28:20). La bendición de Potifar (el gentil) a causa
de Yosef es un modelo de la salvación de los Goyím a través de Yeshúa.

Conexión con los Moedim (Tiempos Señalados de Elohím):

Esta Aliyáh se conecta temáticamente con Pésaj. Yosef, como prototipo, desciende
para ser el medio de la preservación de Israel, un salvador. Pésaj celebra la
redención de la esclavitud. La experiencia de Yosef es el preludio al exilio egipcio y,
en última instancia, a la redención de Pésaj. Yeshúa haMashíaj es nuestro Cordero de
Pésaj, que descendió, sufrió injustamente (como Yosef), y cuya sangre nos libra de la
esclavitud (del pecado), conduciéndonos a la verdadera libertad del Reino, tal como
Yosef condujo a su familia a la tierra de Gosén.

8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah

Profecías Mesiánicas y Reflexión

El concepto del siervo sufriente de Yeshayahu (Isaías 53), que no cometió iniquidad y
fue humillado, encuentra una de sus primeras Sombras (Tzelalim) más claras en
Yosef.

Métodos para descubrir a Mashíaj en Aliyáh 5:

Tipo (Tipologías) y Figura: Yosef es el “Tipo” de Yeshúa más conocido en el
Tanakh: el amado del Padre, odiado por Sus hermanos, vendido por plata,
acusado falsamente, encarcelado con culpables, elevado a autoridad, y dador de



| 15

vida (pan) a Israel y al mundo.
Patrones Redentores (Tavnitot): El patrón de Descenso-Humillación-
Exaltación (Yaréd, Shiflut, Rōmēmút) es el corazón de la historia de Yosef y el
de Yeshúa. La humillación de Yosef en la prisión precede Su exaltación como
virrey. La humillación de Yeshúa en el Madero precede Su exaltación a la
diestra de Adonái (Filipenses 2:6-11).
Análisis Lingüístico: La repetición del verbo ַמַצְלִיח (Matzlíaḥ –
prosperar), usado para Yosef, prefigura la prosperidad del reino mesiánico. Esta
es la única “victoria” en el exilio: la obra de Adonái prevalece sobre la maldad
humana.
Cumplimientos Tipológicos en el Brit Hadasháh: El sufrimiento de Yosef es
el modelo perfecto para la enseñanza de Kēfā (1 Pedro 2:19-20). Kēfā usa el
ejemplo de Yeshúa (el cumplimiento) para exhortar a la Kehiláh a vivir el
patrón de Yosef (el Tipo).

9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y
Apócrifos

Midrashim

El Midrash Tanjumá (Vayeshev 9) se detiene en la belleza de Yosef (39:6),
señalando que esta misma cualidad se convirtió en una trampa para él. Esto enseña
que las bendiciones de Elohím (como la belleza o el talento) requieren una vigilancia
constante. Este Midrash contrasta la apariencia física con la pureza interior, un tema
que resalta la integridad de Yosef en la prueba de la esposa de Potifar (la siguiente
sección), y por ende la integridad de Yeshúa al enfrentar las tentaciones.

Targumim

El Targúm de Onqelos y el Targúm de Pseudo-Yonatán para Génesis 39:2
traducen la frase “וַיְהִי יהוה אֶת-יוֹסֵף” (Va-ye-hí Adonái ‘et-Yosef) de una
manera que enfatiza la presencia activa. El Targúm Pseudo-Yonatán especifica
que el Memrá (Palabra) de Adonái estaba con Yosef, y que por medio de la Palabra
de Adonái tuvo éxito en todo. En el pensamiento arameo, la Memrá es una
hipóstasis de Elohím, un concepto que los Kahalím mesiánicos vieron como una
clara prefiguración de Yeshúa haMashíaj, quien es el Dabar (Palabra) viviente,
según lo describe Yojanan (Juan 1:1).



| 16

Textos Fuentes y Apócrifos

El Libro de Yovelim (Jubileos) 40:7-8 expande la historia, detallando la angustia
de Ya’akov y el destino de Yosef. Más allá, la vida de Yosef es narrada en obras como
el Testamento de Yosef, que forma parte de los Testamentos de los Doce Patriarcas
(considerado apócrifo/pseudoepigráfico). En él, Yosef relata su resistencia a la
tentación de la esposa de Potifar y exalta el poder de Elohím para preservar la
pureza. Este texto enfatiza que la virtud de Yosef provino de su temor a Elohím, una
enseñanza esencial para la Kehiláh del Brit Hadasháh.

10. Mandamientos Encontrados o principios y
valores
Aunque esta Aliyáh no contiene un mandamiento (Mitzváh) de la Toráh, establece
principios fundamentales del Reino:

Principio de Bitajón (Confianza/Fe): A pesar de la esclavitud y el1.
sufrimiento, Yosef mantiene su fe y diligencia. El principio es: la presencia de
Adonái no elimina la adversidad, pero garantiza la fidelidad en medio de ella.
Principio de Kiddush Hashem (Santificación del Nombre): El justo debe2.
comportarse con tal rectitud que incluso los gentiles (Potifar) reconozcan la
bendición de Elohím a través de su vida. La aplicación en el Brit Hadasháh (1
Pedro 2:12) es vivir correctamente entre los Goyím, para que honren a Elohím
a causa de la Kehiláh.
Principio de la Mayordomía Fiel: Yosef demuestra una mayordomía completa3.
(Génesis 39:4, 6). En el Brit Hadasháh, Yeshúa enseña que la fidelidad en lo
pequeño nos lleva a la autoridad en lo grande (Lucas 16:10). Yosef es el modelo
del administrador fiel del Reino.

11. Preguntas de Reflexión
Considerando que Adonái estaba con Yosef, ¿por qué permitió Elohím su1.
esclavitud y el sufrimiento injusto? ¿Cómo re-evalúa esto nuestra comprensión
de la Brakhá (bendición) en nuestras propias vidas?
Si la Haftaráh nos condena por vender al justo, ¿de qué maneras inconscientes2.
podríamos estar “vendiendo” o traicionando los principios de Yeshúa (el Justo)
en nuestras interacciones diarias o nuestra Kehiláh?



| 17

La bendición cayó sobre la casa de Potifar a causa de Yosef. ¿Cómo debe la3.
Kehiláh Mesiánica intencionalmente buscar ser un canal de bendición del
Reino en sus entornos de trabajo y entre las naciones (los Goyím)?
El Arameo nos dice que sufrir por la voluntad de MarYah es Taybuta (Gracia)4.
para Elohím. ¿Cómo podemos cambiar nuestra perspectiva del sufrimiento
injusto de ser una “maldición” a ser una “gracia” que agrada al Eterno?
Yosef fue confiado con “todo” excepto “el pan que comía”. ¿Qué representa5.
simbólicamente “el pan que comía” en la vida de Yeshúa como el Pan de Vida
(Yojanan 6:35), y cómo esta limitación revela la humanidad de Yosef frente a la
divinidad de Yeshúa?

12. Resumen de la Aliyáh
La Aliyáh 5 de Vayeshev marca la transición de Yosef de víctima a administrador
bajo la poderosa y visible mano de Adonái. El evento clave es su venta a Potifar y su
rápida, divinamente asistida, elevación como jefe de la casa egipcia. El tema central
es que “Adonái estaba con Yosef”, lo cual resultó en una prosperidad milagrosa
que incluso un gentil pudo discernir.

Aplicación en Mashíaj: Yosef prefigura a Yeshúa haMashíaj en Su humillación y
exaltación. El descenso de Yosef a Egipto es un Tipo del Mesías descendiendo a la
Tierra y sufriendo injusticia. Su autoridad sobre la casa de Potifar es una Sombra de
la autoridad que Yeshúa ejerce sobre Su Reino, extendiendo la bendición de Elohím
desde Israel hasta las naciones. El mensaje es que el sufrimiento por la justicia, tal
como lo enseña Kēfā, es un camino de gracia que nos une al patrón redentor de
nuestro MarYah.

13. Tefiláh de la Aliyáh
“Adonái יהוה Elohím Alef Tav, nos acercamos a Ti con el corazón lleno de asombro
por Tu fidelidad revelada en la vida de Yosef. Te damos gracias, Yeshúa haMashíaj,
porque eres nuestro Tzaddîq (Justo), Quien sufrió la mayor injusticia por causa
nuestra. Danos el Ruaj Hakodesh para que podamos imitar la firmeza y la
integridad de Yosef en medio de nuestra propia esclavitud y desafíos. Ayúdanos,
MarYah, a ser vasos de Tu Brakhá (Bendición) dondequiera que vayamos, para que
aquellos que nos rodean, así como Potifar, puedan testificar que Adonái está con
nosotros. Que nuestro sufrimiento, si es injusto, sea Taybuta (Gracia) y testimonio de



| 18

Tu Reino. Fortalece nuestra Kehiláh para que nunca vendamos la justicia ni a
nuestros hermanos, sino que vivamos en obediencia a Tu Toráh hasta Tu glorioso
retorno. Amén.“

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

https://torahviviente.com

