Bfy TORAH VIVIENTE

Listen to this article

Génesis 38:1-30
Oseas 11:7-12:11 (Infidelidad de Israel y la restauracion)
Mateo 1:3 (Genealogia de Yeshua a través de Tamar)

Shalém u’Vrajah (Paz y Bendicion) a ti, amado talmid (estudiante) de las
Escrituras.

La verdad es que nos encontramos hoy ante uno de los pasajes mas profundos y, a la
vez, mas desafiantes de toda la Torah: la historia de Y’hudah y Tamar en la
Parasha Vayeshev, Aliyah 4. Como estudiosos serios del Reino de Yeshua
haMashiaj, reconocemos que toda la Torah, los Profetas, y los Escritos (el Tanakh)
son el fundamento ineludible sobre el cual se edifica el Brit Hadashah (Nuevo
Pacto). La vision central del Reino, tal como la revelé nuestro Mashiaj Yeshia, es la
restauracion de todas las cosas a la soberania de Adonai Elohim, un proceso que se
manifiesta a través de Su linaje redentor, el cual, increiblemente, se traza a través de
eventos como los que estudiaremos hoy. El Reino de Yeshua no es una entidad
separada del plan eterno de Elohim Ejad, sino su plena manifestacién. Yeshua
haMashiaj es el Elohim Alef Tav encarnado, el Verbo que estuvo con Adonai y fue
Adonai, y cuyo gobierno eterno esta anclado en la promesa hecha a la simiente de
Avraham, Yitzjak y Ya’akov. Este estudio exegético y teoldgico nos ofrece la
oportunidad de ver como la gracia redentora de Adonai opera incluso a través de las
fallas humanas mas profundas para asegurar la llegada del Rey. Preparate para una
inmersion profunda, porque la verdad es que la riqueza de esta porcion es
monumental.

Punto 1. BERESHIT - GENESIS 38:1-30

Esta Aliyah interrumpe dramaticamente la narrativa de Yosef para enfocarse en la
vida de su hermano Y’hudah (Judd). El proposito teolégico es evidente: establecer y
validar el linaje davidico y mesianico.



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo

(a)

[000000

[000d0

[000d0
[0000000
fooo0ooo
Ooo0d
O000d0
O00000

[O0000Cog

[O00000o0d
fO0000o0
[00000

[O0000Cog

[O0000o0
[000000
[0000
Hooo0ooog
Oooo0ooog
O000d0
OOo00do
ooo
[O00000
fO0000o0
ooo
[O0000Cog
[000d0
(0000000000
[000d0

Palabra
Hebrea

OOo00dn

O00000

O00000
fO0000o0
[O0000o0
[0000
[000d0
[000d0

[O0000Cog

OOo000ooOd
foo000oo
O000d0

[O0000Cog

fO0000oo
[O00000
[0000
[O0000Cog
[O0000Cog
[000d0
[000000
ooo
HOooo0do
foo000oo
ooo
[O0000Cog
O00000
[000000O000
O00000

Fonética
Tiberiana

Va-ye-hi

Ba-ét

Ha-hi
Va-yé-red
Ye-hu-dah
Me-ét
E-jav
Va-yet
Ad-ish

Aduldmi
Ushmo
Jirdh

Va-yi-kaj

Ye-hu-dah
Ishah
Le-ér
Bejoré
Ushmah
Tamar
Va-ye-hi
Er

Bejor
Ye-hu-dah
Ra
Be-einéi
Adonai
Va-ye-mitehu
Adonai

Traduccion
Palabra por
Palabra (b)

Y fue

en el tiempo

aquella

y descendid
Y’hudah

de junto a
sus hermanos
y se aparto

hasta un
hombre

Adulami
y su nombre
Jirah.

Y tomo

Y’hudah
mujer

para Er

su primogénito
y su nombre
Tamar.

Y fue

Er
primogénito
Y’hudah

malo

a los ojos de
Adonai

y lo hizo morir
Adonai.

Traduccion
Literal del
Verso (c)

Y fue en aquel
tiempo, que
descendid...
...Y’hudah de
junto a sus
hermanos...

Y tomé para su

hijo
primogeénito...

| 2



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo Palabra

(a)

fooo0ooog

[O0000o0
[O0000o0
0000
Ooo00oooOd
Hooo0do
fooo0ooo
O00000
[Oo0000
[0000

Hooo0ooog

Comentario Mesianico Exahustivo de la Porcion de la Torah

Hebrea

HoCooooog

fO0000oo
fO0000o0
0000
[O00000000
HO00000
[0000000
[000d0
Hoooodo
O0o0d

[O0000Cog

(Hasta el verso

30)

Fonética
Tiberiana

Va-y6-mer

Ye-hu-dah
Le-onan
Bo
El-éshet
Ajija
Ve-ya-bém
Otah
Ve-ha-gém
Zéra

Le-gjija

Traduccion
Palabra por
Palabra (b)

Y dijo
Y’hudah
a Onan
Entra

a la mujer de
tu hermano

y haz el levirato

con ella
y levanta
simiente

para tu
hermano.

Traduccion
Literal del
Verso (c)

Y dijo Y’hudah
a Onan...

Este capitulo es una elocuente y cruda interrupcion que, lejos de ser un mero
apéndice biografico, es un cruce profético fundamental. La historia de Y'hudah y
Tamar (Génesis 38:1-30) opera como un Midrash divino dentro de la narrativa del

exilio de Yosef.

El descenso de Y'hudah (J0000000 O0O0OOOO - Va-yé-red Ye-hu-dah) de la casa de
su padre a la compafia de Jird el Aduldmi simboliza un descenso moral y espiritual.
Y’hudah, el hermano que propuso vender a Yosef, ahora se encuentra en un estado
de separacion y asimilacion cultural, casandose con una cananea. Este “descenso” es

un eco del exilio y la asimilacion de la Casa de Israel en la didspora.

La tragedia con Er y Ondn subraya la justicia de Adonai. El primogénito Er es
declarado “malo a los ojos de Adonai” (OJ0OU00 U00COOOOD OO0 - Ra Be-einéi
Adonai) y muere. El pecado de Ondn no es meramente una practica sexual, sino una
transgresion de la Ley del Levirato (Yibum), un acto de egoismo que buscaba
apropiarse de la viuda sin cumplir la obligacion redentora de levantar simiente para
su hermano, negando el derecho de herencia y continuidad del nombre. Este acto,
que frustra el plan de redencion familiar, es castigado con la muerte por el mismo

Adonai.



El Acto Redentor de Tamar:

El punto culminante es la audacia y la rectitud de Tamar (cuyo nombre significa
“palmera de datil”, simbolo de justicia y perseverancia). Ella percibe y exige el
principio redentor que Y’hudah le habia negado. Su accién, aunque moralmente
ambigua segun la ley social, es justificada por Y’hudah mismo con la declaracion:
“000000000 0000000 - Tzadgah miméni - Ella es mas justa que yo” (Gén 38:26).

« Conexion Mesianica:El Midrash Mesiadnico y la teologia del Brit Hadashah ven
en el acto de Tamar una tipologia profunda. Ella es un paradigma de la esposa
estéril/viuda que, a través de medios extraordinarios, asegura el linaje redentor.
Y’hudah debia actuar como go’él (redentor pariente), pero fall6. Tamar tomo la
iniciativa para forzar la redencién. El hijo resultante, Pérets (que significa
“brecha” o “rompimiento”), es el ancestro directo de Yeshtia haMashiaj (Mateo
1:3). El nacimiento de Pérets a través de esta “brecha” en la linea genealdgica
de Y’hudah nos ensefia que Adonai Elohim puede y debe usar circunstancias
imperfectas, dolorosas o incluso pecaminosas, para llevar a cabo Su proposito
redentor perfecto. Es una prefiguracién del mismo Mashiaj, quien vendria a
través de una brecha en el linaje humano para redimir a Su pueblo.El Sello y el
Cordon: El anillo-sello (J00000 - Jotam), el cordon (OJO0000 - Patil) y el
baston (00000 - Matéh) que Tamar exige como prenda son mas que meros
objetos: son simbolos de autoridad, pacto e identidad. Al entregarlos,
Y’hudah entrega su propia autoridad y reconocimiento. Mashiaj Yeshuia, como el
verdadero hijo de Y’hudah, posee la plena autoridad real (el Jotdm), es el
mediador del pacto (Brit Hadashah, el Patil) y es el cetro del Rey (Matéh - ver
Gén 49:10). Tamar, al retener estas prendas, se convierte en la custodia de la
verdad y de la linea mesidnica, asegurando que la promesa no se perdiera por la
negligencia de Y’hudah. Es, sin duda, una historia de redencién a través de la fe
de una mujer que busca la continuidad de la promesa del pacto.

Debido a la extension requerida por el texto interlineal y el comentario
exegético de la Aliyah 4 (Génesis 38:1-30), ofrezco:

Continuar

Punto 2. Haftarah: Oseas 11:7-12:11 (Infidelidad de Israel y la restauracion)

Traduccion
Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética Tiberiana Palabra por
Palabra



Bfy TORAH VIVIENTE

Traduccion
Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética Tiberiana Palabra por
Palabra
00000000 d000oooo Ve-ami Y Mi pueblo
000000000 H0000oo00 Teluim esta colgado
000000000000000000 COO0R000C000000000 Al-ha-meshuvati sobre Mi apostasia
000000000 000000000 Ve-el-al Y aunque a El
Ho000000000 H0000000000 Yi-qrauhu lo llaman
o0 (00 Lo no
Juoudd Hooodd Yarim se levantara
0000000 0000000 Le-ydjad para unirse.

Traduccion Literal del Verso: “Y Mi pueblo estd pendiente de Mi apostasia, y
aunque a El lo llaman, no se levantara para unirse.” (Oseas 11:7)

Comentario Mesianico:

La Haftardh de Oseas es una de las mas conmovedoras de los Profetas, un lamento
de Adonai por la constante infidelidad de Efrayim (Israel del Norte). El profeta
compara el amor de Adonai con el de un padre que ensefia a andar a su hijo,
tomandolo de los brazos (Os 11:3), solo para ver a ese hijo rebelarse y servir a los
Ba'alim (idolos). El tema central es el conflicto entre la justicia (mishpat) y la
misericordia (rdjamim).

El pasaje clave es la lucha de Adonai (Os 11:8-9): “é¢Céomo te entregare, Efrayim?
¢Te pondré, Yisra’el, como a Admah? (Te haré como a Tzevoim? Mi corazon
ha dado un vuelco en Mi, toda Mi compasion se ha encendido. No ejecutaré
el ardor de Mi ira, no volveré para destruir a Efrayim...” La justicia del Eterno
exige la destruccion por la apostasia, pero Su amor y compasion (que son los
atributos mas intimos de Su Deidad) prevalecen.

Conexidn con la Parasha:
La conexion con la Parasha Vayeshev es una sutil pero potente analogia redentora.

1. Infidelidad y Descenso: Y’hudah desciende moralmente y se desvia de la
pureza del Pacto (Gen 38:1-2), reflejando la infidelidad nacional de Israel
descrita por Oseas (Os 11:7).

2. Juicio y Redencion Inesperada: El juicio de Adonai golpea a Er y Ondn por
su maldad, de la misma manera que el juicio amenaza a Efrdyim. Sin embargo,
en ambos casos, la linea de vida y la promesa no se cortan. En la Parash3,
Tamar, la gentil, asegura la continuidad del linaje mesidnico. En Oseas, Adonai

| 5



Bfy TORAH VIVIENTE

decide que “No volveré para destruir a Efrayim, porque Yo soy El, no
hombre...” (Os 11:9). La redencion en ambos casos viene de una fuente
inesperada, motivada por la lealtad (Tamar) o la compasion incondicional
(Adonai).

Promesas Mesianicas:

La restauracion final de Oseas 11:10-11 apunta directamente al Reino de Yeshua:
“Tras Adonai caminaran... y temblaran como pajaro de Egipto y como paloma de la
tierra de Ashur; y los haré morar en sus casas...” La promesa es un retorno no solo
fisico, sino espiritual, dirigido por el mismo Adonai. E1 Mashiaj Yeshua es el tinico
Go’el (Redentor) que puede cumplir la palabra del Profeta, siendo el inico que es
Elohim, no hombre, que puede absorber la justicia de la Tordh (el castigo por la
apostasia) y al mismo tiempo manifestar la compasién incondicional para la
restauracion de las Diez Tribus y de Y’hudah.

Aplicacion Espiritual:

Para la Kehildh Mesianica, esta Haftarah es un llamado a la Teshuvah
(arrepentimiento). Nos recuerda que, aunque nuestra propia historia y la de nuestros
padres esté llena de descenso moral y de “apacientarse de viento” (Os 12:1), el amor
de Adondi es mas fuerte que Su propia ira. El mismo patrén de redencion visto en
Tamar —donde la determinacién por la simiente de la promesa supera el legalismo—
se cumple perfectamente en Yeshuia. Nuestra esperanza no se basa en nuestra propia
justicia (como la de Er u Onan), sino en Su fidelidad.

Punto 3. Brit Hadashah: Mateo 1:3 (Genealogia de Yeshua a través de Tamar)

Texto Arameo Palabra Fonética Siriaca Traduccion Palabra
(Siriaco Oriental) Aramea Oriental por Palabra

Oood N Y’hud Y’hudah

aaac 0000 Aulad engendro

aodo 0000 L'Pérats a Pérets

0000a 00000 Ul'Zrakh y a Zéraj

0d [0 Min de

000 000 T’'mér Tamar

Comentarios Exhaustivos

El pasaje del Brit Hadashah (Nuevo Pacto) en Mattityahu 1:3 es quizas la conexién
| 6



Bfy TORAH VIVIENTE

mas explicita y dramatica con la Torah. La genealogia de Yeshia haMashiaj, que se
presenta para validar su derecho al trono de David, incluye intencionalmente a
cuatro mujeres: Tamar, Rajav, Rut y la esposa de Uriyah (Bat Sheva). Esto era
inusual en las genealogias judias.

» Conexion con la Torah y Haftarah:

> Torah (Gen 38): La inclusién de Tamar resalta la naturaleza inclusiva y
redentora del linaje de Mashiaj. Ella no era israelita y su acto para
asegurar la simiente era de una moralidad compleja pero con una rectitud
superior a la de Y’hudah. Su presencia subraya que la linea mesidnica no
es una linea de perfeccion moral inmaculada, sino una linea de gracia y
redencion que opera a pesar de, y a través de, el fracaso humano.

o Haftarah (Os 11-12): Asi como Adonai muestra compasién a una Casa de
Israel que se ha desviado y caido en la asimilacion (Efrdyim), la genealogia
mesianica muestra la inclusion de una cananea que entra por un acto de fe.
Este paralelismo establece que la redencion de Mashiaj no se limita a un
ideal étnico, sino que abarca a la simiente prometida a través del acto de
un pariente redentor (el principio del go’él).

« Reflexion Mesidnica: La Divinidad de Yeshtiia haMashiajLa inclusién de Tamar
es crucial para la teologia del Mashiaj. Si la genealogia solo incluyera a héroes
impecables, se argumentaria que la redencién humana depende de la pureza
lineal. Pero al incluir a Tamar, Mattityahu establece que la redencion es un acto
de Elohim que opera sobre la base de la fe y la providencia divina.Yeshua
haMashiaj no solo es descendiente de Y’hudah; El es el Go’el (Redentor)
supremo. La divinidad de Yeshua, tal como se implica en la teologia de la Fe
Judio Mesiénica, es inseparable de Su humanidad y Su linaje. MarYah (el titulo
arameo para Adonai) se hizo carne en Yeshua. El hecho de que Su linaje
terrenal se forjara en tales circunstancias no disminuye Su divinidad, sino que
magnifica el poder de Adonai Ejad para redimir desde adentro de la historia
humana, sin estar limitado por ella. Yeshtua es el Hijo de David que surgi6 de la
“brecha” (Pérets) para ser la Brecha Redentora final, cumpliendo el plan del
Elohim Alef Tav.

Punto 4. Contexto Historico y Cultural

La historia de Y’hudah y Tamar (Gen 38) se sitlia inmediatamente después de la
venta de Yosef, reflejando el tiempo en que la familia de Ya’akov estaba en la tierra
de Canadn, aun no en Egipto.

 El Principio del Levirato (Yibum): El eje central es la ley de Yibum (Deut

| 7



Bfy TORAH VIVIENTE

25:5-10), aunque su formalizacion escrita es posterior, la tradicién oral y la
practica consuetudinaria de asegurar la continuidad del nombre y la herencia
del difunto eran vitales en la antigiiedad, especialmente en el contexto de las
promesas del Pacto. Y’hudah, al negar a Shelah y dilatar la promesa a Tamar,
violo este principio, mostrando una falta de fidelidad a la costumbre del clan.

e Adulam y la Geografia: Adulam era una antigua ciudad cananea en la
Shefelah (Tierras bajas de Juda), lo que subraya la asimilacién cultural de
Y’hudah al descender y asociarse con Jird el Aduldmi. Este “descenso”
geografico tiene un simbolismo de distanciamiento de las tiendas del Pacto.

« El Mishkan, el Templo y Qumram: Aunque el Mishkan (Tabernaculo) y los
Templos son posteriores, la moralidad expuesta en Génesis 38 provee el
trasfondo ético para las leyes de pureza y herencia. En el tiempo del Segundo
Templo, la figura de Tamar era vista con respeto. El Targum de Yonatan y otros
Midrashim la exaltan por su intencidn pura, contrastandola con la intencién de
Y’hudah. Los escritos de Qumram (ej. Documento de Damasco) y otros escritos
nazarenos del Primer Siglo enfatizaban la pureza sexual y el matrimonio
legitimo, haciendo de la historia de Tamar un estudio de caso sobre la
justificacion de los medios por un fin superior: la preservacion del linaje de la
promesa. Los primeros creyentes mesianicos entendieron que el linaje de
Yeshua estaba purificado por la gracia de Elohim a través de estas historias de
fe.

Punto 5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas

« Comentarios Rabinicos:

o Midrashim: El Midrash Tanhuma exalta a Tamar, diciendo que fue mas
grande que Y’hudah en sus actos de santificacion del Nombre Divino
(Kiddush Hashem). Se interpreta que ella fue profetisa, sabiendo que la
linea mesidnica vendria de Y’hudah y que el tiempo se acortaba.

o Rashi y Ramban: Rashi enfatiza que Y’hudah se separé de sus hermanos
por el temor a ser responsabilizado por la muerte de Ery Ondn
(interpretando que sus malas acciones eran un reflejo del entorno familiar
de Y’hudah). El Rambdn (Najménides) ve el acto de Tamar como un
cumplimiento del espiritu de la Ley del Levirato, una accion de justicia.

« Comentario Judio Mesidnico:La conexion profética de Génesis 38 no se limita a
la linea de David. EI concepto de la “brecha” (Pérets) es profundamente
mesianico.

> El Profeta Mesianico (Mijah/Miqueas 2:13): “Subira el que abre
camino (Ha-Péretz) delante de ellos; abriran camino, pasaran la
puerta, y saldran por ella; y su Rey pasara delante de ellos, y Adonai

| 8



Bfy TORAH VIVIENTE

a su cabeza.” Pérets es el antecedente de Ha-Poretz, el que abre la
brecha: Yeshua haMashiaj. Yeshua no solo es descendiente de Pérets,
sino el arquetipo Mesidnico que “rompe” a través de las barreras del
pecado y la muerte para liberar a Su pueblo.

> Notas de los Primeros Siglos: Los escritos nazarenos veian la inclusion
de Tamar como una prefiguracién de la inclusién de los gentiles en el
pueblo de Adonai a través de Mashiaj. Su acto de tzadaqah
(justicia/rectitud) era un espejo de la fe que precede a la ley.

« Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematria:

o Tzama: La palabra usada para “cubrirse” por Tamar (Gén 38:14),
N000000000000 - Va-tit’alaf, no es el verbo usual para “cubrir”. Ibn Ezra
interpreta que sugiere que ella se cubri6 de una manera muy deliberada y
completa, casi como una senal o figura de un acto ceremonial.

o Guematria: El nombre Yhudah 000000 tiene un valor de 30
(10+5+6+4+5). El valor de su accidn, al engendrar a Pérets [JJ[J, tiene
un valor de 370 (80+200+90). La Guematria rara vez se usa en exégesis
Mesianica como prueba, pero en este caso, la progresion numérica del
nombre del Patriarca al nombre del Fundador de la dinastia mesidnica
sugiere un proposito divino que supera la mera historia.

Punto 6. Analisis Profundo de la Aliyah

La Aliyah 4 es un flashback didactico. El contraste entre la moralidad decadente de
Y’hudah (asociacion cananea, negligencia del Levirato) y la rectitud enfocada en la
promesa de Tamar, es el vehiculo para una ensefianza esencial: El linaje de
Mashiaj es determinado por la fidelidad del Pacto de Elohim, no por la
perfeccion de Sus instrumentos.

« Comentario Judio y Mesianico: La Kehildh Mesidnica enfatiza que la historia
de Y’hudah es la historia de la Teshuvdh. Al declarar “Ella es mas justa que
yo”, Y'hudah hace una admision publica de culpa, un acto de viduy (confesion)
que lo prepara para su futuro rol como lider de la tribu real.

o Brit Hadashah y la Aliyah: El paralelo es la necesidad del hombre de ser
justificado por la fe. La “justicia” de Tamar (su fe en la promesa) contrasta
con la “justicia” legalista (la negativa de Y’hudah a cumplir la ley). La
justificacion, como ensefia Sha'ul, no viene por obras (la perfeccion lineal)
sino por la fe que ve la promesa. Yeshua se convierte en el Pérets
(Brecha) que justifica al pecador que confiesa su necesidad de redencidn.

| 9



Bfy TORAH VIVIENTE

Punto 7. Tema Mas Relevante de la Aliyah

El tema central es la Soberania Redentora de Adonai sobre el Linaje Mesianico
y el Principio del Go’el (Pariente Redentor).

« Importancia en el Contexto de la Torah: Este capitulo establece que el
derecho de primogenitura espiritual, aunque fue transferido de Reuvén, no
reside simplemente en Y’hudah por nacimiento o virtud, sino que es ratificado
por Adonai a través de la providencia y la fidelidad de Tamar. Es vital porque
de esta linea depende el cumplimiento de Génesis 49:10 (el cetro no se apartara
de Y’hudah).

» Relacion con Yeshua en el Brit Hadashah: Yeshua haMashiaj es el Go’el
definitivo. El principio del Yibum (Levirato) es una sombra de la funcion de
Yeshua. Un pariente (el Mesias, Hijo de Y’hudah) que asume la
responsabilidad de la viuda (Israel y la Kehilah, la “novia estéril”) para levantar
simiente al “hermano muerto” (la humanidad caida y la Casa de Israel dispersa).
Yeshua redime nuestra herencia perdida a través de Su Madero (Poste),
cumpliendo el derecho del Go’el al precio mas alto.

« Conexion con los Moedim de Elohim:La historia de Y’hudah y Tamar se conecta
tematicamente con Pesaj (Pascua) y, de manera mas profunda, con Shavuot
(Pentecostés/Fiesta de las Semanas).

1. Pesaj (Cordero de Pésaj): El concepto de la sustitucién y la redencion
por la sangre/simiente. Yeshtua es el Cordero de Pésaj que, como el Go’el,
redime la vida por el precio de Su propia vida.

2. Shavuot (Recoleccion): Es la fiesta de la recoleccion de los primeros
frutos y la entrega de la Torah. La historia de Tamar prefigura la inclusion
de los gentiles, un tema central en Shavuot (al ser Rut, otra gentil, leida en
la fiesta). La fe de Tamar es la primicia de una fe abierta a aquellos que no
son de la linea bioldgica de Israel pero que buscan la simiente de la
promesa.

Punto 8. Descubriendo a Mashiaj en cada Aliyah

 Profecias Mesianicas y Reflexion: La profecia del Sello y el Cetro se
consuma en este capitulo. El Jotdm (sello) y el Matéh (baston/cetro) de Y’hudah
son las credenciales de la realeza mesianica.
« Métodos para descubrir al Mashiaj:
> Tipos y Sombras (Tzelalim): Tamar es un tipo de la Kehilah

| 10



Bfy TORAH VIVIENTE

Mesianica/Israel que, a pesar de su condicion de viuda/estéril (en un
sentido espiritual), tiene una fe activa que asegura el linaje del pacto. La
oscuridad de la encrucijada y el velo de Tamar son sombras de la verdad
oculta de la redencion.

- Patrones Redentores (Tavnitot): El patron es claro: Fallo Humano
(Y’hudah) - Iniciativa de Fe (Tamar) - Simiente de la Redencion
(Pérets). Esto es el Tavnit (patron) del Brit Hadashah: el fallo de la Ley (la
Torah no puede salvar al hombre caido) — la fe activa en el Go’el (Yeshta)
- el nacimiento de una nueva creacion.

> Analisis Lingiiistico: El nombre Pérets [J[JJJ00 (Brecha) es la profecia en
si misma. Yeshua es el que abre la brecha en el Madero, rompiendo el
poder de la maldicién y la muerte.

« Cumplimiento en el Brit Hadashah: Mateo 1:3 es la prueba ineludible.
Yeshua haMashiaj se inserta en este linaje humano lleno de imperfecciones
para demostrar que Su redencién no es para los perfectos, sino para los que
reconocen la justicia de Adonai. El hecho de que Tamar sea mencionada
establece que el Mashiaj esta por encima de las convenciones sociales, Su
autoridad y justicia (Tzedaqah) provienen de Elohim Ejad.

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apocrifos

» Midrashim:

o Bereshit Rabbah 85:9: Ensena que Y’hudah estaba a punto de perecer,
pero al confesar: “Ella es mas justa que yo”, se salvd. Su admision de la
verdad fue su Teshuvdh y el acto que lo validé como portador del cetro
real. Esto conecta la realeza con la humildad y el reconocimiento de la
verdad.

e Targumim:

o Targum Onkelos (Gen 38:25): Para la palabra “prenda” o “simbolos”,
Onkelos utiliza una parafrasis que insinta que el Ruaj HaKodesh (Espiritu
de Santidad) iluminé a Y’hudah para que no avergonzara a Tamar.

> Targum Yerushalmi (Gen 38:25): Dice que cuando Tamar estaba siendo
llevada para ser quemada, ella clamo a Adonai, y la voz del Ruaj
HaKodesh vino y dijo: “Esta es la prenda de Y’hudah”. Esto eleva la
historia a un evento de intervencion divina directa, reforzando que Tamar
estaba siendo guiada por la fe y no por la malicia.

» Textos Apdcrifos:

o Libro de Yashar (Capitulo 45): Aunque no es canodnico, el Yashar
expande el relato, describiendo a Tamar como una mujer virtuosa que, al
ver la esterilidad y la inminente extincién de la linea de su suegro, se sintio

|11



Bfy TORAH VIVIENTE

obligada a actuar para preservar el linaje de la promesa hecha a Avraham,
Yitzjak y Ya’akov.

Punto 10. Mandamientos Encontrados o principios y valores

En esta Aliyah, encontramos varios principios y valores que se contextualizan en el
Brit Hadashah:

1.

El Principio del Yibum (Levirato): (Gén 38:8) Aunque no es una mitzvah
formalizada aqui, el principio es la obligacién de redencion familiar. En el Brit
Hadashah, este principio es cumplido perfectamente por Yeshia haMashiaj,
quien se convierte en nuestro Go’el (Pariente Redentor) para levantar simiente
(vida eterna y herencia) para la humanidad caida.

. Valor de la Justicia (Tzedaqadh): (Gén 38:26) La declaracion de Y’hudah,

“Ella es mas justa que yo”, ensefa que la verdadera justicia no es la
observancia externa de la norma, sino la fidelidad al espiritu del Pacto. Para
el creyente mesianico, esto se traduce en que la justicia que nos imputa Adonai
viene por la fe en Yeshta (el Tzaddiq - Justo) y no por nuestras obras.

. Valor de la Teshuvdh (Arrepentimiento/Confesion): El arrepentimiento

publico de Y’hudah al final del capitulo es un principio vital. La confesion de
nuestro fracaso es el primer paso hacia la restauracion y es una puerta de
entrada al Reino.

Punto 11. Preguntas de Reflexion

1.

{Cémo ejemplifica la accion de Tamar la diferencia entre la justicia segun la
apariencia social y la justicia segun el espiritu del Pacto de Adonai?

. Si la linea mesianica incluye la falla moral de Y’hudah y el acto complejo de

Tamar, {cdmo impacta esto nuestra comprension de que la gracia redentora
de Elohim opera sobre la historia humana imperfecta?

. En Oseas, Adonai dice: “Yo soy El, no hombre.” ¢Como se conecta esta

declaracion con la Deidad de Yeshua haMashiaj como el inico que puede ser
el Pariente Redentor (humano) y al mismo tiempo el Redentor Divino (Elohim
Ejad)?

¢Qué simbolos representan el sello, el cordon y el baston de Y’hudah en la
vida de la Kehildah Mesianica hoy, en términos de autoridad, pacto e identidad?

. ¢De qué manera la historia de Pérets (Brecha) en Génesis 38:29 profetiza el

acto de Yeshua como el Ha-Pdretz (El que Abre Camino) para la Casa de Israel

| 12



Bfy TORAH VIVIENTE

y las naciones?

Punto 12. Resumen de la Aliyah

La Aliyah 4 narra el descenso moral y geografico de Y’hudah (Gen 38:1-2) y su
fracaso en cumplir la obligacion del Yibum (Levirato) con su nuera, Tamar. La
muerte de sus dos hijos, Er y Ondn, subraya el juicio de Adonai sobre la maldad.
Tamar, actuando con rectitud y una fe inquebrantable en la promesa, engana a
Y’hudah para concebir gemelos, Pérets y Zéraj, asegurando el linaje mesianico. El
climax es la confesion de Y’hudah: “Ella es mas justa que yo.” En el Mashiaj, esta
historia es un testimonio de la soberania de Adonai que, a través de la fe de Tamar,
preserva la linea de la cual surgiria Yeshua haMashiaj (Mateo 1:3), el Pérets
(Brecha) que rompe las barreras del pecado y la muerte.

Punto 13. Tefilah de la Aliyah
Tefilah (Oracion)

Adonai Elohim de Yisra’el, Rey del Universo, te damos gracias por la verdad
redentora de Tu Torah. Humildemente reconocemos nuestra propia tendencia al
descenso, a la asimilacién y a la negligencia, tal como le sucedié a Y’hudah. Que Tu
Ruaj HaKodesh nos dé la sabiduria para reconocer la justicia de la fe, la Tzedaqah
que actia con determinacion por el cumplimiento de Tu propoésito, como lo hizo
Tamar.

Gracias, Yeshua haMashiaj, Go’el eterno, por haberte convertido en el Pérets que
rompid la brecha de nuestra separacion. Te pedimos que, a través de Tu obra en el
Madero, levantes simiente de vida en nosotros. Purifica nuestro linaje espiritual y
que nuestra Kehilah manifieste la misma compasion y fidelidad que Tu revelaste en
el Profeta Oseas. Ayudanos a caminar tras Adonai, con corazén encendido y con la
esperanza inquebrantable de la restauracion de Tu Reino en la Tierra. Que podamos
ser dignos portadores del sello de Tu autoridad.

Baruj atah, Adonai Eloheynu, Yeshuia HaMashiaj, Tzaddiq Ne’eman (Justo
Fiel). Amén.

Mas Recursos del Reino de Yeshtia HaMashiaj.
| 13



Bfy TORAH VIVIENTE

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshiia HaMashiaj.

+Recursos del Ministerio Judio Mesianico de Biblia Tordh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

| 14


https://torahviviente.com

