
| 1

 Listen to this article

Génesis 38:1-30
Oseas 11:7-12:11 (Infidelidad de Israel y la restauración)
Mateo 1:3 (Genealogía de Yeshúa a través de Tamar)

Shalóm u’Vrajah (Paz y Bendición) a ti, amado talmíd (estudiante) de las
Escrituras.

La verdad es que nos encontramos hoy ante uno de los pasajes más profundos y, a la
vez, más desafiantes de toda la Toráh: la historia de Y’hudah y Tamar en la
Parashá Vayeshev, Aliyáh 4. Como estudiosos serios del Reino de Yeshúa
haMashíaj, reconocemos que toda la Toráh, los Profetas, y los Escritos (el Tanakh)
son el fundamento ineludible sobre el cual se edifica el Brit Hadasháh (Nuevo
Pacto). La visión central del Reino, tal como la reveló nuestro Mashíaj Yeshúa, es la
restauración de todas las cosas a la soberanía de Adonái Elohím, un proceso que se
manifiesta a través de Su linaje redentor, el cual, increíblemente, se traza a través de
eventos como los que estudiaremos hoy. El Reino de Yeshúa no es una entidad
separada del plan eterno de Elohím Ejad, sino su plena manifestación. Yeshúa
haMashíaj es el Elohím Alef Tav encarnado, el Verbo que estuvo con Adonái y fue
Adonái, y cuyo gobierno eterno está anclado en la promesa hecha a la simiente de
Avraham, Yitzjak y Ya’akov. Este estudio exegético y teológico nos ofrece la
oportunidad de ver cómo la gracia redentora de Adonái opera incluso a través de las
fallas humanas más profundas para asegurar la llegada del Rey. Prepárate para una
inmersión profunda, porque la verdad es que la riqueza de esta porción es
monumental.

Punto 1. BERESHIT – GÉNESIS 38:1-30

Esta Aliyáh interrumpe dramáticamente la narrativa de Yosef para enfocarse en la
vida de su hermano Y’hudah (Judá). El propósito teológico es evidente: establecer y
validar el linaje davídico y mesiánico.



| 2

Texto Hebreo
(a)

Palabra
Hebrea

Fonética
Tiberiana

Traducción
Palabra por
Palabra (b)

Traducción
Literal del
Verso (c)

וַיְהִי וַיְהִי Va-ye-hí Y fue
Y fue en aquel
tiempo, que
descendió…

בָּעֵת בָּעֵת Ba-ét en el tiempo
…Y’hudah de
junto a sus
hermanos…

הַהִוא הַהִוא Ha-hi aquella
וַיֵּרֶד וַיֵּרֶד Va-yé-red y descendió
יְהוּדָה יְהוּדָה Ye-hu-dáh Y’hudah
מֵאֵת מֵאֵת Me-ét de junto a
אֶחָיו אֶחָיו E-jáv sus hermanos
וַיֵּט וַיֵּט Va-yet y se apartó

עַד־אִישׁ עַד־אִישׁ Ad-ísh hasta un
hombre

עֲדֻלָּמִי עֲדֻלָּמִי Adulámi Adulami
וּשְׁמוֹ וּשְׁמוֹ Ushmó y su nombre
חִירָה חִירָה Jiráh Jiráh.

וַיִּקַּח וַיִּקַּח Va-yí-kaj Y tomó
Y tomó para su
hijo
primogénito…

יְהוּדָה יְהוּדָה Ye-hu-dáh Y’hudah
אִשָּׁה אִשָּׁה Isháh mujer
לְעֵר לְעֵר Le-ér para Er
בְּכוֹרוֹ בְּכוֹרוֹ Bejoró su primogénito
וּשְׁמָהּ וּשְׁמָהּ Ushmáh y su nombre
תָּמָר תָּמָר Tamár Tamar.
וַיְהִי וַיְהִי Va-ye-hí Y fue
עֵר עֵר Er Er
בְּכוֹר בְּכוֹר Bejor primogénito
יְהוּדָה יְהוּדָה Ye-hu-dáh Y’hudah
רַע רַע Rá malo
בְּעֵינֵי בְּעֵינֵי Be-einéi a los ojos de
יְהוָה יְהוָה Adonái Adonái
וַיְמִתֵהוּ וַיְמִתֵהוּ Va-ye-mitehu y lo hizo morir
יְהוָה יְהוָה Adonái Adonái.



| 3

Texto Hebreo
(a)

Palabra
Hebrea

Fonética
Tiberiana

Traducción
Palabra por
Palabra (b)

Traducción
Literal del
Verso (c)

וַיֹּאמֶר וַיֹּאמֶר Va-yó-mer Y dijo Y dijo Y’hudah
a Onán…

יְהוּדָה יְהוּדָה Ye-hu-dáh Y’hudah
לְאוֹנָן לְאוֹנָן Le-onán a Onán
בֹּא בֹּא Bo Entra
אֶל־אֵשֶׁת אֶל־אֵשֶׁת El-éshet a la mujer de
אָחִיךָ אָחִיךָ Ajíja tu hermano
וְיַבֵּם וְיַבֵּם Ve-ya-bém y haz el levirato
אֹתָהּ אֹתָהּ Otáh con ella
וְהָקֵם וְהָקֵם Ve-ha-qém y levanta
זֶרַע זֶרַע Zéra simiente

לְאָחִיךָ לְאָחִיךָ Le-ajija para tu
hermano.

… (Hasta el verso
30) … … …

Comentario Mesiánico Exahustivo de la Porción de la Toráh

Este capítulo es una elocuente y cruda interrupción que, lejos de ser un mero
apéndice biográfico, es un cruce profético fundamental. La historia de Y’hudah y
Tamar (Génesis 38:1-30) opera como un Midrash divino dentro de la narrativa del
exilio de Yosef.

El descenso de Y’hudah (וַיֵּרֶד יְהוּדָה – Va-yé-red Ye-hu-dáh) de la casa de
su padre a la compañía de Jirá el Adulámi simboliza un descenso moral y espiritual.
Y’hudah, el hermano que propuso vender a Yosef, ahora se encuentra en un estado
de separación y asimilación cultural, casándose con una cananea. Este “descenso” es
un eco del exilio y la asimilación de la Casa de Israel en la diáspora.

La tragedia con Er y Onán subraya la justicia de Adonái. El primogénito Er es
declarado “malo a los ojos de Adonái” (רַע בְּעֵינֵי יְהוָה – Rá Be-einéi
Adonái) y muere. El pecado de Onán no es meramente una práctica sexual, sino una
transgresión de la Ley del Levirato (Yibum), un acto de egoísmo que buscaba
apropiarse de la viuda sin cumplir la obligación redentora de levantar simiente para
su hermano, negando el derecho de herencia y continuidad del nombre. Este acto,
que frustra el plan de redención familiar, es castigado con la muerte por el mismo
Adonái.



| 4

El Acto Redentor de Tamar:

El punto culminante es la audacia y la rectitud de Tamar (cuyo nombre significa
“palmera de dátil”, símbolo de justicia y perseverancia). Ella percibe y exige el
principio redentor que Y’hudah le había negado. Su acción, aunque moralmente
ambigua según la ley social, es justificada por Y’hudah mismo con la declaración:
.Tzadqáh miméni – Ella es más justa que yo” (Gén 38:26) – צָדְקָה מִמֶּנִּי“

Conexión Mesiánica:El Midrash Mesiánico y la teología del Brit Hadasháh ven
en el acto de Tamar una tipología profunda. Ella es un paradigma de la esposa
estéril/viuda que, a través de medios extraordinarios, asegura el linaje redentor.
Y’hudah debía actuar como go’él (redentor pariente), pero falló. Tamar tomó la
iniciativa para forzar la redención. El hijo resultante, Pérets (que significa
“brecha” o “rompimiento”), es el ancestro directo de Yeshúa haMashíaj (Mateo
1:3). El nacimiento de Pérets a través de esta “brecha” en la línea genealógica
de Y’hudah nos enseña que Adonái Elohím puede y debe usar circunstancias
imperfectas, dolorosas o incluso pecaminosas, para llevar a cabo Su propósito
redentor perfecto. Es una prefiguración del mismo Mashíaj, quien vendría a
través de una brecha en el linaje humano para redimir a Su pueblo.El Sello y el
Cordón: El anillo-sello (חוֹתָם – Jotám), el cordón (פָּתִיל – Patíl) y el
bastón (מַטֶּה – Matéh) que Tamar exige como prenda son más que meros
objetos: son símbolos de autoridad, pacto e identidad. Al entregarlos,
Y’hudah entrega su propia autoridad y reconocimiento. Mashíaj Yeshúa, como el
verdadero hijo de Y’hudah, posee la plena autoridad real (el Jotám), es el
mediador del pacto (Brit Hadasháh, el Patíl) y es el cetro del Rey (Matéh – ver
Gén 49:10). Tamar, al retener estas prendas, se convierte en la custodia de la
verdad y de la línea mesiánica, asegurando que la promesa no se perdiera por la
negligencia de Y’hudah. Es, sin duda, una historia de redención a través de la fe
de una mujer que busca la continuidad de la promesa del pacto.

Debido a la extensión requerida por el texto interlineal y el comentario
exegético de la Aliyáh 4 (Génesis 38:1-30), ofrezco:

Continuar

Punto 2. Haftaráh: Oseas 11:7-12:11 (Infidelidad de Israel y la restauración)

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética Tiberiana
Traducción
Palabra por
Palabra



| 5

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética Tiberiana
Traducción
Palabra por
Palabra

וְעַמִּי וְעַמִּי Ve-amí Y Mi pueblo
תְלוּאִים תְלוּאִים Teluím está colgado
עַל־הַמְּשׁוּבָתִי עַל־הַמְּשׁוּבָתִי Al-ha-meshuváti sobre Mi apostasía
וְאֶל־עַל וְאֶל־עַל Ve-el-ál Y aunque a El
יִקְרָאֻהוּ יִקְרָאֻהוּ Yi-qraúhu lo llaman
לֹא לֹא Lo no
יָרִים יָרִים Yarím se levantará
לְיַחַד לְיַחַד Le-yájad para unirse.

Traducción Literal del Verso: “Y Mi pueblo está pendiente de Mi apostasía, y
aunque a El lo llaman, no se levantará para unirse.” (Oseas 11:7)

Comentario Mesiánico:

La Haftaráh de Oseas es una de las más conmovedoras de los Profetas, un lamento
de Adonái por la constante infidelidad de Efráyim (Israel del Norte). El profeta
compara el amor de Adonái con el de un padre que enseña a andar a su hijo,
tomándolo de los brazos (Os 11:3), solo para ver a ese hijo rebelarse y servir a los
Ba’alím (ídolos). El tema central es el conflicto entre la justicia (mishpát) y la
misericordia (rájamim).

El pasaje clave es la lucha de Adonái (Os 11:8-9): “¿Cómo te entregaré, Efráyim?
¿Te pondré, Yisra’el, como a Admáh? ¿Te haré como a Tzevoím? Mi corazón
ha dado un vuelco en Mí, toda Mi compasión se ha encendido. No ejecutaré
el ardor de Mi ira, no volveré para destruir a Efráyim…” La justicia del Eterno
exige la destrucción por la apostasía, pero Su amor y compasión (que son los
atributos más íntimos de Su Deidad) prevalecen.

Conexión con la Parashá:

La conexión con la Parashá Vayeshev es una sutil pero potente analogía redentora.

Infidelidad y Descenso: Y’hudah desciende moralmente y se desvía de la1.
pureza del Pacto (Gen 38:1-2), reflejando la infidelidad nacional de Israel
descrita por Oseas (Os 11:7).
Juicio y Redención Inesperada: El juicio de Adonái golpea a Er y Onán por2.
su maldad, de la misma manera que el juicio amenaza a Efráyim. Sin embargo,
en ambos casos, la línea de vida y la promesa no se cortan. En la Parashá,
Tamar, la gentil, asegura la continuidad del linaje mesiánico. En Oseas, Adonái



| 6

decide que “No volveré para destruir a Efráyim, porque Yo soy El, no
hombre…” (Os 11:9). La redención en ambos casos viene de una fuente
inesperada, motivada por la lealtad (Tamar) o la compasión incondicional
(Adonái).

Promesas Mesiánicas:

La restauración final de Oseas 11:10-11 apunta directamente al Reino de Yeshúa:
“Tras Adonái caminarán… y temblarán como pájaro de Egipto y como paloma de la
tierra de Ashur; y los haré morar en sus casas…” La promesa es un retorno no solo
físico, sino espiritual, dirigido por el mismo Adonái. El Mashíaj Yeshúa es el único
Go’el (Redentor) que puede cumplir la palabra del Profeta, siendo el único que es
Elohím, no hombre, que puede absorber la justicia de la Toráh (el castigo por la
apostasía) y al mismo tiempo manifestar la compasión incondicional para la
restauración de las Diez Tribus y de Y’hudah.

Aplicación Espiritual:

Para la Kehiláh Mesiánica, esta Haftaráh es un llamado a la Teshuváh
(arrepentimiento). Nos recuerda que, aunque nuestra propia historia y la de nuestros
padres esté llena de descenso moral y de “apacientarse de viento” (Os 12:1), el amor
de Adonái es más fuerte que Su propia ira. El mismo patrón de redención visto en
Tamar —donde la determinación por la simiente de la promesa supera el legalismo—
se cumple perfectamente en Yeshúa. Nuestra esperanza no se basa en nuestra propia
justicia (como la de Er u Onán), sino en Su fidelidad.

Punto 3. Brit Hadasháh: Mateo 1:3 (Genealogía de Yeshúa a través de Tamar)

Texto Arameo
(Siríaco Oriental)

Palabra
Aramea

Fonética Siríaca
Oriental

Traducción Palabra
por Palabra

ܝܗܘܕ ܝܗܘܕ Y’hud Y’hudah
ܐܘܠܕ ܐܘܠܕ Aulád engendró
ܠܦܪܨ ܠܦܪܨ L’Pérats a Pérets
ܘܠܙܪܚ ܘܠܙܪܚ Ul’Zrákh y a Zéraj
ܡܢ ܡܢ Min de
ܬܡܪ ܬܡܪ T’már Tamar

Comentarios Exhaustivos

El pasaje del Brit Hadasháh (Nuevo Pacto) en Mattityahu 1:3 es quizás la conexión



| 7

más explícita y dramática con la Toráh. La genealogía de Yeshúa haMashíaj, que se
presenta para validar su derecho al trono de David, incluye intencionalmente a
cuatro mujeres: Tamar, Rajav, Rut y la esposa de Uriyah (Bat Sheva). Esto era
inusual en las genealogías judías.

Conexión con la Toráh y Haftaráh:
Toráh (Gen 38): La inclusión de Tamar resalta la naturaleza inclusiva y
redentora del linaje de Mashíaj. Ella no era israelita y su acto para
asegurar la simiente era de una moralidad compleja pero con una rectitud
superior a la de Y’hudah. Su presencia subraya que la línea mesiánica no
es una línea de perfección moral inmaculada, sino una línea de gracia y
redención que opera a pesar de, y a través de, el fracaso humano.
Haftaráh (Os 11-12): Así como Adonái muestra compasión a una Casa de
Israel que se ha desviado y caído en la asimilación (Efráyim), la genealogía
mesiánica muestra la inclusión de una cananea que entra por un acto de fe.
Este paralelismo establece que la redención de Mashíaj no se limita a un
ideal étnico, sino que abarca a la simiente prometida a través del acto de
un pariente redentor (el principio del go’él).

Reflexión Mesiánica: La Divinidad de Yeshúa haMashíajLa inclusión de Tamar
es crucial para la teología del Mashíaj. Si la genealogía solo incluyera a héroes
impecables, se argumentaría que la redención humana depende de la pureza
lineal. Pero al incluir a Tamar, Mattityahu establece que la redención es un acto
de Elohím que opera sobre la base de la fe y la providencia divina.Yeshúa
haMashíaj no solo es descendiente de Y’hudah; Él es el Go’el (Redentor)
supremo. La divinidad de Yeshúa, tal como se implica en la teología de la Fe
Judío Mesiánica, es inseparable de Su humanidad y Su linaje. MarYah (el título
arameo para Adonái) se hizo carne en Yeshúa. El hecho de que Su linaje
terrenal se forjara en tales circunstancias no disminuye Su divinidad, sino que
magnifica el poder de Adonái Ejad para redimir desde adentro de la historia
humana, sin estar limitado por ella. Yeshúa es el Hijo de David que surgió de la
“brecha” (Pérets) para ser la Brecha Redentora final, cumpliendo el plan del
Elohím Alef Tav.

Punto 4. Contexto Histórico y Cultural

La historia de Y’hudah y Tamar (Gen 38) se sitúa inmediatamente después de la
venta de Yosef, reflejando el tiempo en que la familia de Ya’akov estaba en la tierra
de Canaán, aún no en Egipto.

El Principio del Levirato (Yibum): El eje central es la ley de Yibum (Deut



| 8

25:5-10), aunque su formalización escrita es posterior, la tradición oral y la
práctica consuetudinaria de asegurar la continuidad del nombre y la herencia
del difunto eran vitales en la antigüedad, especialmente en el contexto de las
promesas del Pacto. Y’hudah, al negar a Shelah y dilatar la promesa a Tamar,
violó este principio, mostrando una falta de fidelidad a la costumbre del clan.
Adulám y la Geografía: Adulám era una antigua ciudad cananea en la
Shefelah (Tierras bajas de Judá), lo que subraya la asimilación cultural de
Y’hudah al descender y asociarse con Jirá el Adulámi. Este “descenso”
geográfico tiene un simbolismo de distanciamiento de las tiendas del Pacto.
El Mishkán, el Templo y Qumram: Aunque el Mishkán (Tabernáculo) y los
Templos son posteriores, la moralidad expuesta en Génesis 38 provee el
trasfondo ético para las leyes de pureza y herencia. En el tiempo del Segundo
Templo, la figura de Tamar era vista con respeto. El Targum de Yonatán y otros
Midrashim la exaltan por su intención pura, contrastándola con la intención de
Y’hudah. Los escritos de Qumram (ej. Documento de Damasco) y otros escritos
nazarenos del Primer Siglo enfatizaban la pureza sexual y el matrimonio
legítimo, haciendo de la historia de Tamar un estudio de caso sobre la
justificación de los medios por un fin superior: la preservación del linaje de la
promesa. Los primeros creyentes mesiánicos entendieron que el linaje de
Yeshúa estaba purificado por la gracia de Elohím a través de estas historias de
fe.

Punto 5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas

Comentarios Rabínicos:
Midrashim: El Midrash Tanhuma exalta a Tamar, diciendo que fue más
grande que Y’hudah en sus actos de santificación del Nombre Divino
(Kiddush Hashem). Se interpreta que ella fue profetisa, sabiendo que la
línea mesiánica vendría de Y’hudah y que el tiempo se acortaba.
Rashi y Rambán: Rashi enfatiza que Y’hudah se separó de sus hermanos
por el temor a ser responsabilizado por la muerte de Er y Onán
(interpretando que sus malas acciones eran un reflejo del entorno familiar
de Y’hudah). El Rambán (Najmánides) ve el acto de Tamar como un
cumplimiento del espíritu de la Ley del Levirato, una acción de justicia.

Comentario Judío Mesiánico:La conexión profética de Génesis 38 no se limita a
la línea de David. El concepto de la “brecha” (Pérets) es profundamente
mesiánico.

El Profeta Mesiánico (Mijah/Miqueas 2:13): “Subirá el que abre
camino (Ha-Póretz) delante de ellos; abrirán camino, pasarán la
puerta, y saldrán por ella; y su Rey pasará delante de ellos, y Adonái



| 9

a su cabeza.” Pérets es el antecedente de Ha-Póretz, el que abre la
brecha: Yeshúa haMashíaj. Yeshúa no solo es descendiente de Pérets,
sino el arquetipo Mesiánico que “rompe” a través de las barreras del
pecado y la muerte para liberar a Su pueblo.
Notas de los Primeros Siglos: Los escritos nazarenos veían la inclusión
de Tamar como una prefiguración de la inclusión de los gentiles en el
pueblo de Adonái a través de Mashíaj. Su acto de tzadaqáh
(justicia/rectitud) era un espejo de la fe que precede a la ley.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematría:
Tzama: La palabra usada para “cubrirse” por Tamar (Gén 38:14),
Va-tit’aláf, no es el verbo usual para “cubrir”. Ibn Ezra – וַתִּתְעַלָּף
interpreta que sugiere que ella se cubrió de una manera muy deliberada y
completa, casi como una señal o figura de un acto ceremonial.
Guematría: El nombre Y’hudah יְהוּדָה tiene un valor de 30
(10+5+6+4+5). El valor de su acción, al engendrar a Pérets פֶּרֶץ, tiene
un valor de 370 (80+200+90). La Guematría rara vez se usa en exégesis
Mesiánica como prueba, pero en este caso, la progresión numérica del
nombre del Patriarca al nombre del Fundador de la dinastía mesiánica
sugiere un propósito divino que supera la mera historia.

Punto 6. Análisis Profundo de la Aliyáh

La Aliyáh 4 es un flashback didáctico. El contraste entre la moralidad decadente de
Y’hudah (asociación cananea, negligencia del Levirato) y la rectitud enfocada en la
promesa de Tamar, es el vehículo para una enseñanza esencial: El linaje de
Mashíaj es determinado por la fidelidad del Pacto de Elohím, no por la
perfección de Sus instrumentos.

Comentario Judío y Mesiánico: La Kehiláh Mesiánica enfatiza que la historia
de Y’hudah es la historia de la Teshuváh. Al declarar “Ella es más justa que
yo”, Y’hudah hace una admisión pública de culpa, un acto de viduy (confesión)
que lo prepara para su futuro rol como líder de la tribu real.

Brit Hadasháh y la Aliyáh: El paralelo es la necesidad del hombre de ser
justificado por la fe. La “justicia” de Tamar (su fe en la promesa) contrasta
con la “justicia” legalista (la negativa de Y’hudah a cumplir la ley). La
justificación, como enseña Sha’ul, no viene por obras (la perfección lineal)
sino por la fe que ve la promesa. Yeshúa se convierte en el Pérets
(Brecha) que justifica al pecador que confiesa su necesidad de redención.



| 10

Punto 7. Tema Más Relevante de la Aliyáh

El tema central es la Soberanía Redentora de Adonái sobre el Linaje Mesiánico
y el Principio del Go’el (Pariente Redentor).

Importancia en el Contexto de la Toráh: Este capítulo establece que el
derecho de primogenitura espiritual, aunque fue transferido de Reuvén, no
reside simplemente en Y’hudah por nacimiento o virtud, sino que es ratificado
por Adonái a través de la providencia y la fidelidad de Tamar. Es vital porque
de esta línea depende el cumplimiento de Génesis 49:10 (el cetro no se apartará
de Y’hudah).
Relación con Yeshúa en el Brit Hadasháh: Yeshúa haMashíaj es el Go’el
definitivo. El principio del Yibum (Levirato) es una sombra de la función de
Yeshúa. Un pariente (el Mesías, Hijo de Y’hudah) que asume la
responsabilidad de la viuda (Israel y la Kehiláh, la “novia estéril”) para levantar
simiente al “hermano muerto” (la humanidad caída y la Casa de Israel dispersa).
Yeshúa redime nuestra herencia perdida a través de Su Madero (Poste),
cumpliendo el derecho del Go’el al precio más alto.
Conexión con los Moedim de Elohím:La historia de Y’hudah y Tamar se conecta
temáticamente con Pesaj (Pascua) y, de manera más profunda, con Shavuot
(Pentecostés/Fiesta de las Semanas).

Pesaj (Cordero de Pésaj): El concepto de la sustitución y la redención1.
por la sangre/simiente. Yeshúa es el Cordero de Pésaj que, como el Go’el,
redime la vida por el precio de Su propia vida.
Shavuot (Recolección): Es la fiesta de la recolección de los primeros2.
frutos y la entrega de la Toráh. La historia de Tamar prefigura la inclusión
de los gentiles, un tema central en Shavuot (al ser Rut, otra gentil, leída en
la fiesta). La fe de Tamar es la primicia de una fe abierta a aquellos que no
son de la línea biológica de Israel pero que buscan la simiente de la
promesa.

Punto 8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah

Profecías Mesiánicas y Reflexión: La profecía del Sello y el Cetro se
consuma en este capítulo. El Jotám (sello) y el Matéh (bastón/cetro) de Y’hudah
son las credenciales de la realeza mesiánica.
Métodos para descubrir al Mashíaj:

Tipos y Sombras (Tzelalim): Tamar es un tipo de la Kehiláh



| 11

Mesiánica/Israel que, a pesar de su condición de viuda/estéril (en un
sentido espiritual), tiene una fe activa que asegura el linaje del pacto. La
oscuridad de la encrucijada y el velo de Tamar son sombras de la verdad
oculta de la redención.
Patrones Redentores (Tavnitot): El patrón es claro: Fallo Humano
(Y’hudah) → Iniciativa de Fe (Tamar) → Simiente de la Redención
(Pérets). Esto es el Tavnit (patrón) del Brit Hadasháh: el fallo de la Ley (la
Toráh no puede salvar al hombre caído) → la fe activa en el Go’el (Yeshúa)
→ el nacimiento de una nueva creación.
Análisis Lingüístico: El nombre Pérets פֶּרֶץ (Brecha) es la profecía en
sí misma. Yeshúa es el que abre la brecha en el Madero, rompiendo el
poder de la maldición y la muerte.

Cumplimiento en el Brit Hadasháh: Mateo 1:3 es la prueba ineludible.
Yeshúa haMashíaj se inserta en este linaje humano lleno de imperfecciones
para demostrar que Su redención no es para los perfectos, sino para los que
reconocen la justicia de Adonái. El hecho de que Tamar sea mencionada
establece que el Mashíaj está por encima de las convenciones sociales, Su
autoridad y justicia (Tzedaqáh) provienen de Elohím Ejad.

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apócrifos

Midrashim:
Bereshit Rabbah 85:9: Enseña que Y’hudah estaba a punto de perecer,
pero al confesar: “Ella es más justa que yo”, se salvó. Su admisión de la
verdad fue su Teshuváh y el acto que lo validó como portador del cetro
real. Esto conecta la realeza con la humildad y el reconocimiento de la
verdad.

Targumim:
Targum Onkelos (Gen 38:25): Para la palabra “prenda” o “símbolos”,
Onkelos utiliza una paráfrasis que insinúa que el Ruaj HaKodesh (Espíritu
de Santidad) iluminó a Y’hudah para que no avergonzara a Tamar.
Targum Yerushalmí (Gen 38:25): Dice que cuando Tamar estaba siendo
llevada para ser quemada, ella clamó a Adonái, y la voz del Ruaj
HaKodesh vino y dijo: “Esta es la prenda de Y’hudah”. Esto eleva la
historia a un evento de intervención divina directa, reforzando que Tamar
estaba siendo guiada por la fe y no por la malicia.

Textos Apócrifos:
Libro de Yashar (Capítulo 45): Aunque no es canónico, el Yashar
expande el relato, describiendo a Tamar como una mujer virtuosa que, al
ver la esterilidad y la inminente extinción de la línea de su suegro, se sintió



| 12

obligada a actuar para preservar el linaje de la promesa hecha a Avraham,
Yitzjak y Ya’akov.

Punto 10. Mandamientos Encontrados o principios y valores

En esta Aliyáh, encontramos varios principios y valores que se contextualizan en el
Brit Hadasháh:

El Principio del Yibum (Levirato): (Gén 38:8) Aunque no es una mitzvah1.
formalizada aquí, el principio es la obligación de redención familiar. En el Brit
Hadasháh, este principio es cumplido perfectamente por Yeshúa haMashíaj,
quien se convierte en nuestro Go’el (Pariente Redentor) para levantar simiente
(vida eterna y herencia) para la humanidad caída.
Valor de la Justicia (Tzedaqáh): (Gén 38:26) La declaración de Y’hudah,2.
“Ella es más justa que yo”, enseña que la verdadera justicia no es la
observancia externa de la norma, sino la fidelidad al espíritu del Pacto. Para
el creyente mesiánico, esto se traduce en que la justicia que nos imputa Adonái
viene por la fe en Yeshúa (el Tzaddiq – Justo) y no por nuestras obras.
Valor de la Teshuváh (Arrepentimiento/Confesión): El arrepentimiento3.
público de Y’hudah al final del capítulo es un principio vital. La confesión de
nuestro fracaso es el primer paso hacia la restauración y es una puerta de
entrada al Reino.

Punto 11. Preguntas de Reflexión

¿Cómo ejemplifica la acción de Tamar la diferencia entre la justicia según la1.
apariencia social y la justicia según el espíritu del Pacto de Adonái?
Si la línea mesiánica incluye la falla moral de Y’hudah y el acto complejo de2.
Tamar, ¿cómo impacta esto nuestra comprensión de que la gracia redentora
de Elohím opera sobre la historia humana imperfecta?
En Oseas, Adonái dice: “Yo soy El, no hombre.” ¿Cómo se conecta esta3.
declaración con la Deidad de Yeshúa haMashíaj como el único que puede ser
el Pariente Redentor (humano) y al mismo tiempo el Redentor Divino (Elohím
Ejad)?
¿Qué símbolos representan el sello, el cordón y el bastón de Y’hudah en la4.
vida de la Kehiláh Mesiánica hoy, en términos de autoridad, pacto e identidad?
¿De qué manera la historia de Pérets (Brecha) en Génesis 38:29 profetiza el5.
acto de Yeshúa como el Ha-Póretz (El que Abre Camino) para la Casa de Israel



| 13

y las naciones?

Punto 12. Resumen de la Aliyáh

La Aliyáh 4 narra el descenso moral y geográfico de Y’hudah (Gen 38:1-2) y su
fracaso en cumplir la obligación del Yibum (Levirato) con su nuera, Tamar. La
muerte de sus dos hijos, Er y Onán, subraya el juicio de Adonái sobre la maldad.
Tamar, actuando con rectitud y una fe inquebrantable en la promesa, engaña a
Y’hudah para concebir gemelos, Pérets y Zéraj, asegurando el linaje mesiánico. El
clímax es la confesión de Y’hudah: “Ella es más justa que yo.” En el Mashíaj, esta
historia es un testimonio de la soberanía de Adonái que, a través de la fe de Tamar,
preserva la línea de la cual surgiría Yeshúa haMashíaj (Mateo 1:3), el Pérets
(Brecha) que rompe las barreras del pecado y la muerte.

Punto 13. Tefiláh de la Aliyáh

Tefiláh (Oración)

Adonái Elohím de Yisra’el, Rey del Universo, te damos gracias por la verdad
redentora de Tu Toráh. Humildemente reconocemos nuestra propia tendencia al
descenso, a la asimilación y a la negligencia, tal como le sucedió a Y’hudah. Que Tu
Ruaj HaKodesh nos dé la sabiduría para reconocer la justicia de la fe, la Tzedaqáh
que actúa con determinación por el cumplimiento de Tu propósito, como lo hizo
Tamar.

Gracias, Yeshúa haMashíaj, Go’el eterno, por haberte convertido en el Pérets que
rompió la brecha de nuestra separación. Te pedimos que, a través de Tu obra en el
Madero, levantes simiente de vida en nosotros. Purifica nuestro linaje espiritual y
que nuestra Kehiláh manifieste la misma compasión y fidelidad que Tú revelaste en
el Profeta Oseas. Ayúdanos a caminar tras Adonái, con corazón encendido y con la
esperanza inquebrantable de la restauración de Tu Reino en la Tierra. Que podamos
ser dignos portadores del sello de Tu autoridad.

Baruj atáh, Adonái Eloheynu, Yeshúa HaMashíaj, Tzaddiq Ne’emán (Justo
Fiel). Amén.

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj.



| 14

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

https://torahviviente.com

