
| 1

 Listen to this article

Génesis 37:1-11
Amós 2:6-3:8 (La traición de los hermanos)
Mateo 27:18 (La envidia hacia Yeshúa)

¡Shalom U’Vrakháh!

Bueno, la verdad es que iniciar un estudio tan profundo como el de la Parashá
Vayeshev es siempre un privilegio y me emociono al adentrarnos en las
profundidades del Reino de Yeshúa haMashíaj a través de la Toráh.

Esta Parashá, “Vayeshev” (וַיֵּשֶׁב – Y se estableció/habitó), marca un punto de
inflexión tremendo en la narrativa de Bereshit (Génesis). De repente, la tranquilidad
de Ya’akov (Jacob) se rompe, y somos testigos de la envidia, la traición y el comienzo
del exilio de Yosef (José), un evento que, te lo digo de corazón, es uno de los tavnitot
(patrones redentores) más claros que apuntan a nuestro Rey, Yeshúa HaMashíaj.
Prepárate para un estudio exhaustivo.

Punto 1. Bereshit 37:1-11
Esta porción establece el escenario de la tragedia y la redención, introduciendo a
Yosef, el hijo del amor de Ya’akov, cuyo destino prefiguraría la obra de Mashíaj. La
envidia (Kin’ah קִנְאָה) es el motor inicial de la narrativa.

Texto Hebreo
Original Palabra Hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción Palabra por
Palabra

וַיֵּשֶׁב וַיֵּשֶׁב Va-yé-shev Y habitó/se estableció
יַעֲקֹב יַעֲקֹב Ya’a-kóv Ya’akov
בְּאֶרֶץ בְּאֶרֶץ b’É-retz en tierra de

מְגוּרֵי מְגוּרֵי m’gu-réy las moradas/peregrinaciones
de

אָבִיו אָבִיו a-vív su padre
בְּאֶרֶץ בְּאֶרֶץ b’É-retz en tierra de
כְּנָעַן כְּנָעַן K’ná-an Kena’an.



| 2

Texto Hebreo
Original Palabra Hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción Palabra por
Palabra

אֵלֶּה אֵלֶּה É-le Estos/estas

תֹּלְדוֹת תֹּלְדוֹת tol-dót son las
generaciones/descendientes de

יַעֲקֹב יַעֲקֹב Ya’a-kóv Ya’akov.
יוֹסֵף יוֹסֵף Yo-séf Yosef
בֶּן בֶּן ben hijo de
שְׁבַע שְׁבַע sh’va’ diecisiete
שָׁנָה שָׁנָה sha-náh año(s)
הָיָה הָיָה ha-yáh era/estaba
רֹעֶה רֹעֶה ro-‘éh pastoreando
אֶת־אֶחָיו אֶת־אֶחָיו et-e-jáv con sus hermanos
בַּצֹּאן בַּצֹּאן ba-tzón el rebaño.
וְהוּא וְהוּא v’hú Y él
נַעַר נַעַר ná-‘ar un joven
אֶת־בְּנֵי אֶת־בְּנֵי et-b’néy con los hijos de
בִלְהָה בִלְהָה vil-háh Bilhah
וְאֶת־בְּנֵי וְאֶת־בְּנֵי v’et-b’néy y con los hijos de
זִלְפָּה זִלְפָּה zil-páh Zilpah
נְשֵׁי נְשֵׁי n’shéy esposas de
אָבִיו אָבִיו a-vív su padre.
וַיָּבֵא וַיָּבֵא va-ya-vé Y trajo
יוֹסֵף יוֹסֵף Yo-séf Yosef
אֶת־דִּבָּתָם אֶת־דִּבָּתָם et-dib-ba-tám la mala noticia de ellos
רָעָה רָעָה ra-‘áh mala
אֶל־אֲבִיהֶם אֶל־אֲבִיהֶם el-a-vi-hém a su padre.
וְיִשְׂרָאֵל וְיִשְׂרָאֵל v’Yis-ra-él Y Yisra’el
אָהַב אָהַב á-hav amó
אֶת־יוֹסֵף אֶת־יוֹסֵף et-Yo-séf a Yosef
מִכָּל מִכָּל mi-kól de todos
בָּנָיו בָּנָיו ba-náv sus hijos
כִּי־בֶן כִּי־בֶן ki-vén porque hijo de
זְקֻנִים זְקֻנִים z’kú-nim vejez
הוּא הוּא hú él
לוֹ לוֹ lo para él.
וְעָשָׂה וְעָשָׂה v’a-sáh Y le hizo



| 3

Texto Hebreo
Original Palabra Hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción Palabra por
Palabra

לוֹ לוֹ lo a él
כְּתֹנֶת כְּתֹנֶת k’tó-net una túnica
פַּסִּים פַּסִּים pas-sím de rayas/colores.

Traducción Literal de Bereshit 37:1-3

1. Y se estableció Ya’akov יַעֲקֹב en tierra de las moradas/peregrinaciones de su
padre, en tierra de Kena’an 2 .כְּנָעַן. Estas son las generaciones/descendientes
de Ya’akov יַעֲקֹב: Yosef יוֹסֵף, hijo de diecisiete año(s), era/estaba pastoreando
el rebaño con sus hermanos; y él, un joven, con los hijos de Bilhah בִלְהָה y con los
hijos de Zilpah זִלְפָּה, esposas de su padre. Y trajo Yosef יוֹסֵף la mala noticia
de ellos, mala, a su padre. 3. Y Yisra’el יִשְׂרָאֵל amó a Yosef יוֹסֵף de todos sus
hijos, porque hijo de vejez él (fue) para él. Y le hizo a él una túnica de rayas/colores
(Ketónet Passim כְּתֹנֶת פַּסִּים).

Comentario Mesiánico de la Porción de la Toráh

La verdad es que en esta Aliyáh, la historia de Yosef (יוֹסֵף) se presenta como un
patrón redentor (Tavnit) fundamental. Este muchacho, amado por su padre Yisra’el,
está destinado a la grandeza, pero sufre el rechazo y la envidia de sus propios
hermanos, los líderes de las doce tribus. Este rechazo es el eco profético, el tzel
(sombra), de lo que sucedería siglos después con Yeshúa haMashíaj (ַיֵשׁוּע
.(הַמָּשִׁיחַ

Yosef, al igual que Yeshúa, es:

El Amado del Padre: Ya’akov amó a Yosef más que a todos sus hermanos, al1.
igual que Adonái (יהוה) ama a Su Hijo Unigénito, Yeshúa, en quien tiene
complacencia (Mateo 3:17).
El Portador de Vestiduras Reales: La Ketónet Passim (כְּתֹנֶת פַּסִּים)2.
no era solo un regalo; era una prenda de honor, asociada con la realeza (como
Tamar en 2 Samuel 13:18). Yeshúa es el verdadero Príncipe y Rey de Yisra’el.
El Rechazado por Envidia: Los hermanos de Yosef lo odiaron y envidiaron a3.
causa de los sueños y el favoritismo. Esta Kin’ah (envidia) es exactamente el
motivo por el cual los sumos sacerdotes entregaron a Yeshúa a Pilato, como
veremos en el Brit Hadasháh. La verdad es que la envidia humana no soporta la
luz de la verdad de Mashíaj.
El Mensajero del Padre: Yosef es enviado por su padre para ver el bienestar4.
de sus hermanos (Génesis 37:14), un paralelismo directo con Yeshúa, quien es
enviado al mundo por el Padre para buscar y salvar a Su pueblo.



| 4

Punto 2. Haftaráh (Amós 2:6-3:8)
La Haftaráh, extraída del profeta Amós, resuena poderosamente con el tema de la
traición y la injusticia social que subyace a la historia de Yosef.

Texto Hebreo
Original Palabra Hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

כֹּה כֹּה Koh Así dice
אָמַר אָמַר a-már dijo
יְהוָה יְהוָה Adonái Adonái
עַל־שְׁלֹשָׁה עַל־שְׁלֹשָׁה ‘al-sh’lo-sháh sobre tres
פִּשְׁעֵי פִּשְׁעֵי pish-‘éy transgresiones de
יִשְׂרָאֵל יִשְׂרָאֵל Yis-ra-él Yisra’el
וְעַל־אַרְבָּעָה וְעַל־אַרְבָּעָה v”al-ar-ba-‘áh y sobre cuatro
לֹא לֹא lo no

אֲשִׁיבֶנּוּ אֲשִׁיבֶנּוּ a-shi-vén-nu lo revocaré (el
castigo)

עַל־מִכְרָם עַל־מִכְרָם ‘al-mij-rám por vender
בַכֶּסֶף בַכֶּסֶף va-ké-sef por dinero/plata
צַדִּיק צַדִּיק tza-dík al justo
וְאֶבְיוֹן וְאֶבְיוֹן v’ev-yón y al necesitado
בַּעֲבוּר בַּעֲבוּר ba-‘a-vúr por causa de
נַעֲלַיִם נַעֲלַיִם na-‘a-lá-yim un par de sandalias.

Comentario Mesiánico de la Haftaráh

La conexión con la Parashá Vayeshev es dramática y clara. En Amós 2:6, Adonái
condena a Yisra’el por su traición social: “por vender por dinero/plata (בַכֶּסֶף)
al justo (צַדִּיק) y al necesitado por un par de sandalias.”

La Conexión con la Parashá:

Vayeshev: Los hermanos venden a Yosef, el justo/inocente, por veinte piezas
de plata (Génesis 37:28). O sea, la traición a Yosef establece el patrón de la
iniquidad de Yisra’el, donde el valor de un hombre, el justo, es rebajado a un
precio mezquino.
Amós: La profecía establece que vender al Tzaddik (Justo) por una suma



| 5

irrisoria (unas sandalias) es la cúspide de la transgresión. El profeta
esencialmente está diciendo: “¡Ustedes repitieron el pecado de sus ancestros!”

La Conexión con Yeshúa haMashíaj:

Este patrón de traición culmina con Yeshúa HaMashíaj, el Tzaddik supremo. Yeshúa
fue vendido por Iehudáh (Judas) por treinta piezas de plata, apenas más que Yosef,
demostrando que para el corazón endurecido por la envidia, el valor del Mesías es
mínimo. La profecía de Amós condena la actitud que lleva a esa traición, una actitud
de avaricia y desprecio por el justo.

Amós 3:7 nos recuerda que Adonái no hará nada sin revelar Su plan a Sus siervos,
los profetas. Yeshúa, como la Palabra hecha carne, es el cumplimiento de toda
profecía, el plan final de Adonái revelado. La traición sufrida por Yosef y condenada
por Amós, es la misma que Yeshúa tuvo que experimentar para consumar la
Redención.

Aplicación Espiritual

La Haftaráh nos obliga a reflexionar sobre la facilidad con la que la avaricia o la
envidia nos lleva a devaluar a las personas que nos rodean, incluso a nuestros
propios hermanos de la Kehiláh. El creyente, que sigue a Yeshúa, el Justo vendido, no
puede participar de la Kin’ah (envidia). Debemos valorar la justicia (Tzedek צֶדֶק)
por encima de la ganancia personal. El mensaje es que la traición no es un evento
aleatorio, es un patrón de pecado contra el plan de Elohím, y es la razón por la que
necesitamos la redención ofrecida por Yeshúa.

Punto 3. Brit Hadasháh (Mattai/Mateo 27:18)
Este verso es la clave que vincula el rechazo de Yosef con la Muerte de Yeshúa. Es,
de hecho, el punto culminante de la conexión mesiánica de la Parashá.

Texto (Peshita, Mattai 27:18)

El texto Peshita (Peshitā) nos da una visión más profunda del contexto semítico.
Utilizamos la fonética Siríaca Oriental para honrar la tradición.

Texto Arameo
Original

Palabra
Aramea

Fonética (Siríaca
Oriental)

Traducción Palabra por
Palabra

ܝܳܕܰܥ ܝܳܕܰܥ Yo’dha’ Sabía



| 6

Texto Arameo
Original

Palabra
Aramea

Fonética (Siríaca
Oriental)

Traducción Palabra por
Palabra

ܗ̄ܘܿܐ ܗ̄ܘܿܐ hwa él (Pilato)
ܓܷ̄ܝܪ ܓܷ̄ܝܪ gēr porque
ܕ̄ܒܷ̄ܚ̄ܣܳܡ ܕ̄ܒܷ̄ܚ̄ܣܳܡ d’v’kh’sām que por envidia
ܝܰܗܝ̄ܒܷ̄ܗܝ ܝܰܗܝ̄ܒܷ̄ܗܝ yāwibhēh lo habían entregado
ܪܷ̈ܝ̄ܫܷ̄ܐ ܪܷ̈ܝ̄ܫܷ̄ܐ rēšē los principales
ܕܷ̄ܟ̄ܗ̄ܢܷ̄ܐ ܕܷ̄ܟ̄ܗ̄ܢܷ̄ܐ d’kahnē de los sacerdotes.

Comentarios Exhaustivos

La frase clave aquí es “d’v’kh’sām” (ܕ̄ܒܷ̄ܚ̄ܣܳܡ), que se traduce como “que por
envidia/celos”. O sea, Pilato, que no era judío, entendió perfectamente el motor
detrás de la acusación contra Yeshúa. La envidia (kh’sām en arameo, kin’ah en
hebreo) es una fuerza destructiva que se repite históricamente.

Conexión con la Toráh y Haftaráh:

Toráh (Yosef): La Kin’ah de los hermanos de Yosef los llevó a venderlo a la1.
esclavitud, eliminando la amenaza a su primacía y sus propios sueños (Bereshit
37:11).
Haftaráh (Amós): La condena de Adonái sobre Yisra’el por vender al justo por2.
ganancia es la base profética (Amós 2:6).
Brit Hadasháh (Yeshúa): La kh’sām de los líderes religiosos lleva a la entrega3.
de Yeshúa a la muerte.

El patrón es ineludible: la envidia de los que deberían haber reconocido a su
hermano (Yosef) o a su Mashíaj (Yeshúa) llevó a la traición.

Reflexión Mesiánica: La Divinidad de Yeshúa

El texto del Brit Hadasháh, tal como lo leemos en Arameo Peshita, refuerza la
conexión teológica. Aunque en este verso no aparece directamente el título MarYah
Señor/Adonái, usado a veces en Peshita para referirse a la Deidad de ,מָרְיָא)
Yeshúa), el contexto de la traición por envidia es crucial.

La traición a Yeshúa es la traición al Ejad (אֶחָד – Uno) mismo, al Cordero de
Elohím. Yeshúa no fue vendido como un simple profeta; fue vendido como el
pretendiente al trono de Yisra’el, como aquel cuya gloria y autoridad (manifestadas
en Sus milagros y enseñanzas) eclipsaban a la autoridad humana. Pilato lo entendió:
esta no era una disputa legal, sino un crimen motivado por la incapacidad de los
líderes de aceptar que Adonái había manifestado Su presencia en Yeshúa



| 7

HaMashíaj. Su entrega fue el cumplimiento del plan redentor de Adonái, donde la
maldad humana (la envidia) fue utilizada para lograr la salvación eterna.

Punto 4. Contexto Histórico y Cultural

El Periodo del Mishkan y los Templos

El contexto cultural de Bereshit 37 es patriarcal, pero la narrativa de Yosef ya
establece el futuro conflicto de Yisra’el.

El Mishkan (Tabernáculo): El Mishkan era el lugar de la presencia de Elohím,
pero su propósito dependía de la pureza de las doce tribus. La desunión y la
envidia entre los hijos de Ya’akov (las futuras tribus) es la antítesis de la unidad
que el Mishkan representaba. Yosef, antes de su exilio, está fuera de esta
unidad. Su sufrimiento en Egipto (el Galut original) debe ocurrir para que luego,
como cabeza de la nación, pueda redimir a sus hermanos, permitiendo así la
formación de la nación que construiría el Mishkan.
Primer y Segundo Templo: Durante la era del Primer y Segundo Templo, el
relato de Yosef era un Midrash constante sobre el peligro del Sin’at Jinam
(odio gratuito), que, según la tradición rabínica, fue la causa de la destrucción
del Segundo Templo. La traición a Yosef por celos es el pecado nacional
prototípico.

Qumran y Escritos Mesiánicos/Nazarenos

En Qumran, la comunidad de los Esenios veía el mundo dividido entre los Hijos de la
Luz y los Hijos de la Oscuridad.

El Maestro de Justicia y la Persecución: Los textos de Qumran a menudo
aluden a la persecución del “Maestro de Justicia” por parte de los líderes
impíos. En la Kehiláh Nazarena (los primeros seguidores de Yeshúa), esta
narrativa se superponía perfectamente a la historia de Yeshúa, el Justo
(Tzaddik), perseguido y entregado por los líderes religiosos. El patrón de la
traición y el sufrimiento del líder justo era un tema central de su teología.
La Envidia en los Manuscritos: Los escritos nazarenos y los textos apócrifos
de los primeros siglos (como los Testamentos de los Patriarcas, ver Punto 9)
usaban la historia de Yosef como una advertencia moral, enfatizando que la
envidia y la maldad se oponían directamente al Espíritu de Mashíaj.



| 8

Punto 5. Estudio, comentarios y conexiones
proféticas

Comentarios Rabínicos

Rashi (Rabí Shlomó Yitzjaki): Rashi enfatiza que la Ketónet Passim (túnica)
fue la causa de la envidia, advirtiendo contra mostrar favoritismo, lo que genera
odio. También señala el poder destructivo de la calumnia (el reporte de Yosef
contra sus hermanos, 37:2).
Rambán (Najmánides): El Rambán ve la venta de Yosef como un decreto
divino. Argumenta que el relato está escrito con miras al futuro, es decir, el
destino de Yosef prefigura el exilio y la redención del pueblo de Yisra’el en su
conjunto. Esta visión profética subraya que el sufrimiento de Yosef era parte del
plan de Elohím para preservar la línea de la alianza.

Comentario Judío Mesiánico

La conexión profética es clara: Yosef es un Tipo del Mashíaj ben Yosef (el Mesías
sufriente). El sufrimiento de Yosef no es accidental, sino que forma parte del plan de
Adonái para salvar a Su familia y, en última instancia, al mundo entero del hambre.

El Manto de Redención: El despojo de la Ketónet Passim (Génesis 37:23) y la
inmersión en sangre (Génesis 37:31) es un eco del sufrimiento vicario. Yeshúa,
el Ungido de Adonái, fue despojado de Su manto (Mateo 27:28) y Su sangre fue
derramada para la redención. Yeshúa es el “Deseado de las Naciones” que
primero debe descender a las profundidades del sufrimiento (el pozo/la prisión)
para luego ser exaltado (Mashíaj ben David).

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematría

Léxico: El término וַיֵּשֶׁב (Va-yé-shev – Y habitó/se estableció) al inicio de
la Parashá (37:1) a menudo se interpreta como un deseo de paz y tranquilidad
por parte de Ya’akov, un reposo que es interrumpido inmediatamente por la
tribulación de Yosef. Es una paz ilusoria.
Guematría: El nombre יוֹסֵף (Yosef) tiene un valor de 156 (Yod-10, Vav-6,
Samej-60, Pe-80). 156 es también el valor de la frase עֲנִיּוֹת נַפְשִׁי
(‘aniyot nafshí), que significa “la aflicción de mi alma” (Salmos 13:3),
vinculando el nombre Yosef inherentemente al sufrimiento, un destino
mesiánico. Curiosamente, 156 x 2 = 312, que es el valor de פַּסִּים (Pasim –



| 9

la túnica de colores/rayas). El valor numérico vincula al hombre con su
sufrimiento.

Punto 6. Análisis Profundo de la Aliyáh
Esta Aliyáh (37:1-11) es, o sea, la introducción al tema del sufrimiento del justo, y se
divide en tres partes:

El Contexto Familiar (v. 1-2): Presenta a Yosef como el na’ar (joven) y el1.
informante.
El Favoritismo y la Envidia (v. 3-4): La Ketónet Passim se convierte en el2.
símbolo visible del rechazo. El verbo ּוַיִּשְׂנְאו (va-yis-n’ú – y lo odiaron)
es potente.
Los Sueños y el Odio Creciente (v. 5-11): Los sueños proféticos de los3.
manojos inclinándose y de los astros postrándose revelan la futura realeza de
Yosef, lo que intensifica el odio y la envidia hasta el punto de la conspiración.

Análisis Mesiánico: La Kin’ah es el pecado más peligroso para la comunidad, pues
se opone al Ejad (la Unidad). Los hermanos, que representan a Yisra’el, se levantan
contra su propio salvador. El hecho de que Ya’akov (Yisra’el) שָׁמַר אֶת־הַדָּבָר
(shamar et-ha-davar – observó/guardó la palabra/el asunto) respecto a los sueños,
nos recuerda que las promesas de Adonái sobre Yeshúa, aunque no entendidas
completamente por Su pueblo en el momento, siempre fueron guardadas por el
Padre.

El análisis se centra en la cadena temática: Amor Paternal → Profecía →
Envidia/Odio → Traición por Precio.

El Agente Profético: Yosef, el hijo amado, es el agente profético. Sus sueños1.
no son ambiciones, sino un decreto divino (Davár) que Ya’akov (shamar) guarda
(Bereshit 37:11).

Mashíaj: Yeshúa HaMashíaj es el Davár (Palabra) encarnado. Él reveló Su
gloria y Su reinado (los sueños).

La Respuesta de la Carne: El odio (sin’ah) y la envidia (kin’ah) de los2.
hermanos (Bereshit 37:4, 11) se activan al confrontarse con la realeza de Yosef.

Haftaráh: Amós 2:6 establece que esta traición es una enfermedad
endémica de Yisra’el, el pecado de vender al Tzaddik (Justo).
Brit Hadasháh: Mattai 27:18 confirma que el mismo pecado, la kh’sām
(envidia), es la fuerza que motiva a los líderes religiosos a entregar a
Yeshúa. ¡Es el mismo espíritu operando en diferentes eras! Los líderes



| 10

veían la realeza de Yeshúa como una amenaza a su propia autoridad, tal
como los hermanos vieron los sueños de Yosef como una amenaza a su
primogenitura.

El Final del Rechazo: El padre (Ya’akov) observó/guardó el asunto (shamar3.
et-had-davár), implicando que, aunque reprendió a Yosef, reconoció el origen
divino del mensaje. De igual manera, Adonái Elohím permitió la traición de
Yeshúa sabiendo que era el medio para el cumplimiento de Su plan de
redención.

Punto 7. Tema Más Relevante de la Aliyáh
El tema central de esta Aliyáh, y de toda la Parashá, es el Patrón del Mashíaj ben
Yosef: El Sufriente y Redentor Rechazado.

Importancia en el Contexto de la Toráh

Este tema es crucial porque, a nivel de la Toráh, la historia de Yosef explica cómo
Yisra’el desciende a Mitzráyim (Egipto), el crisol de su formación como nación. El
exilio no es un accidente; es una consecuencia del pecado fratricida. Sin la traición a
Yosef, la familia de Ya’akov no hubiera sido salvada del hambre, ni se hubiera
multiplicado en Mitzráyim. La Toráh nos enseña que la redención a menudo viene a
través de un sufrimiento inexplicable infligido a un intermediario justo. Este es el
primer indicio claro del concepto de redención vicaria.

Relación con Yeshúa HaMashíaj

Yeshúa es la realización perfecta del Patrón del Mashíaj ben Yosef. Él, como
Yosef, fue:

Enviado por el Padre.1.
Rechazado y odiado por Sus hermanos (Su propio pueblo).2.
Entregado a las manos de los gentiles (los ismaelitas/madianitas en el caso3.
de Yosef; Pilato/Romanos en el caso de Yeshúa).
Vendido por plata (20 vs. 30).4.
Asciende a una posición de máxima autoridad (Yosef como Virrey; Yeshúa5.
como Rey exaltado a la diestra de Adonái).
Utiliza Su autoridad para salvar a Sus hermanos (Yosef los salva del6.
hambre; Yeshúa, del pecado y la muerte).



| 11

Conexión con los Moedim de Elohím

Este tema se conecta intrínsecamente con Pésaj (Pascua).

Pésaj y el Cordero: Yosef prefigura al Cordero de Pésaj (Yeshúa). Su despojo
y sufrimiento son los pasos previos a la salvación. Los hermanos, al vender a
Yosef, condenaron a su familia a una esclavitud temporal, que culminaría con la
necesidad del Cordero Pascual.
Yeshúa como el Cordero Pascual: Yeshúa, al ser entregado por la envidia (el
pecado del hombre), se convierte en el sacrificio perfecto. Él es el Tzaddik que
fue “vendido” para que toda la Casa de Yisra’el, y las naciones, pudieran vivir
(Juan 6:51). La conexión subraya que la traición de Vayeshev conduce a la
redención de Pésaj.

Punto 8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah
La Aliyáh 1 de Vayeshev es una mina de oro profética. Usaremos varios métodos:

Profecías Mesiánicas y Reflexión:

1. Tipos (Tipologías) y Figuras:

Yosef como el Gobernante Exaltado: Yosef, el soñador, es un tipo de Mashíaj.
Sus sueños profetizan su reinado universal y la postración de Su familia (37:7,
9). Esto se cumple cuando Yeshúa es coronado, no con una corona terrenal, sino
con la gloria del Reino, a donde toda rodilla se doblará.

2. Sombras (Tzelalim) y Eventos Simbólicos:

El Manto Manchado de Sangre: La Ketónet Passim es sumergida en sangre
(Génesis 37:31). Esta es la sombra de la sangre de Yeshúa, que primero
convence a Ya’akov de la pérdida, pero luego será la causa de la vida. La sangre
vicaria cubre el pecado y trae redención.
El Despojo: El acto de despojar a Yosef de su túnica (37:23) es una sombra
directa del despojo de Yeshúa antes del madero (Mateo 27:28). El Ungido es
desnudado y humillado antes de Su exaltación.

3. Patrones Redentores (Tavnitot):

Patrón del “Rescatador Enviado”: El Padre (Ya’akov) envía al hijo amado
(Yosef) a sus hermanos para verificar su bienestar (37:14). Ellos lo reciben con



| 12

intención de matarlo. Este es un Patrón Redentor que se repite en la parábola
de los labradores malvados (Mattai 21:33-41), donde el Dueño de la viña envía a
su Hijo, pensando: “A mi hijo respetarán”, pero lo matan. El patrón es el envío
de la autoridad suprema y su consecuente rechazo.

4. Nombres y Títulos Proféticos:

Yisra’el: Es el nombre que se le da a Ya’akov cuando amó a Yosef (37:3).
Yisra’el (el que lucha con Elohím) es quien guarda el destino de Yosef (37:11).
El nombre Yisra’el representa la fe que ve el plan de Adonái incluso a través del
dolor.

5. Análisis Lingüístico:

Va-yis-n’ú (ּוַיִּשְׂנְאו): El verbo “odiar” aparece dos veces (37:4, 5, 8). El
odio, la sin’ah, es la antítesis del Ahaváh (Amor) de Adonái. La intensidad del
odio es directamente proporcional a la grandeza del destino profético de Yosef,
tal como la intensidad del odio contra Yeshúa fue proporcional a Su divinidad.

6. Cumplimientos Tipológicos en el Brit Hadasháh:

La Venta por Envidia (Mattai 27:18): El cumplimiento más directo es la
confesión de Pilato. Pilato vio que la causa era la envidia de los líderes. El
pecado que llevó a la venta de Yosef es el mismo pecado que llevó a la ofrenda
de Yeshúa.

7. Paralelismos Temáticos:

El Salvador Oculto: Yosef es el único de los hermanos que reconoce el plan de
Adonái a través del exilio. Yeshúa es el único que entiende el plan redentor del
Padre a través de la muerte y resurrección. Los hermanos no reconocen a Yosef
hasta que él se revela a ellos; el pueblo de Yisra’el no reconocerá a Yeshúa
completamente hasta Su retorno glorioso.

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y
Apócrifos

Midrashim (Citar Fuentes)

Bereshit Rabbah (Cap. 84): El Midrash acentúa el peso de la Ketónet Passim



| 13

(túnica de rayas/colores). Algunos comentaristas dicen que el uso de la túnica
por Yosef fue lo que le dio a sus hermanos una excusa para odiarlo. El Midrash
dice que el celo de los hermanos no surgió por maldad intrínseca, sino por la
preferencia del padre, reflejando el principio de que el favoritismo en el
liderazgo de la Kehiláh lleva a la división.

Targumim

Targum Onkelos (Génesis 37:2): Este Targum, una paráfrasis aramea
reconocida, traduce la frase “la mala noticia de ellos, mala” (dibbatam ra’ah)
como “un rumor malvado” (shemá’ bishta). Esto aligera ligeramente la culpa de
Yosef como calumniador, sugiriendo que solo transmitió algo que escuchó. Esto
subraya, en un sentido mesiánico, que Yeshúa solo transmitió la verdad del
Padre, y fue esa verdad la que fue rechazada, no la intención del mensajero.
Targum Yerushalmi (Génesis 37:10): Al referirse a la reprensión de Ya’akov
a Yosef, el Targum Yerushalmi añade una nota de esperanza, señalando que
Ya’akov mismo esperaba que este sueño se cumpliera, incluso si temporalmente
reprendía a Yosef. Esto refuerza el concepto de que Adonái había plantado la
profecía en el corazón de Ya’akov, un precursor de la fe nazarena que guardó
los dichos de Yeshúa hasta el cumplimiento.

Textos Apócrifos

Testamento de Zevulún (Cap. 4): Los Testamentos de los Doce Patriarcas son
una fuente clave. Zevulún, uno de los hermanos, confiesa: “Por siete años
odiamos a Yosef; y el Señor (Adonái) nos fue hostil.” Esto proporciona una
introspección moral profunda que complementa la Toráh, confirmando que la
Kin’ah (envidia) fue el pecado que causó el castigo de Adonái. Este escrito de
los primeros siglos subraya cómo los Patriarcas (y, por ende, los creyentes)
deben arrepentirse del odio para ser restaurados.

Punto 10. Mandamientos Encontrados o principios
y valores
Aunque la Aliyáh no contiene mitzvot (mandamientos) rituales explícitos, sí establece
principios éticos fundamentales, que son el cimiento de la Halajáh (Camino) del Brit
Hadasháh:

Prohibición de la Envidia (Lo Tikané): (Bereshit 37:11). El principio de No1.
envidiarás a tu prójimo es el valor fundamental transgredido aquí. La envidia



| 14

(Kin’ah) es el motor de la traición y el asesinato en el corazón (Mateo 5:21-22).
Principio del Amor Fraternal (Ahavat Ajim): (Bereshit 37:4). La2.
imposibilidad de los hermanos de hablarle con Shalóm (paz/amistad) es el
incumplimiento de este principio. El Brit Hadasháh bajo Yeshúa nos enseña que
el amor fraternal es el sello distintivo del discipulado (Juan 13:35).
Principio de Honrar la Palabra Profética (Shmirat HaDavar): (Bereshit3.
37:11). Ya’akov shamar et-had-davár (guardó el asunto). Este principio nos
enseña a valorar y observar las palabras proféticas, incluso si son difíciles de
entender o aceptar. Los creyentes en Yeshúa deben guardar la palabra de
Adonái (Juan 14:23), reconociendo que Yeshúa es la plena expresión del Davár
(Verbo/Palabra) de Elohím.

Punto 11. Preguntas de Reflexión
Si la Kin’ah (envidia) de los hermanos hacia Yosef fue la herramienta de Adonái1.
para salvar a Yisra’el, ¿cómo debemos discernir la mano de Adonái obrando a
través de las injusticias sufridas dentro de nuestra propia Kehiláh hoy?
La Ketónet Passim (túnica de colores/rayas) fue un signo de favor que provocó2.
el odio. En la vida espiritual contemporánea, ¿cuáles son los “mantos de favor”
que Yeshúa nos ha dado y que podrían generar envidia en otros, y cómo
debemos portarlos con humildad mesiánica?
Ya’akov fue reprendido por Yeshúa por el pecado de favoritismo (Midrash3.
Rabbah). ¿De qué manera la estructura familiar o comunitaria actual repite los
patrones de favoritismo, y cómo podemos aplicar la unidad (Ejad) de Mashíaj
para evitar el odio fratricida?
La Haftaráh de Amós condena la venta del justo por precio mezquino. En4.
nuestra sociedad, ¿cuáles son los Tzaddikim (justos) que estamos “vendiendo”
o traicionando por motivos económicos o por “un par de sandalias” (ganancia
trivial)?
¿Cómo el hecho de que Pilato supiera que la causa de la entrega de Yeshúa era5.
la envidia (Mattai 27:18), confirma que el espíritu de traición a Yosef es el
espíritu que se opone al Reino de Yeshúa en todas las generaciones?

Punto 12. Resumen de la Aliyáh
La Aliyáh 1 de Vayeshev comienza con el deseo de Ya’akov (Yisra’el) de
establecerse en paz (Vayeshev), un anhelo rápidamente truncado por la aparición de



| 15

Yosef (יוֹסֵף), su hijo de la vejez y portador de la Ketónet Passim. Este
favoritismo y los sueños proféticos de realeza de Yosef desatan el odio (sin’ah) y la
envidia (kin’ah) en sus diez hermanos. Los hermanos, incapaces de hablarle en
Shalóm, conspiran contra él, culminando en la traición que se consumará más tarde.

Aplicación en Mashíaj: Esta porción establece el Tavnit (Patrón Redentor) del
Mesías: el Justo, Amado del Padre, cuyo destino real es revelado, es rechazado y
odiado por Sus propios hermanos, quienes cumplen inadvertidamente el plan divino.
Yeshúa HaMashíaj es el Yosef Supremo, entregado por la misma envidia (kh’sām)
condenada por Amós y observada por Pilato. Su humillación es el camino necesario a
Su exaltación, y Su rechazo es la semilla de nuestra redención.

Punto 13. Tefiláh de la Aliyáh
Tefiláh de la Aliyáh por el Reino de Yeshúa HaMashíaj

Oh Adonái יהוה Elohím, Rey del Universo, Te damos gracias por Tu Toráh, la Torah
de la Verdad. En la historia de Yosef, vemos el doloroso pero perfecto patrón de Tu
plan.

Padre nuestro, rogamos que Tu Ruaj HaKodesh (רּוחַ הַקֹּדֶש) desarraigue de
nuestros corazones toda kin’ah (envidia) y sin’ah (odio) que pueda separarnos de
nuestros hermanos y de Ti. Que nunca seamos hallados vendiendo al Tzaddik
(Justo), ni a nuestros hermanos, por ganancia trivial o por celos.

Te pedimos que nos concedas la visión de Ya’akov (shamar et-had-davár) para que,
aunque no entendamos las pruebas o el sufrimiento, guardemos siempre la certeza
de que el Davár (Palabra) de Yeshúa se cumplirá.

Que podamos ver a Yeshúa HaMashíaj como nuestro Rey exaltado, Aquel que fue
entregado por la envidia, pero que ahora intercede por nosotros en la gloria. Que Su
Reino, el Reino de Yeshúa, venga pronto, en unidad (Ejad) y Shalóm.

Amén. Ken Yehi Ratzón. (Así sea Tu Voluntad).

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio



| 16

profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashía

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes: https://torahviviente.com/

https://torahviviente.com/

