
| 1

 Listen to this article

Gén 21:6-21
Isaías 54:1-5 (Ampliar la Tienda, Promesa de Multiplicación)
Hebreos 6:13-15 (La Fidelidad de Elohím en Su Promesa)

El Pacto Inquebrantable de la Risa y la Redención

¡Shalom U’Vrajá! La verdad es que es un placer enorme poder sumergirnos juntos en
la profundidad de la Toráh, buscando las huellas y las promesas del Reino de Yeshúa
haMashíaj. Como bien sabemos, el Eterno, Adonái יהוה, nos ha dejado un mapa
inigualable en las Escrituras, y cada Parasháh no es solo historia antigua, sino una
revelación continua de Yeshúa, nuestro Mashíaj, quien es el Alef y la Tav (אֵת) de la
creación y la consumación.

En este estudio, nos adentraremos en la Parasháh VaYerá (וַיֵּרָא – “Y apareció”),
examinando la quinta Aliyáh, que nos confronta con la risa de Saráh, la expulsión de
Yishmael, y la inquebrantable fidelidad de Elohím a Su Palabra. Prepárense para una
inmersión profunda, de esas que exigen todo nuestro intelecto y corazón.

Punto 1. Bereshit – Génesis 21:6-21

Aquí, yo voy a desarrollar el texto interlineal y la traducción literal, manteniendo
rigurosamente el orden de las palabras hebreas, para un estudio profundo. La verdad
es que esta práctica nos permite apreciar la gramática original y la intención del
texto.

Bereshit (Génesis) 21:6-8

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética
(Tiberiana)

Traducción Palabra
por Palabra

וַתֹּאמֶר וַתֹּאמֶר Va-tó-mer Y ella dijo
שָׂרָה שָׂרָה Saráh Saráh
צְחֹק צְחֹק Tsejók Risa



| 2

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética
(Tiberiana)

Traducción Palabra
por Palabra

עָשָׂה עָשָׂה Asáh hizo
לִי לִי Li para mí
אֱלֹהִים אֱלֹהִים Elohím Elohím
כָּל־ כָּל־ Kol- Todo
הַשֹּׁמֵעַ הַשֹּׁמֵעַ ha-sho-méa el que oiga
יִצְחַק־ יִצְחַק־ Yitsják- se reirá
לִי׃ לִי Li conmigo.

Traducción Literal
del Verso (21:6):

Y ella dijo Saráh: Risa
hizo para mí Elohím;
todo el que oiga se
reirá conmigo.

וַתֹּאמֶר וַתֹּאמֶר Va-tó-mer Y ella dijo
מִי מִי Mi ¿Quién?
מִלֵּל מִלֵּל Mi-lél hablaría
לְאַבְרָהָם לְאַבְרָהָם l’Avrahám a Avraham
הֵינִיקָה הֵינִיקָה He-ni-káh ¿Ha amamantado?
בָנִים בָנִים Vaním hijos
שָׂרָה שָׂרָה Saráh Saráh
כִּי כִּי Ki Porque
יָלַדְתִּי יָלַדְתִּי Yalád-ti he dado a luz
בֵן בֵן Ven un hijo
לִזְקֻנָיו׃ לִזְקֻנָיו Liz-kunáv para su vejez.

Traducción Literal
del Verso (21:7):

Y ella dijo: ¿Quién
hablaría a Avraham:
“Ha amamantado hijos
Saráh?” Porque he
dado a luz un hijo para
su vejez.

וַיִּגְדַּל וַיִּגְדַּל Va-yigdál Y creció
הַיֶּלֶד הַיֶּלֶד ha-yéled el niño
וַיִּגָּמַל וַיִּגָּמַל Va-yigámal y fue destetado
וַיַּעַשׂ וַיַּעַשׂ Va-ya’ás e hizo
אַבְרָהָם אַבְרָהָם Avrahám Avraham
מִשְׁתֶּה מִשְׁתֶּה Mish-téh una fiesta
גָדוֹל גָדוֹל Gadól grande
בְּיוֹם בְּיוֹם B’yom en el día



| 3

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética
(Tiberiana)

Traducción Palabra
por Palabra

הִגָּמֵל הִגָּמֵל Hi-gamél del destete
אֶת־ אֶת־ Et- (marca objeto)
יִצְחָק׃ יִצְחָק Yitsják Yitsjak.

Traducción Literal
del Verso (21:8):

Y creció el niño y fue
destetado, e hizo
Avraham una fiesta
grande en el día del
destete a Yitsjak.

Exportar a Hojas de cálculo

Bereshit (Génesis) 21:9-12

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética
(Tiberiana)

Traducción Palabra
por Palabra

וַתֵּרֶא וַתֵּרֶא Va-té-re Y ella vio
שָׂרָה שָׂרָה Saráh Saráh
אֶת־ אֶת־ Et- (marca objeto)
בֶּן־ בֶּן־ Ben- al hijo de
הָגָר הָגָר Ha-gár Hagar
הַמִּצְרִית הַמִּצְרִית Ha-mits-rít la egipcia
אֲשֶׁר־ אֲשֶׁר־ Ashér- el cual
יָלְדָה יָלְדָה Yaldáh ella había dado a luz
לְאַבְרָהָם לְאַבְרָהָם l’Avrahám a Avraham

מְצַחֵק׃ מְצַחֵק Me-tsajék que estaba
burlando/riendo.

Traducción
Literal del Verso
(21:9):

Y ella vio Saráh al hijo
de Hagar la egipcia, el
cual ella había dado a
luz a Avraham, que
estaba burlando/riendo.

וַתֹּאמֶר וַתֹּאמֶר Va-tó-mer Y ella dijo
לְאַבְרָהָם לְאַבְרָהָם l’Avrahám a Avraham
גָּרֵשׁ גָּרֵשׁ Garésh Expulsa
הָאָמָה הָאָמָה Ha-a-máh la sierva
הַזֹּאת הַזֹּאת Ha-zóth esta
וְאֶת־ וְאֶת־ V’et- y a



| 4

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética
(Tiberiana)

Traducción Palabra
por Palabra

בְּנָהּ בְּנָהּ B’náh su hijo
כִּי כִּי Ki porque
לֹא לֹא Lo no
יִירַשׁ יִירַשׁ Yí-rash heredará
בֶּן־ בֶּן־ Ven- el hijo de
הָאָמָה הָאָמָה Ha-a-máh la sierva
הַזֹּאת הַזֹּאת Ha-zóth esta
עִם־ עִם־ Im- con
בְּנִי בְּנִי B’ní mi hijo
עִם־ עִם־ Im- con
יִצְחָק׃ יִצְחָק Yitsják Yitsjak.

Traducción
Literal del Verso
(21:10):

Y ella dijo a Avraham:
“Expulsa la sierva esta y
a su hijo, porque no
heredará el hijo de la
sierva esta con mi hijo,
con Yitsjak.”

וַיֵּרַע וַיֵּרַע Va-yé-ra Y fue malo
הַדָּבָר הַדָּבָר Ha-da-vár el asunto
מְאֹד מְאֹד M’ód mucho
בְּעֵינֵי בְּעֵינֵי B’e-néi a los ojos de
אַבְרָהָם אַבְרָהָם Avrahám Avraham
עַל עַל Al acerca de
אוֹדֹת אוֹדֹת O-dót el asunto de
בְּנֹו׃ בְּנֹו B’nó su hijo.

Traducción
Literal del Verso
(21:11):

Y fue malo el asunto
mucho a los ojos de
Avraham acerca del
asunto de su hijo.

וַיֹּאמֶר וַיֹּאמֶר Va-yó-mer Y dijo
אֱלֹהִים אֱלֹהִים Elohím Elohím
אֶל־ אֶל־ El- a
אַבְרָהָם אַבְרָהָם Avrahám Avraham
אַל־ אַל־ Al- No
יֵרַע יֵרַע Yé-ra sea malo
בְּעֵינֶיךָ בְּעֵינֶיךָ B’e-né-ja a tus ojos



| 5

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética
(Tiberiana)

Traducción Palabra
por Palabra

עַל־ עַל־ Al- acerca de
הַנַּעַר הַנַּעַר Ha-ná-ar el joven
וְעַל־ וְעַל־ V’al- y acerca de
אֲמָתֶךָ אֲמָתֶךָ A-ma-té-ja tu sierva
כֹּל כֹּל Kol todo
אֲשֶׁר אֲשֶׁר Ashér que
תֹּאמַר תֹּאמַר Tó-mar te diga
אֵלֶיךָ אֵלֶיךָ E-lé-ja a ti
שָׂרָה שָׂרָה Saráh Saráh
שְׁמַע שְׁמַע Sh’má Escucha
בְּקֹלָהּ בְּקֹלָהּ B’ko-láh su voz
כִּי כִּי Ki porque
בְיִצְחָק בְיִצְחָק B’Yitsják en Yitsjak
יִקָּרֵא יִקָּרֵא Yi-ka-ré será llamado
לְךָ לְךָ L’já para ti
זָרַע׃ זָרַע Zára descendencia.

Traducción
Literal del Verso
(21:12):

Y dijo Elohím a
Avraham: “No sea malo
a tus ojos acerca del
joven y acerca de tu
sierva, todo que te diga
a ti Saráh, escucha su
voz, porque en Yitsjak
será llamado para ti
descendencia.

Exportar a Hojas de cálculo

Bereshit (Génesis) 21:13-21

Génesis 21:13 Texto Hebreo: וְגַם אֶת־בֶּן־הָאָמָה לְגוֹי אֲשִׂימֶנּוּ כִּי
Traducción Literal: Y también al hijo de la sierva, en nación lo זַרְעֲךָ הוּא׃
pondré, porque tu descendencia él es.

Génesis 21:14 Texto Hebreo: וַיַּשְׁכֵּם אַבְרָהָם בַּבֹּקֶר
וַיִּקַּח־לֶחֶם וְחֵמַת מַיִם וַיִּתֵּן אֶל־הָגָר שָׂם עַל־שִׁכְמָהּ



| 6

וְאֶת־הַיֶּלֶד וַיְשַׁלְּחֶהָ וַתֵּלֶךְ וַתֵּתַע בְּמִדְבַּר בְּאֵר שָׁבַע׃
Traducción Literal: Y se levantó temprano Avraham por la mañana, y tomó pan y
un odre de agua, y dio a Hagar, poniendo sobre su hombro, y al niño, y la despidió. Y
ella se fue y vagó por el desierto de Be’er Shéva.

Génesis 21:15 Texto Hebreo: ְוַיִּכְלוּ הַמַּיִם מִן־הַחֵמֶת וַתַּשְׁלֵך
Traducción Literal: Y se acabaron las אֶת־הַיֶּלֶד תַּחַת אַחַד הַשִּׂיחִם׃
aguas del odre; y arrojó al niño debajo de uno de los arbustos.

Génesis 21:16 Texto Hebreo: וַתֵּלֶךְ וַתֵּשֶׁב לָהּ מִנֶּגֶד הַרְחֵק
כְּמִטְחֲוֵי קֶשֶׁת כִּי אָמְרָה אַל־אֶרְאֶה בְּמוֹת הַיָּלֶד וַתֵּשֶׁב
Traducción Literal: Y ella fue y se מִנֶּגֶד וַתִּשָּׂא אֶת־קֹלָהּ וַתֵּבְךְּ׃
sentó para ella enfrente, lejos, como un tiro de arco; porque dijo: “No veré la muerte
del niño.” Y se sentó enfrente, y alzó su voz y lloró.

Génesis 21:17 Texto Hebreo: וַיִּשְׁמַע אֱלֹהִים אֶת־קוֹל הַנַּעַר
וַיִּקְרָא מַלְאַךְ אֱלֹהִים אֶל־הָגָר מִן־הַשָּׁמַיִם וַיֹּאמֶר לָהּ
מַה־לָּךְ הָגָר אַל־תִּירְאִי כִּי־שָׁמַע אֱלֹהִים אֶת־קוֹל הַנַּעַר
Traducción Literal: Y oyó Elohím la voz del joven; y llamó un בַּאֲשֶׁר הוּא שָׁם׃
Malaj (mensajero) de Elohím a Hagar desde los cielos, y le dijo a ella: “¿Qué te pasa,
Hagar? No temas, porque ha oído Elohím la voz del joven en donde él está allí.”

Génesis 21:18 Texto Hebreo: קוּמִי שְׂאִי אֶת־הַנַּעַר וְהַחֲזִיקִי
:Traducción Literal אֶת־יָדֵךְ בּוֹ כִּי־לְגוֹי גָּדוֹל אֲשִׂימֶנּוּ׃
¡Levántate! ¡Alza al joven! Y afirma tu mano en él, porque en nación grande lo
pondré.

Génesis 21:19 Texto Hebreo: וַיִּפְקַח אֱלֹהִים אֶת־עֵינֶיהָ וַתֵּרֶא
בְּאֵר מָיִם וַתֵּלֶךְ וַתְּמַלֵּא אֶת־הַחֵמֶת מַיִם וַתַּשְׁקְ
Traducción Literal: Y abrió Elohím los ojos de ella, y ella vio un אֶת־הַנָּעַר׃
pozo de agua; y ella fue y llenó el odre de agua, y dio de beber al joven.

Génesis 21:20 Texto Hebreo: וַיְהִי אֱלֹהִים אֶת־הַנַּעַר וַיִּגְדָּל
Traducción Literal: Y fue וַיֵּשֶׁב בַּמִּדְבָּר וַיְהִי רֹבֶה קַשָּׁת׃
Elohím con el joven, y él creció, y él habitó en el desierto, y él fue un tirador de arco.

Génesis 21:21 Texto Hebreo: ֹוַיֵּשֶׁב בְּמִדְבַּר פָּארָן וַתִּקַּח־לו
Traducción Literal: Y él habitó en el desierto אִמּוֹ אִשָּׁה מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם׃
de Pa’arán; y tomó para él su madre una mujer de la tierra de Mitsráyim (Egipto).



| 7

Punto 2. Haftaráh

Isaías (Yeshayahu) 54:1-5

Esta Haftaráh es una joya profética, una carta de amor y consuelo del Eterno a Su
pueblo en el exilio. La conexión con la Parasháh es profunda, pues Isaías 54
comienza con una exhortación a la mujer estéril a cantar, porque sus hijos serán más
numerosos que los de la casada. Esta es una clara referencia tipológica a Saráh, la
estéril que dio a luz a Yitsjak por promesa (Gén 21:6-7), y al tema central de la
descendencia prometida.

Texto Interlineal Anotado Hebreo-Español: Yeshayahu (Isaías) 54:1-5

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética
(Tiberiana)

Traducción Palabra
por Palabra

רָנִּי רָנִּי Raní ¡Canta con alegría!
עֲקָרָה עֲקָרָה Akaráh Estéril
לֹא לֹא Lo no
יָלָדָה יָלָדָה Yalá-dah que has dado a luz
פִּצְחִי פִּצְחִי Pitsjí ¡Prorrumpe!
רִנָּה רִנָּה Rináh Canto de alegría
וְצַהֲלִי וְצַהֲלִי V’tsa-ha-lí y ¡Grita de gozo!
לֹא־ לֹא־ Lo- no

חָלָה חָלָה Ja-láh que has tenido
dolores

כִּי־ כִּי־ Ki- porque
רַבִּים רַבִּים Rabím más son
בְּנֵי־ בְּנֵי־ B’néi- los hijos de
שׁוֹמֵמָה שׁוֹמֵמָה Sho-me-máh la desolada
מִבְּנֵי מִבְּנֵי Mi-b’néi que los hijos de
בְעוּלָה בְעוּלָה V’u-láh la casada
אָמַר אָמַר Amár Dijo
יְהוָה׃ יְהוָה Adonái Adonái יהוה.



| 8

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética
(Tiberiana)

Traducción Palabra
por Palabra

Traducción
Literal del Verso
(54:1):

¡Canta con alegría, oh
estéril no que has dado
a luz! ¡Prorrumpe en
canto de alegría y grita
de gozo no que has
tenido dolores!, porque
más son los hijos de la
desolada que los hijos
de la casada, dijo
Adonái.

Comentario Mesiánico: Conexión entre Haftaráh y Parasháh

La conexión exegética es innegable:

La Promesa a la Estéril: La Haftaráh instruye a la mujer estéril, la1.
personificación de Yerushalayim (Jerusalén), a regocijarse. Esto nos lleva
directamente a Saráh en la Parasháh, cuya esterilidad fue revertida por el
milagro de Elohím, resultando en Yitsjak (“Él reirá”). Esta tipología mesiánica
es poderosa: el pueblo de Elohím (la Kahal) fue, en esencia, estéril antes de la
venida de Yeshúa, pero por la promesa y el Ruaj HaKodesh, se volvió
increíblemente fecundo, atrayendo a multitudes de descendencia espiritual.
La Expansión (Tienda): Isaías 54:2 habla de “Amplía el sitio de tu tienda2.
(tienda de campaña)” (ְהַרְחִיבִי מְקוֹם אָהֳלֵך – Harjíví mekom oholéj).
Esto representa la expansión de la descendencia de Avraham. En el Brit
Hadasháh, esta tienda es la Kehiláh, el Cuerpo de Mashíaj. Esta expansión no se
limita solo a la línea carnal de Yitsjak, sino a la descendencia espiritual, donde
tanto el “hijo de la promesa” (Yitsjak) como el que fue expulsado (Yishmael,
representando a las naciones, aunque aquí la Haftaráh se centra en Israel)
hallan redención en Yeshúa, quien es el punto de encuentro Ejad.
El Redentor como Marido: El verso 5 declara: “Porque tu Marido es tu3.
Hacedor, Adonái Tsevaot es Su Nombre; y tu Redentor es el Kadosh de
Yisra’el…” Esta es la conexión central con Yeshúa haMashíaj. En el contexto
mesiánico, Yeshúa es el Marido (el Mesías Rey) que redime a la estéril
(Israel/la Kehiláh) de su vergüenza. El vínculo entre Elohím y Su pueblo es de
amor eterno (חֶסֶד – Jésed) y de fidelidad inquebrantable, tal como la promesa
que sostuvo a Avraham y Saráh. La fidelidad de Elohím en Génesis 21:12
(cumpliendo Su promesa) es reflejada en la Haftaráh por Su fidelidad como
Marido Redentor.



| 9

Aplicación Espiritual: Esperanza en la Redención

La Haftaráh, al hablar a la desolada, nos recuerda que nuestra fecundidad espiritual
no depende de nuestra propia capacidad o mérito (como la fertilidad de Saráh), sino
exclusivamente de la promesa y el poder de Elohím. Para los creyentes en la
actualidad, esto es un llamado a la esperanza inquebrantable. Cuando nos
sentimos “estériles” o “desolados” en nuestra fe o servicio, la palabra profética de
Yeshayahu 54 nos asegura que nuestra descendencia (nuestro impacto espiritual y la
expansión del Reino) será mayor de lo que podemos imaginar, porque el Redentor
es Yeshúa haMashíaj. Él es el centro de nuestra redención y la fuente de nuestra
multiplicación. La redención que Él nos ofrece es un pacto de paz eterno (Isa 54:10).

Punto 3. Brit Hadasháh

Libro de Hebreos (Ivrim) 6:13-15

El Brit Hadasháh nos lleva directamente al fundamento teológico de la Parasháh: la
certeza de la promesa de Elohím a Avraham. El autor de Ivrim utiliza la historia
de Avraham para ilustrar la firmeza de la esperanza que tenemos en Mashíaj.

Texto (Peshita): Ivrim (Hebreos) 6:13-15

(Uso de Fonética Siríaca Oriental)

Texto Arameo Palabra Aramea
Fonética
(Siríaca
Oriental)

Traducción Palabra
por Palabra

ܕܠܲܐܒ݂ܪܵܗܵܡ ܕܠܲܐܒ݂ܪܵܗܵܡ D’lawrhom Que a Avraham
ܟܲܕ ܟܲܕ Kad cuando
ܡܲܠܹܝܡ ܡܲܠܹܝܡ Mallim prometió
ܠܹܗ ܠܹܗ Leh a él
ܡܳܪܝܳܐ ܡܳܪܝܳܐ MarYah Adonái יהוה
ܡܸܛܠ ܡܸܛܠ Mittul a causa de
ܕܠܳܐ ܕܠܳܐ D’lo que no
ܐܝܼܬ ܗܘܵܐ ܐܝܼܬ ܗܘܵܐ It hwa había
ܠܹܗ ܠܹܗ Leh a Él
ܕܪܵܒܼ ܡܼܢܹܗ ܕܪܵܒܼ ܡܼܢܹܗ D’raw minneh que mayor que Él
ܕܡܹܝܡܹܐ ܕܡܹܝܡܹܐ D’meem para jurar
ܒܹܗ ܒܹܗ Beh por Él



| 10

Texto Arameo Palabra Aramea
Fonética
(Siríaca
Oriental)

Traducción Palabra
por Palabra

ܒܢܲܦ̮ܫܹܗ ܒܢܲܦ̮ܫܹܗ B’nafsheh por Su persona
ܝܡܼܐ ܝܡܼܐ Imi juró.

Traducción
Literal del Verso
(6:13):

Que a Avraham cuando
prometió a él MarYah, a
causa de que no había
para Él que mayor que
Él para jurar por Él, por
Su persona juró.

ܘܶܐܡܲܪ ܘܶܐܡܲܪ W’emar Y dijo
ܕܡܒܼܪܟܼ ܕܡܒܼܪܟܼ D’mbarej que bendiciendo
ܐܒܼܲܪܟܼ ܐܒܼܲܪܟܼ Awarek bendeciré
ܘܡܲܣܓܼܹܐ ܘܡܲܣܓܼܹܐ W’masgee y multiplicando
ܐܲܣܓܼܹܐܟܼ ܐܲܣܓܼܹܐܟܼ Asgeech multiplicaré a ti.

Traducción
Literal del Verso
(6:14):

Y dijo: “Que
bendiciendo, bendeciré;
y multiplicando,
multiplicaré a ti.”

ܘܗܳܟܼܢܳܐ ܘܗܳܟܼܢܳܐ W’hokno Y así
ܟܲܕ ܟܲܕ Kad cuando
ܡܲܓܼܪ ܡܲܓܼܪ Magger esperó
ܪܽܘܓܼܫܳܐ ܪܽܘܓܼܫܳܐ Rughsho con paciencia
ܢܣܲܒܼ ܢܣܲܒܼ Nsav recibió
ܡܽܘܠܟܼܳܢܳܐ ܡܽܘܠܟܼܳܢܳܐ Mulkono la promesa.
Traducción
Literal del Verso
(6:15):

Y así, cuando esperó
con paciencia, recibió la
promesa.

Comentarios Exhaustivos

El texto arameo de Ivrim (Hebreos) 6:13-15 actúa como un puente exegético,
explicando la naturaleza trascendente de la promesa que Avraham recibió, la cual
culmina en la historia de Yitsjak en nuestra Parasháh.

El Juramento de MarYah: La frase central es que MarYah (מָרְיָא – “El1.
Señor”, utilizado en la Peshita para יהוה) juró por Su persona (b’nafsheh). Esto
subraya la inmutabilidad de la promesa. En Bereshit 21, la palabra de Elohím a
Avraham es lo que valida la expulsión de Hagar y Yishmael (21:12), asegurando



| 11

que la descendencia del pacto será contada a través de Yitsjak. El autor de
Hebreos eleva esto al nivel cósmico: si Elohím jura por algo, debe ser por la
única entidad que no puede cambiar: Él mismo.
La Deidad de Yeshúa como MarYah Ejad: En la teología mesiánica, la2.
palabra aramea MarYah es crucial. A menudo se aplica a Yeshúa haMashíaj
en el Brit Hadasháh (como en 1 Corintios 16:22, Maraná Ta). Al usar esta
terminología y afirmar la inmutabilidad de la promesa de Elohím, se refuerza la
conexión teológica de que Yeshúa es la manifestación de ese MarYah Ejad. La
promesa jurada por MarYah en la Toráh es cumplida por Yeshúa, quien es el
Hijo de Elohím, inmutable y Eterno (cf. Heb. 13:8). La promesa no puede fallar
porque es una manifestación de la voluntad del Elohím Alef Tav (אֱלֹהִים
.(אֵת
Paciencia y Recepción (Magerr Rughsho): El verso 15 destaca la paciencia3.
(magerr rughsho – literalmente “soportar paciencia”) de Avraham. La historia
de Hagar y Yishmael fue el resultado de la impaciencia humana (Génesis 16), un
intento de acelerar la promesa. Bereshit 21 es la corrección y el cumplimiento.
El Brit Hadasháh nos enseña que el cumplimiento final de la promesa (la
redención total) también requiere paciencia, anclada en la inmutable fidelidad
de Yeshúa haMashíaj.

Reflexión Mesiánica: Yeshúa haMashíaj, el MarYah Inmutable

La conexión del texto de Ivrim (Hebreos) con la Parasháh VaYerá es la médula de
nuestra fe. El juramento de MarYah (מָרְיָא), el Eterno, Adonái יהוה, es el garante
de la promesa, un juramento que Él mismo es incapaz de incumplir porque Su
esencia es Ejad (Uno) e inmutable.

El autor del Brit Hadasháh usa la promesa a Avraham (Génesis 21:12, 18) como base
para demostrar la superioridad del sacerdocio y el pacto de Yeshúa haMashíaj. Si
el juramento fue hecho por la propia deidad de Elohím Alef Tav, y Yeshúa es la
figura central y el sumo sacerdote del Nuevo Pacto, esto refuerza el principio de que
Yeshúa no es una entidad separada, sino la manifestación plena y terrenal de ese
MarYah Ejad (Colosenses 1:15).

El drama de la expulsión de Yishmael y Hagar es, teológicamente, el momento en
que se define la naturaleza de la descendencia. No es la descendencia por el esfuerzo
humano (la unión con Hagar), sino por el milagro y la promesa (Yitsjak). Yeshúa es
el hijo milagroso, la promesa hecha carne. Él es la sustancia, el cumplimiento del
juramento, asegurando que la herencia prometida a Avraham sea ahora abierta a
todos los que son “por la fe” (Romanos 4:13).



| 12

La Divinidad de Yeshúa se refleja en Su capacidad para ser el Mediador y Garante
de un pacto inmutable (Hebreos 7:22). Solo un ser que es Ejad con el MarYah que
hizo el juramento puede garantizar que este se cumpla eternamente.

Punto 4. Contexto Histórico y Cultural

El contexto de la Aliyáh 5 es el establecimiento del linaje fundacional.

Contexto Geográfico, Arqueológico e Histórico

La narrativa se sitúa en la región del Néguev, cerca de Be’er Shéva (בְּאֵר שָׁבַע
– “Pozo del Juramento” o “Siete”), mencionado en Génesis 21:14. Este sitio
arqueológico, habitado desde el Calcolítico, se convierte en un punto de referencia
para el pacto y la provisión. El desierto de Pa’arán (פָּארָן), donde Yishmael crece
(21:21), conecta su descendencia con las tribus beduinas del sur, contrastando con el
estilo de vida de Avraham en el Néguev y más tarde el asentamiento de Yitsjak.

Periodo del Mishkan y Templos: La exclusión de Yishmael es esencial para
comprender la genealogía sacerdotal y real. El servicio en el Mishkan y los
Templos (Primer y Segundo) dependía de una pureza y un linaje rigurosamente
trazado a través de Yitsjak y Ya’akov. La expulsión define la “santidad”
(separación) del linaje pactado, que debe permanecer distinto de las naciones.
Qumran y Escritos Mesiánicos: La comunidad de Qumran (los Esenios)
enfatizaba una estricta adhesión a la pureza y el linaje de la promesa. Ellos
esperaban a dos Mesías—el Mesías de Israel y el Mesías de Aarón—ambos
necesariamente descendientes de la línea de Avraham a través de Yitsjak y
Ya’akov. Los escritos nazarenos de los primeros siglos, sin embargo, unifican
esta esperanza en Yeshúa haMashíaj, quien cumple el linaje de Israel (Rey) y
Aarón (Sumo Sacerdote por el orden de Malki-Tsédek). Para ellos, la historia de
Yishmael y Yitsjak era una clara alegoría de la separación del pueblo de la
promesa de aquellos que confían en las obras de la carne.

Textos Fuente y Comentarios Profundos

La dramática escena de la expulsión (21:14-17) subraya la dura realidad de la
elección divina. Hagar y Yishmael son provistos por Elohím, confirmando el
juramento a Avraham de que Yishmael también sería una gran nación (21:13), pero
fuera del Pacto de la Primogenitura que fluye a través de Yitsjak. Esto establece
una teología de dos tipos de bendición: una bendición general (para Yishmael) y
una bendición de Pacto (para Yitsjak/Yeshúa).



| 13

Punto 5. Estudio, Comentarios y Conexiones Proféticas

Comentarios Rabínicos

El verso clave que motiva la expulsión es Génesis 21:9: וַתֵּרֶא שָׂרָה … מְצַחֵק
– Va-té-re Saráh… metsajék (“Y vio Saráh… que se estaba burlando/riendo”).

Rashi (Rabí Shlomó Yitsjaki): Rashi, basándose en el Midrash, ofrece la
interpretación más severa. Él no ve en metsajék un simple juego, sino actos
graves que caen bajo la categoría de los tres pecados capitales: idolatría
(avodáh zaráh), inmoralidad sexual (gilúi arayot), o derramamiento de
sangre (shefichut damim), quizás aludiendo a un intento de matar a Yitsjak o a
un rito idolátrico asociado.
Ibn Ezra (Rabí Avraham ben Meir): Ofrece una visión más literal, sugiriendo
que la burla de Yishmael era una mofa de la edad de Yitsjak o una ridiculización
de su herencia, una simple pero hiriente mofa que amenazaba la paz del hogar
y la posición del hijo del pacto.

Comentario Judío Mesiánico

La exégesis mesiánica se enfoca en la tipología desarrollada por el Apóstol Sha’ul
(Pablo) en Gálatas 4:22-31. La Toráh es la raíz, y el Brit Hadasháh es el fruto.

Yeshúa, el Yitsjak Mayor: Yitsjak es el hijo de la promesa (la mujer libre,
Saráh), nacido por la intervención sobrenatural de Elohím. Yishmael es el hijo
de la esclavitud (la sierva, Hagar), nacido por el esfuerzo humano. Sha’ul
vincula a Yishmael con el Pacto del Sinaí (la Toráh en la letra, que trae
esclavitud) y a Yitsjak con el Pacto de la Promesa (Brit Hadasháh), que trae
libertad por medio del Ruaj HaKodesh.
El Cumplimiento Profético: La burla (metsajék) de Yishmael sobre Yitsjak es
la profecía continua de cómo aquellos que confían en las obras (la Toráh fuera
de Mashíaj) persiguen a los que confían en la promesa y la fe. Yeshúa
haMashíaj es el fin de la Toráh como un medio de justificación; es decir, Él es
el cumplimiento de la promesa, liberándonos de la maldición de la ley (Gálatas
3:13).

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematría

Fonética y Semántica: La palabra יִצְחָק (Yitsjak) deriva de la raíz צָחַק
(tsaják, “reír”). La risa de Saráh (21:6) es de gozo milagroso; la risa de Yishmael
(21:9) es de burla hostil (Piel intensivo/denominativo: metsajék). Este contraste



| 14

lingüístico subraya la diferencia entre el gozo del Ruaj HaKodesh y la
hostilidad de la carne.
Guematría: El valor numérico de יִצְחָק (Yitsjak) es 208 (Yod=10, Tsadi=90,
Jet=8, Qof=100). Este número 208 también es el valor de la frase הָרָצוֹן (ha-
ratzón), “la Voluntad” o “el Favor”. El nacimiento de Yitsjak y la herencia del
pacto son, por lo tanto, un acto del Favor y la Voluntad Divina, no de la
habilidad humana.

Punto 6. Análisis Profundo de la Aliyáh

La Aliyáh 5 es la crisis definitiva de la casa de Avraham. El núcleo del análisis reside
en el verso 12, donde Elohím le ordena a Avraham: “ָכֹּל אֲשֶׁר תֹּאמַר אֵלֶיך
Kol ashér tómar eléja Saráh shmá b’koláh – “Todo lo que) ”שָׂרָה שְׁמַע בְּקֹלָהּ
te diga a ti Saráh, escucha su voz”).

La Voz de Saráh como Voz Profética: La halajáh (ley) normal habría
favorecido a Yishmael, el primogénito, pero Elohím interviene para anular la
costumbre. Al instruir a Avraham a escuchar la voz de Saráh, Elohím eleva su
demanda a un decreto profético. Saráh, la estéril y anciana, se convierte en la
portavoz de la voluntad divina de separación. Esta decisión no fue por crueldad,
sino por la necesidad de definir el Pacto.
El Juicio de la Herencia: La herencia no se basa en el orden de nacimiento
(costumbre) o el esfuerzo humano (Hagar), sino en el Decreto de la Promesa
Divina. Esto prefigura el Reino de Yeshúa, donde la entrada es por decreto
divino (nacer de nuevo), no por genealogía humana.

Punto 7. Tema Más Relevante de la Aliyáh

El tema central de la Aliyáh 5 es la Elección Incondicional y la Separación para
el Pacto.

Importancia en la Toráh: Este pasaje establece que la línea de la Redención
(la descendencia mesiánica) es un asunto de elección divina soberana, no de las
obras o la ley natural. La existencia de Israel (Yitsjak) es un milagro continuo de
la gracia de Elohím. Si Yishmael hubiera heredado, el Pacto se habría
fusionado con la ley natural. Al ser Yitsjak el heredero, el Pacto queda
perpetuamente en el ámbito de lo sobrenatural y lo milagroso.
Relación con Yeshúa: La obra de Yeshúa haMashíaj es el cumplimiento de
esta separación. Él es la Piedra angular del Pacto, y Él mismo separó a Sus



| 15

seguidores (el trigo) del mundo (la cizaña). Yeshúa es el Zéra (Descendencia)
de Avraham por excelencia, quien establece el Reino de la promesa, un reino
que es en el mundo, pero no del mundo (Juan 17:14-16), siguiendo el patrón de
santidad y separación (קְדֻשָּׁה – Kedusháh).
Conexión Temática con los Moedim de Elohím:

Pésaj: La liberación de la esclavitud, el milagro del nacimiento de Yitsjak
es como un Pésaj personal para Saráh: su cuerpo estéril fue redimido.
Yeshúa, nuestro Cordero de Pésaj, nos redime de la esclavitud de
Yishmael (la carne/ley).
Shavuot: La recepción de la Toráh en el Ruaj HaKodesh. Así como
Yitsjak fue dado por el Ruaj (milagro), el Nuevo Pacto fue dado en Shavuot
(Hechos 2), grabando la promesa en el corazón, la antítesis del pacto de
obras.

Punto 8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah

La historia de Yitsjak y Yishmael es, quizás, la más clara Tipología mesiánica en
Génesis, junto con el Akedáh (el atamiento).

Tipos (Tipologías) y Sombras (Tzelalim)

Yitsjak (El Hijo Único de la Promesa): Él es el prototipo de Yeshúa.
Nacimiento Milagroso: Yitsjak nace de una mujer “muerta” (estéril y
anciana), prefigurando el nacimiento de Yeshúa por el Ruaj HaKodesh de
una virgen (milagro total).
El Heredero Designado: Hereda la totalidad del pacto por elección
divina, no por esfuerzo. Yeshúa es el único Heredero del Reino de Elohím.

Patrones Redentores (Tavnitot):
El Patrón de Exclusión para la Inclusión: La expulsión de Yishmael (el
hijo de la carne) era necesaria para incluir a la descendencia de la
promesa (Yitsjak). De la misma forma, el Reino de Yeshúa se establece
mediante la exclusión de la confianza en las obras humanas y la inclusión
por la fe.

Cumplimiento en el Brit Hadasháh

Gálatas 4:22-31 es el texto canónico que revela esta conexión. Sha’ul explica que:

Hagar = Esclavitud: El pacto del Sinaí (la Toráh vista como un sistema de1.
justificación por obras).
Saráh = Libertad: La Yerushalayim de arriba, que es nuestra madre, el pacto2.



| 16

de la promesa.
Yishmael = Persecución: Los que nacen según la carne persiguen a los que3.
nacen según el Ruaj HaKodesh.

Yeshúa HaMashíaj es el centro de esta tipología, pues en Él la promesa de la
bendición de Avraham es liberada del yugo de la esclavitud (Hagar) y extendida a
toda la descendencia, tanto judía como gentil, que se injerta en el “olivo” de la
promesa a través de la fe en Yeshúa.

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apócrifos

Midrashim

El Midrash Bereshit Rabbah (Parashá 53) y el Midrash Tanbumá (VaYerá 35) son
fundamentales. Ellos confirman la severidad de la ofensa de Yishmael (metsajék). El
Midrash sugiere que la risa de Yishmael fue una mofa sobre la exclusión de Yitsjak
de su potencial herencia. Una línea midráshica incluso sugiere que Yishmael invitó a
Yitsjak a ir al desierto para jugar con flechas y luego disparó flechas hacia él,
justificando la intervención de Saráh por el peligro de muerte. Esto provee el
contexto de la respuesta de Elohím a Avraham (21:12), elevando la intuición de
Saráh al nivel de revelación.

Targumim

Targum Onkelos: Traduce metsajék (21:9) como “Burla” (mtal’al –
Es un acto de escarnio, menos grave que la idolatría, pero lo .(מְטַלְעַל
suficientemente serio como para ser una amenaza.
Targum Yonatán (Palestino): Es más explícito y dramático. Afirma que
Yishmael estaba construyendo un altar idolátrico, un acto de abierta rebelión
teológica contra la casa de Avraham y el Pacto, lo que justifica completamente
la orden de expulsión. Este Targum subraya que la amenaza no era solo a
Yitsjak, sino al monoteísmo de Avraham.

Textos Fuentes y Apócrifos

El Libro de Jubileos (Capítulos 16-17) subraya la pureza de la línea de Yitsjak y
confirma la celebración por su circuncisión. Estos textos, cercanos al período del
Segundo Templo, demuestran que la historia de la exclusión de Yishmael era esencial
para definir la identidad del pueblo de Israel como el pueblo del Pacto.



| 17

Punto 10. Mandamientos Encontrados o Principios y Valores

Aunque esta Aliyáh no contiene mitzvot (mandamientos) enumerados explícitamente,
establece principios éticos y teológicos ineludibles en el contexto del Brit Hadasháh.

Principio de Obediencia Profética: La obediencia incondicional a la voz de1.
Elohím (Génesis 21:12: Shmá b’koláh – “Escucha su voz”). Avraham debe
anular su juicio paternal por el decreto divino. Esto se traduce en el Nuevo
Pacto a la obediencia a la Palabra de Yeshúa haMashíaj, quien es la
encarnación de la Voz de Elohím.
Principio de Fidelidad y Provisión: Elohím no abandona a Yishmael ni a2.
Hagar (Génesis 21:17-19). Incluso fuera del Pacto de la Primogenitura, MarYah
es fiel a Su palabra y provee agua y vida. Esto nos enseña que el alcance de Su
Jésed (Misericordia) es vasto, aunque la Redención (la herencia) esté
exclusivamente en Yeshúa.
Valor de la Verdadera Herencia (La Promesa): Se debe priorizar la3.
herencia espiritual (Yitsjak) sobre la herencia física (Yishmael). En el Nuevo
Pacto, esto es el principio de buscar primeramente el Reino de Yeshúa por
encima de las ganancias o las seguridades de este mundo (Mateo 6:33).

Punto 11. Preguntas de Reflexión

Proponemos 5 preguntas para invitar a la reflexión profunda, dirigidas a eruditos y
expertos:

Considerando el Midrash Bereshit Rabbah y el Targum Yonatán, ¿de qué1.
manera la ofensa de metsajék (מְצַחֵק) por parte de Yishmael tipifica la
persecución espiritual que los seguidores de Yeshúa haMashíaj (el Yitsjak de
la promesa) enfrentan por parte de aquellos que se adhieren a la carne/obras (el
Yishmael de la ley)?
El mandato de Elohím a Avraham de escuchar la voz de Saráh (21:12) anula la2.
costumbre patriarcal. ¿Qué implicaciones teológicas tiene esta anulación para la
comprensión de la soberanía de la Voluntad Divina sobre las estructuras
humanas, y cómo se relaciona con la subversión que Yeshúa hizo de las
tradiciones para establecer la verdad de la Toráh?
Si la Guematría de Yitsjak (208) se conecta con הָרָצוֹן (el Favor/Voluntad),3.
¿cómo el nacimiento y la herencia de Yitsjak demuestran que la Redención es
un acto de gracia incondicional (Favor) más que el resultado de un linaje



| 18

ininterrumpido o un esfuerzo humano?
Analice la tipología de la expulsión de Hagar y su hijo en relación con la4.
alegoría de Gálatas 4. ¿Cómo el desierto de Pa’arán (Génesis 21:21) se
convierte en un símbolo de la vida bajo el pacto de la ley fuera de la promesa, y
de qué forma la provisión de agua por Elohím prefigura la misericordia de
Yeshúa que se extiende incluso a aquellos que están temporalmente “fuera” del
Pacto?
El autor de Hebreos 6:13-15 enfatiza el juramento de MarYah por Su propia5.
persona. ¿De qué manera la inmutabilidad de este juramento de MarYah se
relaciona con la Deidad de Yeshúa haMashíaj como el Alef y la Tav (אֵת)
inmutable, y cómo garantiza esto la certeza de nuestra esperanza en el Nuevo
Pacto?

Punto 12. Resumen de la Aliyáh

La Aliyáh 5 de VaYerá narra la consumación del milagro de Yitsjak (“Risa”) y el
doloroso, pero necesario, establecimiento de los límites del Pacto a través de la
expulsión de Hagar e Yishmael. El evento subraya la fidelidad de Elohím a Su
promesa incondicional a Saráh y Avraham. A pesar de la angustia de Avraham,
Elohím le ordena obedecer la voz profética de Saráh, reafirmando que en Yitsjak
será llamada su descendencia. Esta separación es un patrón redentor: la línea de
la promesa, que culmina en Yeshúa haMashíaj, debe ser distinta de la línea de la
carne/obras. La historia concluye con la provisión y el cuidado de Elohím hacia
Hagar y Yishmael en el desierto, confirmando que Su misericordia se extiende a toda
Su creación.

Punto 13. Tefiláh de la Aliyáh

“Adonái יהוה, MarYah Ejad de Avraham, Yeshúa haMashíaj, te agradecemos por
Tu inmutable fidelidad. Tú eres el garante de la Promesa, Aquel que juró por Su
propia existencia para darnos seguridad. Te pedimos que nuestra fe sea como la de
Avraham, que confió en la promesa de Yitsjak más allá de la lógica. Ayúdanos, por el
poder del Ruaj HaKodesh, a discernir entre la risa del milagro (Tsejók) y la burla de
la carne (Metsajék). Que podamos soltar toda obra o esfuerzo humano (el ‘hijo de
Hagar’) en nuestras vidas que impida la plena manifestación de Tu promesa (el ‘hijo
de Saráh’). Confirma Tu pacto en nuestros corazones y mantennos firmes en la
esperanza, sabiendo que Tú, Yeshúa, eres el único Heredero y Redentor de Tu
Reino. Amén.”



| 19

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes: https://torahviviente.com/

https://torahviviente.com/

