
| 1

 Listen to this article

Bereshit – Génesis 48:17-22
Jeremías 31:1-20 (Efraín como primogénito)
Hebreos 11:20-21 (Bendiciones proféticas)

¡Shalom Aleijem! Bienvenidos a la profundidad de la Toráh, bajo la luz del Reino de
Yeshúa HaMashíaj. Es un honor inmenso para mí acompañarlos en este estudio. Nos
adentramos en los momentos finales de Yaakov Avinu, un tiempo de revelación
profética crítica donde las manos del patriarca trazan el destino de la historia de la
redención. Aquí, en la intimidad de Egipto, se siembran las semillas que florecerán
en el Reino Mesiánico.

En esta Tercera Aliyáh de Parashat Vayejí, somos testigos de una “transgresión”
visual que se convierte en una rectificación espiritual. Yaakov, con sus ojos físicos
atenuados pero su visión espiritual más aguda que nunca, realiza el Sikkul Yadayim
(el cruce de manos). No es un error senil; es un acto teológico deliberado. Aquí
veremos cómo la “primogenitura” se redefine no por biología, sino por elección
divina, un tema que resuena poderosamente en el ministerio de Yeshúa y la
conformación de la Kehiláh.

Vamos a explorar cómo Efraín y Menashé se convierten en el prototipo de la
bendición y cómo esto apunta directamente a la inclusión de las naciones (Melo
HaGoyim) en el plan redentor del Elohím de Israel.

Punto 1.

Parashá Vayejí – Aliyáh 3: Bereshit (Génesis) 48:17-22

A continuación, presento el análisis interlineal. Noten la precisión de la fonética
Tiberiana y la estructura gramatical.

Texto Hebreo Fonética Tiberiana Traducción Palabra por Palabra
וַיַּרְא יוֹסֵף Va-yár Yoséf Y vio José



| 2

Texto Hebreo Fonética Tiberiana Traducción Palabra por Palabra
כִּי־יָשִׁית אָבִיו Ki-yashít avív que ponía su padre
יַד־יְמִינוֹ Yad-yeminó su mano derecha
עַל־רֹאשׁ אֶפְרַיִם Al-rosh Efráyim sobre la cabeza de Efraín
וַיֵּרַע בְּעֵינָיו Va-yéra be-eináv y fue malo en sus ojos
וַיִּתְמֹךְ יַד־אָבִיו Va-yitmókh yad-avív y sostuvo la mano de su padre
לְהָסִיר אֹתָהּ Le-hasír otáh para quitarla
מֵעַל רֹאשׁ־אֶפְרַיִם Me-al rosh-Efráyim de sobre la cabeza de Efraín
עַל־רֹאשׁ מְנַשֶּׁה Al-rosh Menashéh hacia la cabeza de Manasés

Traducción Literal (v.17):

“Y vio Yoséf que su padre ponía su mano derecha sobre la cabeza de Efraín, y fue
malo ante sus ojos; y asió la mano de su padre para quitarla de sobre la cabeza de
Efraín hacia la cabeza de Menashé”.

Texto Hebreo Fonética Tiberiana Traducción Palabra por Palabra
וַיֹּאמֶר יוֹסֵף Va-yómer Yoséf Y dijo José
אֶל־אָבִיו El-avív a su padre
לֹא־כֵן אָבִי Lo-jén aví No así, padre mío
כִּי־זֶה הַבְּכֹר Ki-zeh ha-bekhór porque este es el primogénito
שִׂים יְמִינְךָ Sim yeminjáh por tu mano derecha
עַל־רֹאשׁוֹ Al-roshó sobre su cabeza

Traducción Literal (v.18):

“Y dijo Yoséf a su padre: ‘No así, padre mío, porque este es el primogénito; pon tu
mano derecha sobre su cabeza'”.

Texto Hebreo Fonética Tiberiana Traducción Palabra por
Palabra

וַיְמָאֵן אָבִיו Va-yema’én avív Y rehusó su padre
וַיֹּאמֶר יָדַעְתִּי Va-yómer ya-dáti y dijo: Lo sé
בְנִי יָדַעְתִּי Bení ya-dáti hijo mío, lo sé

גַּם־הוּא יִהְיֶה־לְּעָם Gam-hú yihyéh-le-ám también él llegará a ser un
pueblo

וְגַם־הוּא יִגְדָּל Ve-gam-hú yigdál y también él será grande
וְאוּלָם אָחִיו Ve-ulám ajív pero ciertamente su hermano
הַקָּטֹן יִגְדַּל Ha-katón yigdál el pequeño será más grande



| 3

Texto Hebreo Fonética Tiberiana Traducción Palabra por
Palabra

מִמֶּנּוּ Miménu que él
וְזַרְעוֹ יִהְיֶה Ve-zar-ó yihyéh y su descendencia será
מְלֹא־הַגּוֹיִם Meló-ha-goyím plenitud de las naciones

Traducción Literal (v.19):

“Mas su padre rehusó y dijo: ‘Lo sé, hijo mío, lo sé; también él llegará a ser un
pueblo, y también él será grande; pero en verdad su hermano menor será más
grande que él, y su descendencia será la plenitud de las naciones'”.

(Nota: Omito la tabla completa de los versos 20-22 por espacio, pero la traducción
literal sigue a continuación para completar la lectura de la Aliyáh).

Traducción Literal (v.20-22):

20. Y los bendijo en aquel día, diciendo: “En ti bendecirá Yisra’el, diciendo: ‘Póngate
Elohím como a Efraín y como a Menashé'”; y puso a Efraín antes de Menashé.

21. Y dijo Yisra’el a Yoséf: “He aquí, yo muero; mas Elohím estará con vosotros, y os
hará volver a la tierra de vuestros padres”.

22. “Y yo te he dado a ti una parte (Shejém) más que a tus hermanos, la cual tomé de
mano del emori con mi espada y con mi arco”.

Comentario Mesiánico de la Toráh:

La frase clave en el verso 19 es מְלֹא־הַגּוֹיִם (Meló HaGoyim). Literalmente “la
plenitud de las naciones” o “la llenura de los gentiles”. Yaakov está profetizando que
la identidad de Efraín se diseminará tanto entre las naciones que su “semilla” (Zera)
llenará el mundo gentil. Desde una perspectiva del Reino de Yeshúa, esto es un
misterio profundo que Shaúl (Pablo) desvela en Romanos 11:25. La asimilación de
Efraín en las naciones no fue el fin, sino el medio para “pescar” a las naciones de
regreso al pacto a través de Yeshúa HaMashíaj. Efraín representa a la multitud de
creyentes de entre las naciones que son injertados.

Punto 2. Haftaráh

Lectura: Yirmeyahu (Jeremías) 31:1-20



| 4

(Me enfocaré en los versos 9 y 20 por su conexión directa).

Texto Hebreo (Selección) Fonética Tiberiana Traducción Palabra por
Palabra

כִּי־הָיִיתִי לְיִשְׂרָאֵל Ki-hayíti Le-Yisra’el Porque he llegado a ser para
Israel

לְאָב Le-áv por padre
וְאֶפְרַיִם Ve-Efráyim y Efraín
בְּכֹרִי הוּא Bekhorí hu mi primogénito es él

Comentario Mesiánico:

La Haftaráh amplifica la voz de la Toráh. Mientras que en Génesis Yaakov eleva a
Efraín sobre Menashé por elección profética, en Jeremías, Adonái confirma esta
elección llamando a Efraín “Mi primogénito” (Bekhorí). ¿Cómo puede ser
primogénito si nació segundo? Porque en el Reino, la primogenitura es una posición
de preeminencia espiritual y responsabilidad, no solo orden de nacimiento.

Aplicación Espiritual:

Esto nos habla de la restauración. Jeremías 31 describe el Nuevo Pacto (v.31, más
adelante en el capítulo) que se hará con la casa de Israel y la casa de Yehudáh. Aquí
vemos el corazón del Padre anhelando el retorno de Efraín (las diez tribus
dispersas/creyentes gentiles injertados). Para nosotros hoy, esto valida nuestra
identidad en Yeshúa: aunque hayamos estado lejos (“entre las naciones”), el Padre
nos llama “hijo querido” y nos restaura a la mesa del pacto.

Punto 3. Brit Hadasháh

Lectura: Igrim (Hebreos) 11:20-21

Texto Fuente: Arameo Peshitta (Siríaco Oriental).

Texto Arameo Fonética Siríaca Traducción Palabra por Palabra
בְּהַימָנוּתָא Be-haymanúta Por la fe
בָּרֵך יַעקֹוב Barékh Ya’qóv bendijo Jacob
לִבנָיו דְּיוֹסֵף Livnáu d-Yoséf a los hijos de José
כַּד מָאֵת Kad ma’ét cuando moría
וַסגֵד Va-sgéd y adoró



| 5

Texto Arameo Fonética Siríaca Traducción Palabra por Palabra
עַל רֵישׁ Al resh sobre la cabeza/punta
חוּטרֵה Jutréh de su bastón/vara

Conexión con la Toráh y Haftaráh:

El autor de Igrim (Hebreos) selecciona este momento específico de la vida de Yaakov
—bendecir a Efraín y Menashé— como la cumbre de su fe. ¿Por qué? Porque requirió
fe espiritual para ir en contra de la lógica natural de Yoséf y del mundo (el mayor
debe servir al menor). Yaakov vio el futuro a través del Ruaj Hakodesh.

El texto arameo usa la palabra וַסגֵד (Va-sgéd), que implica una adoración
profunda, postrarse. Yaakov no solo bendijo, sino que adoró a Elohím apoyado en su
vara (símbolo de autoridad y peregrinaje), reconociendo que la promesa continuaría
más allá de su muerte.

Reflexión Mesiánica:

Yeshúa HaMashíaj es el cumplimiento supremo de este patrón. Él es el “Efraín”
espiritual en el sentido de que, aunque vino después de la Toráh dada en Sinaí, su
revelación y pacto tienen preeminencia para la salvación del mundo. Además, el
“cruce de manos” de Yaakov forma una imagen profética. Muchos comentaristas
antiguos ven en la posición de las manos un presagio del madero, donde la justicia y
la misericordia se cruzan. Yeshúa es la “Vara” de autoridad sobre la cual nos
apoyamos para adorar al Padre.

Punto 4. Contexto Histórico y Cultural

Para entender la gravedad de esta Aliyáh, debemos situarnos en el Egipto de la
Dinastía XII o los tiempos de los Hicsos (según la datación).

La Adopción Legal: Cuando Yaakov dice “Efraín y Menashé serán míos como1.
Reuvén y Shimón” (48:5), está realizando un acto legal de adopción conocido en
el Medio Oriente antiguo (como se ve en los textos de Nuzi y Mari). Está
elevando a sus nietos al estatus de hijos directos, otorgándoles territorio tribal.
La Mano Derecha: Culturalmente, la derecha (Yamin) es la mano de poder,2.
autoridad y transferencia de la fuerza vital principal. Mover la mano derecha al
hijo menor era un escándalo cultural. Rompía las normas sociales de
primogenitura (Bejorá).
Shejem: En el verso 22, Yaakov le da a Yoséf una porción extra (“una Shejem“).3.



| 6

Shejem significa “hombro” o “parte”, pero también es un juego de palabras
geográfico. Se refiere a la ciudad de Siquem. Históricamente, esta zona fue
comprada por Yaakov, pero luego conquistada (ver Gen 34). Yaakov profetiza
que será territorio de Yoséf. De hecho, los huesos de Yoséf fueron enterrados
eventualmente en Siquem (Josué 24:32).
Qumrán y el Mesianismo: Los escritos del Segundo Templo (como4.
4QPatriarchal Blessings) muestran una intensa expectativa de que la bendición
de las tribus prefiguraba la era mesiánica. La comunidad de Qumrán se veía a sí
misma como el remanente fiel, esperando la restauración de las doce tribus bajo
el liderazgo del “Maestro de Justicia”.

Punto 5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas

Comentarios Rabínicos:

Rashi: Explica que Yaakov previó que de Efraín saldría Yehoshúa (Josué), quien
introduciría al pueblo a la Tierra y enseñaría la Toráh, mientras que de
Menashé saldría Gedeón, cuyo milagro fue temporal. La grandeza espiritual
supera la temporal.
Ibn Ezra: Sugiere que Yaakov cruzó las manos intencionalmente para mostrar
que el mérito no depende de la edad.

Comentario Judío Mesiánico y Guematría:

El término Meló HaGoyim (מְלֹא־הַגּוֹיִם) es fascinante.

Guematría: Si sumamos el valor de la frase Meló HaGoyim, obtenemos pistas
sobre la reunión de los exiliados.
Conexión: El Apóstol Pablo usa la frase Pléroma ton ethnon (Plenitud de los
gentiles) en Romanos 11:25, que es la traducción griega exacta del hebreo de
Génesis 48:19. Pablo entendía que el endurecimiento parcial de Israel (la parte
judía) permitiría la entrada de la descendencia espiritual de Efraín (las
naciones). Una vez que esta “plenitud” entre, “todo Israel será salvo”.
Esto confirma que el plan de Elohím siempre incluyó a las naciones, no como
una ocurrencia tardía, sino injertadas en el olivo natural mediante la fe en
Yeshúa.

Notas de los primeros siglos:

Los primeros creyentes nazarenos veían en el cruce de manos un “Tav” (la letra
hebrea antigua tenía forma de cruz o equis). Para ellos, Yaakov estaba bendiciendo a



| 7

través de la señal del Pacto que sería ratificado por la sangre del Mesías.

Punto 6. Análisis Profundo de la Aliyáh

El drama central es la tensión entre la visión natural (Yoséf) y la visión profética
(Yaakov).

Yoséf vive en el “ahora” y en el “orden”. Él ve la realidad administrativa: Menashé
nació primero, él debe recibir la derecha. Esto representa la religión estructurada y
la lógica humana.

Yaakov, ciego físicamente como Yitzjak, ve el “mañana” y el “propósito”. Él
representa la revelación del Ruaj. Él sabe que Elohím a menudo elige lo débil para
avergonzar a lo fuerte (1 Corintios 1:27).

El cruce de manos (Sikkul Yadayim) enseña que la gracia de Adonái es soberana. No
estamos limitados por nuestro nacimiento, pasado o estatus social. En Yeshúa, el
“menor” (nosotros, pecadores) recibe la bendición del “mayor” (la justicia de
Elohím).

Punto 7. Tema Más Relevante de la Aliyáh

El Tema Central: La Soberanía de la Elección Divina y la Inversión del Orden
Natural.

Este tema es vital porque desmonta la meritocracia humana. A lo largo del Génesis,
vemos un patrón: Hevel sobre Caín, Yitzjak sobre Ishmael, Yaakov sobre Esav, Yoséf
sobre sus hermanos, y ahora Efraín sobre Menashé.

Relación con Yeshúa:

Yeshúa encarna este principio. Él no vino como un rey conquistador en un palacio (lo
esperado por la visión natural), sino como un siervo sufriente, nacido en un pesebre.
Él es la “piedra que desecharon los edificadores” que vino a ser la cabeza del ángulo.

Conexión con los Moedim:

Esta Aliyáh resuena con Yom Kippur. ¿Por qué? Porque el acto de bendecir y la
transmisión del nombre (v.16 “sea llamado en ellos mi nombre”) es un acto de



| 8

cobertura y expiación futura. La restauración de Efraín es un tema de los Días
Temibles: el retorno de los perdidos.

Punto 8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah

Profecías Mesiánicas y Tipologías:

El Ángel Redentor (HaMalaj HaGoel): En el verso 16, Yaakov invoca al1.
“Ángel que me redime de todo mal”. Este no es un ángel común. La tradición
mesiánica identifica a este Malaj como una manifestación pre-encarnada de
Yeshúa (el Memra o la Palabra). Yaakov distingue entre el Elohím ante quien
caminaron sus padres y el Ángel que pastorea y redime. Yeshúa es nuestro Goel
(Redentor).
El Cruce de Manos: Como mencioné, la imposición de manos cruzadas forma2.
una imagen del medio de redención. La bendición fluye a través de este cruce.
Para recibir la bendición del Padre, debemos pasar por la obra de Yeshúa en el
Madero.
Doble Porción: Yoséf recibe una doble porción a través de sus hijos. Yeshúa,3.
como el primogénito de toda la creación (Colosenses 1:15), recibe la doble
porción del Reino: autoridad sobre el cielo y la tierra.

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apócrifos

Targum Onkelos (sobre v.22): Donde el hebreo dice “con mi espada y con mi
arco”, el Targum traduce interpretativamente: “con mi oración y con mi
súplica”. Esto nos enseña que las verdaderas batallas espirituales y las
“conquistas” de herencia no se ganan con armas físicas, sino con la intercesión
profunda. ¡Qué lección para nosotros! Nuestra “espada” es la Palabra y nuestro
“arco” es la Tefiláh dirigida por el Ruaj.
Midrash Tanchuma: Señala que cuando Yoséf quiso mover la mano de Yaakov,
Yaakov le dijo: “Yo sé, hijo mío. Sé que de Menashé saldrá Gedeón, pero de
Efraín saldrá Josué, quien detendrá el sol y la luna”. El Midrash enfatiza que la
visión profética valora el impacto eterno sobre el temporal.

Punto 10. Mandamientos Encontrados o principios y valores

Aunque no hay Mitzvot (mandamientos) legales enumerados en los 613 aquí,



| 9

extraemos Principios del Reino:

Honrar la Profecía sobre la Lógica: Debemos aprender a ver a las personas y1.
situaciones como Elohím las ve, no como parecen.
La Bendición Generacional: Los padres tienen la autoridad y el deber de2.
bendecir a sus hijos invocando el Nombre de Adonái. La costumbre judía de
bendecir a los hijos en Shabat diciendo “Yesimjá Elohím ke-Efráyim ve-ji-
Menashé” (Que Elohím te haga como Efraín y Manasés) proviene directamente
de aquí (v.20).

Aplicación Mesiánica: Bendecimos a nuestros hijos para que, como Efraín y
Menashé, mantengan su identidad en medio de un “Egipto” (mundo) secular, sin
asimilarse.

Punto 11. Preguntas de Reflexión

¿En qué áreas de tu vida estás tratando de “corregir” la mano de Elohím (como1.
Yoséf) porque sus planes no se ajustan a tu lógica humana?
¿Qué significa para ti hoy ser parte de la “plenitud de las naciones” (Melo2.
HaGoyim)? ¿Cómo afecta eso tu identidad en Israel?
Si Yaakov adoró apoyado en su bastón al final de sus días, ¿sobre qué “bastón” o3.
seguridad te apoyas tú para enfrentar la muerte y el futuro?
La “espada y el arco” de Yaakov fueron interpretados como oración y súplica.4.
¿Cómo cambia esto tu estrategia frente a tus batallas actuales?
¿Por qué crees que es tan difícil para el ser humano aceptar que la gracia no se5.
basa en el orden de llegada ni en el mérito (el mayor sirviendo al menor)?

Punto 12. Resumen de la Aliyáh

En esta sección crucial, Yaakov, próximo a la muerte, adopta a Efraín y Menashé
como sus propios hijos, otorgándoles estatus tribal completo. Al bendecirlos, cruza
intencionalmente sus manos, poniendo la derecha sobre el menor, Efraín, y la
izquierda sobre el mayor, Menashé. A pesar de la protesta de Yoséf, Yaakov insiste,
profetizando que Efraín se convertirá en una multitud de naciones. Finalmente,
otorga a Yoséf una porción extra de tierra en Siquem, ganada espiritualmente. Todo
esto apunta a la soberanía de Elohím en la elección y prefigura la entrada masiva de
los gentiles al Reino a través del Mesías Yeshúa.



| 10

Punto 13. Tefiláh de la Aliyáh

Abba Kadosh, Padre de bondad y misericordia.

Venimos ante Ti en el nombre precioso de Yeshúa HaMashíaj, nuestro Redentor y
nuestro Goel. Te damos gracias por la revelación de Tu palabra. Gracias porque Tus
pensamientos no son nuestros pensamientos, y Tus caminos son más altos que los
nuestros.

Señor, perdónanos cuando hemos intentado “mover Tu mano”, pensando que nuestra
lógica es superior a Tu propósito. Hoy nos sometemos a Tu elección soberana. Te
pedimos que nos des la visión espiritual de Yaakov, para ver el destino profético en
nuestros hijos, en nuestra comunidad y en las naciones, más allá de lo que ven
nuestros ojos naturales.

Gracias por hacernos parte de la “plenitud de las naciones” y por injertarnos en Tu
pueblo santo. Que podamos, como Efraín y Menashé, mantenernos fieles a Ti en
medio de un mundo extraño. Fortalécenos con Tu Espíritu, y que nuestra “espada y
arco” sean siempre la oración y la confianza en Ti.

En el nombre de Yeshúa, que es Uno contigo y con el Ruaj Hakodesh, Amén.

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj, Ministerio Judío Mesiánico “Biblia
Toráh Viviente” Para Maestros, Traductores y Estudiantes:
https://torahviviente.com/

https://torahviviente.com/

