
| 1

 Listen to this article

Bereshit -Génesis 8:10-16 (Yaakov cruza las manos al bendecir a Efraín y Menashe.)
Haftaráh: Ezequiel 37:15-28 (La unificación de los dos reinos).
Brit Hadasháh: Romanos 9:6-13 (La elección divina más allá de la primogenitura).

Shalom a todos, amados del Reino. Que la gracia y la paz de nuestro Adon Yeshúa
HaMashíaj, el Rey de Israel y Redentor del mundo, sean multiplicadas en sus vidas.
Nos adentramos hoy en las profundidades de la Parashá Vayejí, específicamente en
la Segunda Aliyáh, un pasaje donde el tiempo parece detenerse y el velo profético
se rasga para mostrarnos el plan de redención a través de la bendición de los nietos,
Efraím y Menashé. Aquí, en el lecho de un patriarca anciano, vemos la sombra del
Madero y la promesa de una descendencia multitudinaria que llenaría la tierra.
Bienvenidos a este estudio profundo de la Toráh, desde la perspectiva del Reino de
Yeshúa.

Punto 1. Hebreo original

Esta sección cubre Bereshit (Génesis) 48:10-16. La escena es íntima y
proféticamente cargada. Yisra’el (Ya’akov), con sus ojos físicos atenuados pero sus
ojos espirituales abiertos, realiza un acto de adopción y bendición que definirá el
futuro de las Doce Tribus.

Texto Hebreo-Español

Texto Hebreo (BHS) Fonética Tiberiana Traducción Palabra por
Palabra

וְעֵינֵי יִשְׂרָאֵל Ve-einei Yisra’el Y-ojos-de Yisra’el
כָּבְדוּ מִזֹּקֶן kavedu mi-zoqen pesados-estaban por-vejez
לֹא יוּכַל לִרְאוֹת lo yukhal lir’ot no podía ver
וַיַּגֵּשׁ אֹתָם אֵלָיו va-yaggesh otam elav y-acercó a-ellos a-él
וַיִּשַּׁק לָהֶם va-yishaq lahem y-besó a-ellos
וַיְחַבֵּק לָהֶם va-yehabbeq lahem y-abrazó a-ellos
וַיֹּאמֶר יִשְׂרָאֵל va-yomer Yisra’el Y-dijo Yisra’el
אֶל־יוֹסֵף el-Yosef a-Yosef



| 2

Texto Hebreo (BHS) Fonética Tiberiana Traducción Palabra por
Palabra

רְאֹה פָנֶיךָ re’oh faneykha ver rostro-tuyo
לֹא פִלָּלְתִּי lo fillalti no esperaba-yo
וְהִנֵּה הֶרְאָה אֹתִי ve-hinneh her’ah oti y-he-aquí ha-mostrado a-mí
אֱלֹהִים גַּם
אֶת־זַרְעֶךָ Elohim gam et-zar’ekha Elohim también a-semilla-tuya

וַיּוֹצֵא יוֹסֵף אֹתָם va-yotze Yosef otam Y-sacó Yosef a-ellos
מֵעִם בִּרְכָּיו me-im birkav de-con rodillas-su
וַיִּשְׁתַּחוּ לְאַפָּיו
אָרְצָה

va-yishtachu le-appav
artzah

y-se-postró sobre-rostro-su a-
tierra

וַיִּקַּח יוֹסֵף va-yiqqach Yosef Y-tomó Yosef
אֶת־שְׁנֵיהֶם et-sheneihem a-ambos-ellos
אֶת־אֶפְרַיִם בִּימִינוֹ et-Efrayim bi-ymino a-Efraím en-derecha-su
מִשְּׂמֹאל יִשְׂרָאֵל mi-smol Yisra’el de-izquierda-de Yisra’el
וְאֶת־מְנַשֶּׁה
בִשְׂמֹאלוֹ

ve-et-Menasheh bi-
smolo y-a-Menashé en-izquierda-su

מִימִין יִשְׂרָאֵל mi-ymin Yisra’el de-derecha-de Yisra’el
וַיַּגֵּשׁ אֵלָיו va-yaggesh elav y-acercó a-él
וַיִּשְׁלַח יִשְׂרָאֵל va-yishlach Yisra’el Y-extendió Yisra’el
אֶת־יְמִינוֹ et-yemino a-derecha-su
וַיָּשֶׁת עַל־רֹאשׁ
אֶפְרַיִם

va-yashet al-rosh
Efrayim y-puso sobre-cabeza-de Efraím

וְהוּא הַצָּעִיר ve-hu ha-tza’ir y-él el-menor
וְאֶת־שְׂמֹאלוֹ ve-et-smolo y-a-izquierda-su
עַל־רֹאשׁ מְנַשֶּׁה al-rosh Menasheh sobre-cabeza-de Menashé
שִׂכֵּל אֶת־יָדָיו sikkel et-yadayv cruzó a-manos-sus

כִּי מְנַשֶּׁה הַבְּכוֹר ki Menasheh ha-bekhor porque Menashé [era] el-
primogénito

וַיְבָרֶךְ אֶת־יוֹסֵף va-yevarekh et-Yosef Y-bendijo a-Yosef
וַיֹּאמַר va-yomar y-dijo
הָאֱלֹהִים אֲשֶׁר ha-Elohim asher el-Elohim quien
הִתְהַלְּכוּ אֲבֹתַי
לְפָנָיו

hithallekhu avotay le-
fanav

caminaron padres-míos ante-
rostro-su

אַבְרָהָם וְיִצְחָק Avraham ve-Yitzchaq Avraham e-Yitzjaq
הָאֱלֹהִים הָרֹעֶה אֹתִי ha-Elohim ha-ro’eh oti el-Elohim el-que-pastorea a-mí
מֵעוֹדִי עַד־הַיּוֹם
הַזֶּה

me-odi ad-ha-yom ha-
zeh

desde-existencia-mía hasta-el-
día el-éste



| 3

Texto Hebreo (BHS) Fonética Tiberiana Traducción Palabra por
Palabra

הַמַּלְאָךְ הַגֹּאֵל
אֹתִי ha-Malakh ha-goel oti el-Malaj [Ángel] el-que-redime

a-mí
מִכָּל־רָע mi-kol-ra de-todo-mal
יְבָרֵךְ אֶת־הַנְּעָרִים yevarekh et-ha-ne’arim bendiga a-los-jóvenes

וְיִקָּרֵא בָהֶם שְׁמִי ve-yiqqare vahem shemi y-sea-llamado en-ellos nombre-
mío

וְשֵׁם אֲבֹתַי ve-shem avotay y-nombre-de padres-míos
אַבְרָהָם וְיִצְחָק Avraham ve-Yitzchaq Avraham e-Yitzjaq

וְיִדְגּוּ לָרֹב ve-yidgu la-rov y-multipliquen como-peces a-
multitud

בְּקֶרֶב הָאָרֶץ be-qerev ha-aretz en-medio-de la-tierra

Traducción Literal al Español

“Y los ojos de Yisra’el estaban pesados por la vejez, no podía ver. Y los
acercó [Yosef] a él, y él los besó y los abrazó. Y dijo Yisra’el a Yosef: ‘Ver tu
rostro no esperaba yo, y he aquí, me ha mostrado Elohim también a tu
descendencia’. Y los sacó Yosef de entre sus rodillas, y se postró sobre su
rostro a tierra. Y tomó Yosef a ambos, a Efraím en su derecha (a la
izquierda de Yisra’el), y a Menashé en su izquierda (a la derecha de
Yisra’el), y los acercó a él. Y extendió Yisra’el su derecha y la puso sobre la
cabeza de Efraím, y él era el menor, y su izquierda sobre la cabeza de
Menashé; cruzó sus manos (intencionadamente), aunque Menashé era el
primogénito. Y bendijo a Yosef y dijo: ‘El Elohim ante cuyo rostro
caminaron mis padres Avraham e Yitzjaq, el Elohim que me ha pastoreado
desde mi existencia hasta este día, el Malaj que me redime de todo mal,
bendiga a estos jóvenes; y sea llamado en ellos mi nombre y el nombre de
mis padres Avraham e Yitzjaq, y se multipliquen como peces en multitud en
medio de la tierra’.”

Comentario Mesiánico de la porción de la Toráh

Este pasaje es una joya cristológica (mesiánica) oculta en el Tanakh. Observamos dos
elementos cruciales. Primero, el acto físico de Yisra’el: שִׂכֵּל אֶת־יָדָיו (Sikel et-
yadayv), “cruzó sus manos”. La palabra Sikel implica sabiduría, intención; no fue un
error senil. Al cruzar sus manos, formó la letra hebrea antigua Tav (que tenía forma
de cruz o equis), prefigurando que la bendición de la primogenitura y la plenitud de
las naciones vendría a través de la obra de la Cruz del Mesías Yeshúa.



| 4

Segundo, la invocación de la bendición en el verso 16 es teológicamente explosiva.
Yisra’el invoca a “El Elohim…” y paralelamente a “El Malaj HaGoel” (El Ángel
Redentor). Gramaticalmente, el verbo “bendiga” (yevarekh) está en singular. Esto
indica que para Ya’akov, el Elohim de sus padres y el Ángel que lo redimió son
Una misma Esencia Divina. Este Malaj no es un ángel creado, sino el Ángel de
Adonái, la manifestación pre-encarnada de Yeshúa HaMashíaj, quien es el único que
puede redimir de “todo mal”.

Punto 2. Haftaráh

Lectura: Yejezqel (Ezequiel) 37:15-28.

Esta porción profética describe el acto simbólico de unir dos palos (maderas) para
representar la reunificación de la Casa de Yehudá y la Casa de Efraím (Yisra’el).

Texto Interlineal Anotado Hebreo-Español (Selección vv. 16-17, 19)

Texto Hebreo Fonética Tiberiana Traducción Palabra por
Palabra

קַח־לְךָ עֵץ אֶחָד qach-lekha etz echad toma-para-ti madero uno
וּכְתֹב עָלָיו u-khtov alav y-escribe sobre-él
לִיהוּדָה li-Yhudah para-Yehudá
וְלִבְנֵי יִשְׂרָאֵל
חֲבֵרָו

ve-livnei Yisra’el
chaverav

y-para-hijos-de Yisra’el
compañeros-su

וּלְקַח עֵץ אֶחָד u-leqach etz echad y-toma madero uno
וּכְתֹב עָלָיו u-khtov alav y-escribe sobre-él
לְיוֹסֵף עֵץ אֶפְרַיִם le-Yosef etz Efrayim para-Yosef madero-de Efraím
וְכָל־בֵּית יִשְׂרָאֵל
חֲבֵרָו

ve-khol-beit Yisra’el
chaverav

y-toda-casa-de Yisra’el
compañeros-su

וְקָרַב אֹתָם אֶחָד
אֶל־אֶחָד

ve-qarev otam echad el-
echad y-acerca a-ellos uno a-uno

לְעֵץ אֶחָד le-etz echad para-madero uno
וְהָיוּ לַאֲחָדִים
בְּיָדֶךָ

ve-hayu la-ahadim be-
yadekha y-serán por-unos en-mano-tuya

Comentario Mesiánico y Conexión

La conexión con la Parashá es asombrosa y directa. En Génesis 48, Ya’akov adopta a
Efraím y Menashé, elevándolos al estatus de tribus y profetizando que Efraím se



| 5

convertiría en Melo HaGoyim (plenitud de naciones). En la Haftaráh, Yejezqel
profetiza el retorno de ese Efraím disperso entre las naciones.

La “madera” o “palo” (Etz) en la mano del profeta simboliza la autoridad y la
identidad. Al unirlos, Adonái declara que la división causada después de Salomón
será sanada. Yeshúa HaMashíaj es el Rey mencionado en el verso 24 (“Y mi siervo
David será rey sobre ellos”), quien reúne a las ovejas perdidas de la Casa de Israel
(Efraím) y las une con la Casa de Yehudá en un solo rebaño bajo un solo Pastor (Juan
10:16).

Aplicación Espiritual

Hoy vivimos el cumplimiento inicial de esta profecía. Creyentes de todas las naciones
están despertando a su identidad en el Mesías, siendo injertados en el olivo natural
(Israel), cumpliendo el destino profético de Efraím de volver a casa, no por
genealogía física comprobable hoy día, sino por la fe en la Sangre del Mesías que nos
hace “conciudadanos de los santos” (Efesios 2:19).

Punto 3. Brit Hadasháh

Lectura: Romanos 9:6-13.

El Rav Shaúl (Pablo) explica la soberanía de la elección divina, usando los ejemplos
de Yitzjaq e Yishma’el, y de Ya’akov y Esav.

Texto (Peshitta)

Texto Arameo Fonética Siríaca Traducción Palabra por
Palabra

לא הֲוָא דֵין la hawa dein No es sin-embargo
מֵפָּל נְפַלַת מֵלְתֵה
דַאלָהָא

mepal nefalat melteh
d’Alaha

[que]-cayó cayó Palabra de-
Elohim

לא הֲוָא גֵיר כֻּלהוֹן la hawa geir kulhon no es porque todos-ellos
דמֵן אִיסרָאֵל
אִיתַיהוֹן d’men Israel itayhon que-de Israel son-ellos

אִיסרָאֵל Israel Israel
אפלא מֵטוּל דזַרעֵה afla metul d’zar’eh ni por [ser] semilla-su
אִנוֹן דאַברָהָם inon d’Avraham son-ellos de-Avraham
כֻּלהוֹן בנַיָא kulhon bnaya todos-ellos hijos
אֵלָא אֶתאמַר ela etemar sino [fue] dicho



| 6

Texto Arameo Fonética Siríaca Traducción Palabra por
Palabra

דבִיצחָק נܶתקרֵא לָך
זַרעָא

d’bYitzjaq netqre lach
zar’a

que-en-Yitzjaq será-llamada a-ti
semilla

Comentarios Exhaustivos y Conexión

Conexión con Toráh y Haftaráh:

El Rav Shaúl argumenta que la descendencia física no garantiza la herencia de la
promesa; es la elección divina. Así como Ya’akov eligió a Efraím (el menor) sobre
Menashé (el mayor) en nuestra Parashá, y como Elohim amó a Ya’akov sobre Esav
antes de que nacieran, la redención opera por gracia y elección soberana. La
“Palabra de Elohim” (Melteh d’Alaha en arameo) no ha fallado, porque la promesa
siempre fue para el remanente fiel.

Reflexión Mesiánica y Divinidad:

El término arameo Melteh (Su Palabra) resuena con el concepto del Memra en los
Targumim. Yeshúa es esa Palabra Viviente que garantiza la promesa. La elección de
Efraím (gentiles injertados) sobre el orden natural muestra que en el Reino de
Yeshúa, “los postreros serán los primeros”. La divinidad de Yeshúa se manifiesta
aquí como el Autor de la Elección; Él es la Semilla (Zera) por excelencia a través de
la cual toda la promesa se cumple. Sin Yeshúa, no hay Israel espiritual ni acceso al
Padre.

Punto 4. Contexto Histórico y Cultural

Para entender la magnitud de Génesis 48, debemos transportarnos al Egipto de la
Dinastía XII o los tiempos de los Hicsos.

Ritual de Adopción sobre las Rodillas: Cuando el texto dice “Y los sacó José1.
de entre sus rodillas” (v. 12), alude a un antiguo rito legal de adopción. Colocar
a los niños sobre las rodillas del abuelo significaba que eran reconocidos como
hijos directos, con derechos plenos de herencia. Ya’akov no solo los bendice; los
eleva al estatus de patriarcas tribales, reemplazando la porción doble que le
correspondía a Yosef (como primogénito por mérito) a través de dos tribus
distintas.
Derecha vs. Izquierda: En el antiguo Oriente Próximo, la mano derecha2.
(Yamin) representaba autoridad, fuerza y la porción doble. La izquierda (Smol)
era secundaria. El cruce de manos de Ya’akov fue un escándalo cultural para



| 7

Yosef, quien estaba profundamente inmerso en la etiqueta cortesana egipcia y
hebrea.
Ceguera Patriarcal: Al igual que Yitzjaq bendijo a Ya’akov en su ceguera, aquí3.
Ya’akov bendice en su ceguera, pero con una diferencia crucial: Ya’akov tiene
visión espiritual (Ruaj HaKodesh) clara. Él sabe exactamente quién es
quién.

Punto 5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas

Comentarios Rabínicos:

Rashi comenta sobre el verso “sé que mi hijo” (v. 19), explicando que Ya’akov
preveía que de Menashé saldría Gedeón, pero de Efraím saldría Yehoshúa bin
Nun (Josué), quien introduciría al pueblo a la Tierra y enseñaría la Toráh a
Israel. La grandeza espiritual supera a la temporal.
Targum Onkelos: Traduce “El Ángel que me redime” parafraseando que es la
Palabra de Adonái quien le ha salvado, evitando antropomorfismos directos pero
confirmando la intervención divina directa.

Comentario Judío Mesiánico:

La teología del Segundo Templo y los escritos nazarenos ven en la figura de Efraím
un misterio. Efraím representa a aquellos que se “gentilizaron” pero que serían
recuperados en los últimos tiempos.

El cruce de manos (Sikel) es visto por los primeros creyentes como una “señal” (Ot).
¿Qué señal? La señal de la redención final. No es casualidad que la bendición que
imparte vida y multiplicidad se dé bajo la sombra de unos brazos cruzados, evocando
el madero donde el Mesías extendería sus brazos para unir a los dos pueblos (Judíos
y Gentiles) en un solo cuerpo (Efesios 2:16).

Punto 6. Análisis Profundo de la Aliyáh

En esta Aliyáh, Ya’akov ejerce su oficio de Profeta más que en cualquier otro
momento.

El verso 15 dice: “El Elohim ante quien caminaron mis padres… El Elohim que me
pastorea… El Ángel que me redime”.



| 8

Esta estructura triple es fascinante.

Elohim de la Historia: El Dios de Avraham e Yitzjaq (El Padre, la fuente del1.
Pacto).
Elohim del Presente/Cuidado: “El que me pastorea” (HaRo’eh). Esto evoca al2.
Buen Pastor.
El Ángel Redentor: La manifestación tangible de la salvación en situaciones de3.
angustia.Ya’akov está identificando la complejidad de la Unidad de Elohim
(Ejad). No son tres dioses, sino Una Esencia que se manifiesta como Padre,
Pastor y Redentor.Además, la bendición “que se multipliquen como peces”
(Vayidgu) usa una raíz rara relacionada con Dag (pez). Los peces no tienen
párpados, sus ojos están siempre abiertos (símbolo de la providencia divina) y
viven ocultos bajo el agua (protegidos del mal de ojo). Así sería la descendencia
de Efraím: multitudinaria, a veces invisible a los ojos del mundo, pero prolífica
bajo la gracia.

Punto 7. Tema Más Relevante de la Aliyáh

El tema central es la Primogenitura por Gracia y la Restauración.

La Toráh rompe constantemente la tradición humana de la primogenitura natural:
Abel sobre Caín, Yitzjaq sobre Yishma’el, Ya’akov sobre Esav, Yosef sobre Reubén, y
ahora Efraím sobre Menashé.

Conexión con Moedim:

Esto se conecta con Yom Kippur y Pesaj. En Pesaj, es la sangre del Cordero la que
redime a los primogénitos. En Yom Kippur, el Sumo Sacerdote realiza expiación para
purificar y restaurar. Yeshúa, nuestro Sumo Sacerdote, reordena el destino del
mundo. Él escoge lo vil y menospreciado del mundo (lo “menor”) para avergonzar a
lo sabio (1 Corintios 1:27). Efraím representa a los creyentes de las naciones que,
aunque llegaron “después” al pacto, reciben la plenitud de la bendición de la mano
derecha de Elohim mediante Yeshúa.

Punto 8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah

El Malaj HaGoel (El Ángel Redentor):

Génesis 48:16 es uno de los textos prueba más fuertes de la pre-existencia del



| 9

Mesías en la Toráh. Ya’akov no pediría que un ángel creado (un ser limitado)
bendijera a sus nietos con el poder divino de la multiplicación y la protección “de
todo mal”. Solo Elohim puede hacer eso. Por tanto, este Ángel es Divino. Yeshúa es el
Goel (Redentor Parente) que nos compró de la esclavitud.

Tipología de las Manos Cruzadas:

La imposición de manos transfiere identidad y poder. Al cruzar las manos, Ya’akov
forma un quiasma visual. La derecha (Misericordia/Yeshúa) va sobre el
indigno/menor (nosotros/Efraím), y la izquierda (Juicio/Rigor) sobre el primogénito
natural. En el Madero, Yeshúa (el Primogénito de la creación) tomó el juicio
(izquierda) para que nosotros recibiéramos la justicia de Elohim (derecha). ¡Es el
intercambio divino!

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apócrifos

Midrash Tanjuma, Vayejí 6: Explica que cuando Yosef quiso mover las manos
de su padre, Ya’akov le respondió: “No creas que mis ojos están ciegos al
espíritu de profecía. Sé que Menashé es grande… pero de Efraím saldrá uno
que detendrá el sol (Josué) y otro que será ungido rey sobre Israel (Jeroboam,
aunque este se desvió, la potencialidad de realeza estaba allí)”.
Zohar (1:228b): Discute el verso “El Ángel que me redime”, identificándolo
con la Shejiná que acompaña al hombre en el exilio. Desde una perspectiva
mesiánica, Yeshúa es la Shejiná corporalmente (Colosenses 2:9).
Libro de los Jubileos (Apócrifo): Menciona que Yitzjaq también bendijo a
Leví y a Yehudá de manera especial, estableciendo el sacerdocio y la realeza.
Aquí Ya’akov consolida la promesa de la multitud de naciones sobre Efraím, un
tema recurrente en la literatura del Segundo Templo sobre la expansión de
Israel.

Punto 10. Mandamientos Encontrados o principios y valores

Aunque esta sección es narrativa, extraemos principios (Mitzvot morales) vitales
para el Brit Hadasháh:

Birkat Banim (Bendición de los Hijos): Se establece la costumbre de1.
bendecir a los hijos en Shabat diciendo: “Que Elohim te haga como a Efraím y a
Menashé”. ¿Por qué ellos? Porque fueron los primeros hermanos en la Biblia
que no se pelearon ni se tuvieron envidia, a pesar de la inversión de la



| 10

bendición.
Discernimiento Espiritual sobre Lógica Humana: Yosef operaba por lógica2.
(el mayor va primero); Ya’akov operaba por Ruaj (Elohim elige al menor).
Debemos aprender a ver a las personas no por su rango social o antigüedad,
sino por su llamado divino.
Honrar a los Padres: Yosef se humilla ante su padre (v. 12), a pesar de ser el3.
virrey de Egipto. El respeto a la autoridad patriarcal es fundamental.

Punto 11. Preguntas de Reflexión

¿Por qué crees que Ya’akov sintió la necesidad de cruzar sus manos en lugar de1.
simplemente pedir a los jóvenes que cambiaran de lugar? ¿Qué importancia
tiene el acto físico en la profecía?
¿Cómo cambia tu perspectiva sobre Yeshúa al leer que Ya’akov lo identificó2.
como “El Ángel” al mismo nivel que “El Elohim de sus padres”?
Efraím y Menashé nacieron y crecieron en Egipto, rodeados de paganismo, pero3.
se mantuvieron fieles. ¿Cómo podemos aplicar esto a la crianza de nuestros
hijos en el mundo moderno?
La bendición de “multiplicarse como peces” implica protección contra el “mal4.
de ojo” (envidia). ¿Cómo la cobertura del Mesías nos protege hoy de las
influencias espirituales malignas?
Si Efraím representa la “plenitud de los gentiles” (Romanos 11:25), ¿cuál es5.
nuestra responsabilidad como creyentes mesiánicos hacia la Casa de Yehudá
hoy en día?

Punto 12. Resumen de la Aliyáh

En esta Segunda Aliyáh de Vayejí, vemos el triunfo de la fe sobre la biología. Ya’akov,
débil físicamente pero gigante en espíritu, adopta legalmente a los dos hijos de
Yosef, Efraím y Menashé, elevándolos al estatus de tribus de Israel. Rechaza la
corrección de Yosef y, guiado por el Ruaj HaKodesh, cruza sus manos para otorgar la
bendición principal al menor, Efraím, profetizando que su descendencia llenaría las
naciones. Finalmente, invoca al Dios de sus padres y al Ángel Redentor (Yeshúa pre-
encarnado) para que proteja y multiplique a los muchachos, estableciendo el modelo
de bendición para todas las generaciones futuras de Israel.



| 11

Punto 13. Tefiláh de la Aliyáh

Abba Kadosh, Padre de nuestro Adón Yeshúa HaMashíaj. Te damos gracias por la
revelación de Tu Palabra. Así como Ya’akov cruzó sus manos para bendecir a Efraím
y Menashé, te pedimos que la obra redentora del Madero sea efectiva en nuestras
vidas y en la de nuestros hijos. Oh Malaj HaGoel, Ángel que nos redime de todo mal,
extiende Tu protección sobre nuestros hogares. Que seamos contados dignos de ser
llamados por Tu Nombre y parte de la plenitud de Israel. Danos ojos espirituales
para discernir Tu voluntad más allá de las apariencias humanas y la sabiduría para
bendecir a las futuras generaciones. En el Nombre que es sobre todo nombre,
Yeshúa HaMashíaj. Amén.

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj, Ministerio Judío Mesiánico “Biblia Toráh
Viviente” Para Maestros, Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

https://torahviviente.com

