
| 1

 Listen to this article

Génesis 47:28-48:9
1 Reyes 2:1-12 (David da instrucciones a Salomón antes de morir)
Hebreos 11:21 (La bendición de Yaakov a los hijos de Yosef)

¡Shalom a todos en el amor inmutable del Reino de Yeshúa haMashíaj!

Bienvenidos a este espacio de profundidad y revelación. Soy su compañero de
estudio, y para mí es un privilegio inmenso adentrarnos juntos en la riqueza de la
Toráh. Hoy nos sumergimos en la Parashá Vayechi, la última del libro de Bereshit
(Génesis). Honestamente, hay una belleza nostálgica y poderosa en esta porción; es
el cierre de una era patriarcal y el puente hacia la formación nacional de Israel. Pero
más allá de la historia, aquí late el corazón del redentor. Al estudiar esto, uno no
puede dejar de ver cómo la vida, la muerte y la esperanza de resurrección se
entrelazan perfectamente en la persona de Yeshúa. Vamos a excavar hondo, sin
prisa, buscando esos tesoros escondidos que el Ruaj haKodesh ha preservado para
nosotros.

Punto 1. Bereshit/Génesis 47:28 – 48:9

A continuación, presento el análisis del texto hebreo de la Aliyáh 1
(Bereshit/Génesis 47:28 – 48:9). He procurado mantener la máxima fidelidad al
Texto.

Comentario Preliminar: Esta sección comienza con lo que se conoce como una
Parashá Setumá (una sección cerrada), ya que en el rollo de la Toráh no hay el
espacio habitual de separación entre la parashá anterior y esta. Los sabios sugieren
que esto indica cómo los ojos y el corazón de Ya’aqov se “cerraron” a las angustias
de la esclavitud futura para enfocarse en la esperanza mesiánica, o cómo la luz de la
profecía estaba a punto de ocultarse.

Texto Hebreo-Español (Bereshit 47:28-31)

Texto Hebreo Fonética Tiberiana Traducción Palabra por
Palabra



| 2

Texto Hebreo Fonética Tiberiana Traducción Palabra por
Palabra

וַיְחִי יַעֲקֹב Va-yḥi Yaʿaqov Y vivió Ya’aqov

בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם be-ʾerets Mitsrayim en tierra de [Egipto]
Mitsrayim

שְׁבַע עֶשְׂרֵה שָׁנָה shevaʿ ʿesreh shanah siete diez [diecisiete] años

וַיְהִי יְמֵי־יַעֲקֹב va-yhi yemei-Yaʿaqov y fueron los días de
Ya’aqov

שְׁנֵי חַיָּיו shenei ḥayyav los años de su vida
שֶׁבַע שָׁנִים shevaʿ shanim siete años
וְאַרְבָּעִים וּמְאַת
שָׁנָה

ve-ʾarbaʿim u-meʾat
shanah

y cuarenta y cien años
[147 años]

וַיִּקְרְבוּ
יְמֵי־יִשְׂרָאֵל va-yiqrevu yemei-Yisraʾel Y se acercaron los días de

Yisra’el
לָמוּת la-mut para morir
וַיִּקְרָא לִבְנוֹ לְיוֹסֵף va-yiqraʾ li-vno le-Yosef y llamó a su hijo, a Yosef
וַיֹּאמֶר לוֹ va-yomer lo y dijo a él
אִם־נָא מָצָאתִי חֵן ʾim-naʾ matsaʾti ḥen Si ahora he hallado gracia
בְּעֵינֶיךָ be-ʿeinekha en tus ojos
שִׂים־נָא יָדְךָ sim-naʾ yadekha por favor pon tu mano
תַּחַת יְרֵכִי taḥat yerekhi debajo de mi muslo
וְעָשִׂיתָ עִמָּדִי ve-ʿasita ʿimmadi y harás conmigo
חֶסֶד וֱאֱמֶת ḥesed ve-ʾemet bondad y verdad

אַל־נָא תִקְבְּרֵנִי ʾal-naʾ tiqbereni no, por favor, me
entierres

בְּמִצְרָיִם be-Mitsrayim en [Egipto] Mitsrayim

Traducción Literal (Bereshit 47:28 – 48:9):

47:28 Y vivió Ya’aqov en la tierra de Mitsrayim diecisiete años; y fueron los días de
Ya’aqov, los años de su vida, ciento cuarenta y siete años.

47:29 Y se acercaron los días de Yisra’el para morir, y llamó a su hijo, a Yosef, y le
dijo: “Si he hallado ahora gracia en tus ojos, pon, te ruego, tu mano debajo de mi
muslo, y harás conmigo bondad y verdad (jésed ve’emet); no me entierres, te ruego,
en Mitsrayim.

47:30 Sino que dormiré con mis padres, y me llevarás de Mitsrayim y me enterrarás
en el sepulcro de ellos.” Y él respondió: “Yo haré conforme a tu palabra.”



| 3

47:31 Y él dijo: “Júramelo.” Y él le juró. Y se inclinó Yisra’el sobre la cabecera de la
cama.

48:1 Y sucedió después de estas cosas, que se dijo a Yosef: “He aquí, tu padre está
enfermo.” Y él tomó a sus dos hijos consigo, a Menashé y a Efraím.

48:2 Y se le informó a Ya’aqov, diciendo: “He aquí tu hijo Yosef viene a ti.” Y se
esforzó Yisra’el, y se sentó sobre la cama.

48:3 Y dijo Ya’aqov a Yosef: “El Shadai (El Todopoderoso) se me apareció en Luz, en
la tierra de Kena’an, y me bendijo,

48:4 y me dijo: ‘He aquí yo te haré fructificar y te multiplicaré, y te pondré por
congregación de pueblos; y daré esta tierra a tu descendencia después de ti por
posesión perpetua.’

48:5 Y ahora, tus dos hijos que te nacieron en la tierra de Mitsrayim, antes que yo
viniese a ti a Mitsrayim, míos son; Efraím y Menashé, como Reuvén y Shimón, serán
míos.

48:6 Y tu descendencia que engendrares después de ellos, será tuya; por el nombre
de sus hermanos serán llamados en su heredad.

48:7 Y yo, cuando venía de Padán, se me murió Rajel en la tierra de Kena’an, en el
camino, faltando todavía un tramo de tierra para llegar a Efrat; y la sepulté allí en el
camino de Efrat, que es Beit-Lejem.”

48:8 Y vio Yisra’el a los hijos de Yosef, y dijo: “¿Quiénes son estos?”

48:9 Y respondió Yosef a su padre: “Son mis hijos, que me ha dado Elohím aquí.” Y él
dijo: “Acércalos ahora a mí, y los bendeciré.”

Comentario Mesiánico de la Toráh:

El acto de poner la mano “bajo el muslo” es un eufemismo para tocar la zona del
pacto de la circuncisión (Brit Milá), la señal del pacto abrahámico. Ya’aqov exige
Jésed ve’Emet (Bondad y Verdad). Esta frase es crucial. Rashi explica que la
“bondad” hecha con los muertos es la “bondad verdadera”, porque no se espera
reciprocidad. En Mashíaj, vemos el Jésed ve’Emet perfecto: Yeshúa murió por
nosotros sin que nosotros pudiéramos pagarle, una bondad pura y verdadera.
Además, la insistencia de no ser enterrado en Mitsrayim refleja la esperanza en la
resurrección que ocurrirá en la Tierra Prometida, anticipando el Reino Milenial
donde Yeshúa reinará desde Tziyon.



| 4

Punto 2. Haftaráh

Pasaje: 1 Melajim (Reyes) 2:1-4 (Selección del 2:1-12)

Texto Hebreo-Español

Texto Hebreo Fonética Tiberiana Traducción Palabra por
Palabra

וַיִּקְרְבוּ יְמֵי־דָוִד va-yiqrevu yemei-David Y se acercaron los días de
David

לָמוּת la-mut para morir
וַיְצַו אֶת־שְׁלֹמֹה va-ytsav ʾet-Shelomoh y ordenó a Shlomoh
בְנוֹ לֵאמֹר veno leʾmor su hijo, diciendo
אָנֹכִי הֹלֵךְ ʾanokhi holekh Yo voy [estoy yendo]
בְּדֶרֶךְ כָּל־הָאָרֶץ be-derekh kol-ha-ʾarets por el camino de toda la tierra
וְחָזַקְתָּ ve-ḥazaqta y esfuérzate
וְהָיִיתָ לְאִישׁ ve-hayita le-ʾish y sé un hombre

Comentario Mesiánico:

La conexión es innegable y vibrante. Así como la Parashá comienza con “Y se
acercaron los días de Yisra’el para morir”, la Haftaráh inicia con “Y se acercaron los
días de David para morir”. Ambos, patriarca y rey, aseguran la sucesión y la fidelidad
al Pacto antes de partir.

David instruye a Shlomoh (Salomón) a guardar los mandatos de Adonái. Aquí vemos
un patrón: la muerte de los justos no es un final, sino una transmisión de autoridad y
promesa. Shlomoh, hijo de David, es un tipo (sombra) de Yeshúa, el Hijo de David,
quien establecería el Reino eterno. Sin embargo, mientras Shlomoh eventualmente
falló, Yeshúa haMashíaj cumplió perfectamente la instrucción de “guardar la
ordenanza de Adonái” hasta la muerte, y muerte de madero.

Aplicación Espiritual:

Para nosotros hoy, esto resalta la importancia de dejar un legado espiritual. No se
trata solo de herencia material, sino de instruir a la siguiente generación en los
caminos de la Toráh y la fe en Yeshúa. Nos recuerda que nuestra vida es una carrera
de relevos; debemos correr bien nuestro tramo para entregar el testimonio intacto.



| 5

Punto 3. Brit Hadasháh

Pasaje: Ivrim (Hebreos) 11:21

Fuente: Arameo Peshita

Texto Arameo Fonética Siríaca Traducción Palabra por Palabra
ܒ݁ܗܰܝܡܳܢܽܘܬ݂ܳܐ b-haymanuta Por la fe
ܝܰܥܩܽܘܒ݂ Yaʿqub Jacob
ܟ݁ܰܕ݂ kad cuando
ܡܳܐܶܬ݂ maʾet moría
ܠܟ݂ܽܠ l-khul a cada uno
ܚܰܕ݂ ḥad uno
ܡܶܢ men de
ܒ݁ܢܰܝ b-nay los hijos de
ܝܰܘܣܶܦ݂ Yawsef José
ܒ݁ܰܪܶܟ݂ barekh bendijo
ܘܰܣܓ݂ܶܕ݂ wa-sged y adoró
ܥܰܠ ʿal sobre
ܪܺܝܫ rish la punta/cabeza
ܚܽܘܛܪܶܗ ḥuṭreh de su bastón

Comentario Exhaustivo:

El autor de Ivrim, escribiendo bajo la inspiración del Ruaj, selecciona este momento
específico de la vida de Ya’aqov como el pináculo de su fe (Haymanuta). Note que el
texto arameo dice wa-sged (y adoró). Ya’aqov, en su debilidad física, se apoya en su
bastón. Este bastón (juter) es significativo. Fue el bastón con el que cruzó el Yardén
(Jordán) solo y sin nada (Gén 32:10), y ahora es el símbolo de su viaje y la fidelidad
de Elohím.

Conexión con Toráh y Haftaráh:

La Toráh describe el acto físico (inclinarse en la cabecera), la Haftaráh describe la
instrucción de autoridad, y el Brit Hadasháh revela la intención del corazón:
Adoración y Fe profética. Ya’aqov bendice a los hijos de Yosef cruzando sus manos
(lo veremos en la próxima aliyáh, pero el contexto inicia aquí), profetizando que el
menor sería mayor, rompiendo las normas humanas para establecer la elección



| 6

soberana de Elohím, tal como Yeshúa rompe nuestros esquemas para darnos gracia.

Reflexión Mesiánica (La Divinidad de Yeshúa):

La adoración de Ya’aqov al final de sus días está dirigida al Elohím que lo ha
pastoreado (Gén 48:15). En el pensamiento del Brit Hadasháh, Yeshúa es el “Buen
Pastor”. Al inclinarse sobre el bastón, Ya’aqov reconoce que su sostén no fue su
propia fuerza, sino MarYah. Es vital entender que Yeshúa no es un segundo dios, sino
la manifestación visible de la esencia invisible de Elohím (Ejad). La fe de Ya’aqov
miraba hacia adelante, a la redención que vendría a través de la simiente, que es
Mashíaj.

Punto 4. Contexto Histórico y Cultural

Para entender Vayechi, debemos situarnos en el Egipto de la Dinastía XII o el
periodo de los Hicsos (según diversas cronologías). La tierra de Goshen era fértil,
ideal para pastores, pero abominable para la cultura egipcia urbana y agrícola.

Los egipcios tenían una obsesión con la muerte y el “Más Allá”, invirtiendo fortunas
en embalsamamiento y tumbas piramidales para asegurar la inmortalidad. En
contraste, Ya’aqov pide un entierro simple en la cueva de Majpelá. Esto es un acto de
contra-cultura. Rechaza la “inmortalidad” egipcia (preservación física mediante
momificación mágica) por la promesa del Pacto en Kena’an.

Qumrán y Textos Antiguos: En los Rollos del Mar Muerto y literatura relacionada
(como el Libro de los Jubileos o el Testamento de los Doce Patriarcas), se enfatiza
mucho la instrucción final de los padres. Se consideraba que las últimas palabras
tenían poder profético y legal irrevocable. La insistencia de Ya’aqov en un juramento
(shevuá) subraya la seriedad legal del asunto. No era solo un deseo sentimental; era
una instrucción vinculante para la nación naciente.

Punto 5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas

Comentarios Rabínicos:

Rashi comenta sobre “Y vivió Ya’aqov”: ¿Por qué esta parashá es cerrada
(setumá)? Porque tan pronto como falleció Ya’aqov, los ojos y el corazón de
Israel se cerraron debido a la angustia de la esclavitud que comenzaba a
gestarse. También, porque Ya’aqov quiso revelar el final de los tiempos (el Ketz)



| 7

a sus hijos, pero la Shejiná se apartó de él, cerrando esa visión.
Ba’al HaTurim nota que la gematría de Vayechi (וַיְחִי) es 34. Esto alude a
que Ya’aqov vivió 34 años de verdadera paz y gozo en conexión con Yosef: 17
años antes de que Yosef fuera vendido y 17 años en Egipto después de
reencontrarlo. ¡Qué simetría divina!

Comentario Judío Mesiánico:

La vida de Ya’aqov en Egipto (17 años) representa el periodo de la “Iglesia” o la
Kehilá entre las naciones. Israel está físicamente fuera de la tierra, pero
espiritualmente sostenido por Yosef (tipo de Yeshúa). Durante este tiempo, la familia
crece y se multiplica.

El término “el fin de los días” (Gén 49:1, anticipado aquí) es un código profético para
la Era Mesiánica. Ya’aqov entendía que la redención final no sería inmediata (salir de
Egipto), sino un evento lejano conectado con la venida del “Shiló” (el Mesías).

Anotaciones Gramaticales:

La palabra Emet (Verdad – אֱמֶת) está compuesta por la primera letra del alefato
(Álef), la del medio (Mem) y la última (Tav). Esto nos enseña que la verdad abarca el
principio, el medio y el fin. Yeshúa dice en Apocalipsis: “Yo soy el Álef y la Tav”. Él es
el Jésed ve’Emet encarnado.

Punto 6. Análisis Profundo de la Aliyáh

Esta Aliyáh prepara el escenario para la bendición. La enfermedad de Ya’aqov es la
primera mención explícita de “enfermedad antes de la muerte” en la Toráh
(vayéjele). Antes de esto, la gente simplemente moría o “era reunida”. Esto indica un
cambio dispensacional: la enfermedad como aviso para poner la casa en orden.

Yosef trae a sus dos hijos, Menashé y Efraím. Ya’aqov hace algo radical: los adopta.
Dice: “Tus dos hijos… míos son; como Reuvén y Shimón serán míos” (48:5). Esto
eleva a los nietos al estatus de patriarcas tribales. Por eso, en el reparto de la tierra,
no hay tribu de “José”, sino de Efraím y Menashé. Esto otorga a Yosef la doble
porción de la primogenitura, que fue quitada a Reuvén por su pecado.

Espiritualmente, esto nos habla de la adopción en la familia de Elohím. Nosotros, que
estábamos lejos (como Efraím y Menashé nacidos en Egipto, una cultura pagana),
somos adoptados por el Padre a través de los méritos de Yeshúa (Yosef) y hechos
herederos juntamente con los naturales.



| 8

Punto 7. Tema Más Relevante de la Aliyáh

Tema Central: La Esperanza de la Resurrección y la Identidad Pactual.

El tema no es la muerte de Ya’aqov, sino su enfoque en la vida futura (Vayechi). Al
rechazar la tumba egipcia, Ya’aqov declara que su destino final no está en el sistema
del mundo (Egipto), sino en la Tierra de la Promesa.

Conexión con los Moedim:

Este tema resuena poderosamente con Pésaj (Pascua). Pésaj es la salida de la muerte
(Egipto) hacia la vida (Tierra Prometida). Ya’aqov está viviendo su propio “Pésaj”
personal. Su cuerpo muere, pero él “pasa” a la esperanza de la redención.

Yeshúa, nuestro Cordero de Pésaj, garantizó que, aunque muramos, viviremos. La
instrucción de Ya’aqov conecta con la enseñanza de Yeshúa: “El que cree en mí,
aunque esté muerto, vivirá” (Yojanán 11:25). La tumba vacía de Yeshúa es la
garantía de que la petición de Ya’aqov (ser llevado a la tierra) tiene un cumplimiento
eterno en la resurrección de los justos.

Punto 8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah

Tipologías y Sombras (Tzelalim):

Yosef como el Gobernante Sufriente: Yosef tiene todo el poder en Egipto,1.
pero su corazón está sometido a la voluntad de su padre. Yeshúa, a quien se le
ha dado toda autoridad en el cielo y en la tierra, se somete al Padre para
cumplir la redención.
La Adopción de los Hijos: Ya’aqov adopta a Efraím y Menashé. Esto es un2.
Tavnit (patrón) de cómo los gentiles creyentes son injertados en el olivo de
Israel. No reemplazan a Israel, sino que se convierten en hijos legítimos a través
de la conexión con el Hijo Amado (Yosef/Yeshúa).
El Juramento: La insistencia en el juramento apunta a la certeza de las3.
promesas de Elohím en Mashíaj. “Porque todas las promesas de Elohím son en
él Sí, y en él Amén” (2 Corintios 1:20).

Cumplimiento en el Brit Hadasháh:

En el Brit Hadasháh, vemos que Yeshúa es aquel que nos saca de nuestro “Egipto”



| 9

espiritual. Él promete llevarnos a la casa del Padre (“En la casa de mi Padre muchas
moradas hay… voy, pues, a preparar lugar para vosotros”). La petición de Ya’aqov de
ser llevado a casa es cumplida espiritualmente por Yeshúa, quien nos toma de este
mundo y nos traslada al Reino de su luz admirable.

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apócrifos

Targum Onkelos: En Génesis 48:7, donde el hebreo dice “se me murió Rajel”,
el Targum añade una matiz de dolor personal profundo, traduciendo con un
sentido de “falleció para mi pesar”. Esto resalta el luto no resuelto de Ya’aqov
que lleva hasta su lecho de muerte, prefigurando el dolor de Israel (Rajel
llorando por sus hijos) que solo será consolado por el Mesías.
Midrash Tanjuma: Explica que Ya’aqov quería revelar el tiempo de la
redención final, pero el Ruaj se retiró. ¿Por qué? Para que la fe de sus hijos
fuera probada a través de las generaciones. Si supieran la fecha exacta, podrían
haber caído en desesperación o complacencia. La ocultación del día y la hora es
consistente con la enseñanza de Yeshúa: “No os toca a vosotros saber los
tiempos o las sazones”.
Libro de los Jubileos (Apócrifo, referencia histórica): Menciona con gran
detalle las últimas palabras de los patriarcas como testamentos éticos,
enfatizando evitar la idolatría y la fornicación, problemas prevalentes en Egipto.

Punto 10. Mandamientos Encontrados o principios y valores

Aunque esta sección es narrativa, extraemos Mitzvot y principios eternos:

Kibud Av va’Em (Honrar a Padre y Madre): Yosef, a pesar de ser el virrey de1.
la superpotencia mundial, muestra un respeto absoluto y sumisión a su anciano
padre. Obedece su llamado inmediatamente y jura cumplir su voluntad. En el
Brit Hadasháh, esto se refuerza (Efesios 6:2), y Yeshúa mismo honró a su Padre
celestial en todo.
Jésed Shel Emet (Bondad Verdadera): El cuidado de los arreglos funerarios2.
y el entierro se considera una de las mitzvot más altas, porque el difunto no
puede pagar. Debemos servir a otros sin esperar recompensa, imitando a
Mashíaj.
Fidelidad a la Tierra de Israel: El apego de Ya’aqov a la Tierra Prometida nos3.
enseña a valorar la herencia espiritual que Elohím nos ha dado y no
conformarnos con la comodidad del “Egipto” mundano.



| 10

Punto 11. Preguntas de Reflexión

¿Por qué crees que la Toráh enfatiza tanto el lugar de entierro de Ya’aqov?1.
¿Qué dice esto sobre su fe en el futuro?
Si Ya’aqov vivió sus mejores años (17 años) en Egipto, ¿por qué insistió en que2.
no pertenecía allí? ¿Cómo se aplica esto a nuestra vida en este mundo?
¿Qué significa para nosotros hoy la frase “Jésed ve’Emet” (Bondad y Verdad)?3.
¿Cómo podemos practicarla esta semana?
¿De qué manera la adopción de Efraím y Menashé por parte de Ya’aqov cambia4.
nuestra comprensión de la identidad de Israel y la inclusión de los creyentes
gentiles?
Al igual que Ya’aqov se apoyó en su bastón para adorar, ¿cuál es el “bastón”5.
(símbolo de dependencia de Elohím) en tu vida sobre el cual te apoyas?

Punto 12. Resumen de la Aliyáh

En esta primera Aliyáh de Vayechi, vemos el ocaso de la vida de Ya’aqov. Tras vivir
17 años en Egipto, siente que la muerte se acerca a los 147 años. Llama a Yosef y le
hace jurar que no lo enterrará en Egipto, sino en la cueva de Majpelá con sus padres.
Yosef jura obedecer. Poco después, Ya’aqov enferma y Yosef le visita con sus dos
hijos, Efraím y Menashé. Ya’aqov se fortalece, se sienta en la cama, y recuerda la
aparición de El Shadai en Luz (Betel). Luego, realiza un acto profético sorprendente:
adopta a los dos hijos de Yosef como propios, otorgándoles estatus de tribus
completas, asegurando así la doble porción para Yosef y preparando el escenario
para la bendición cruzada. Todo esto apunta a la fidelidad de Elohím que trasciende
la muerte y asegura la herencia.

Punto 13. Tefiláh de la Aliyáh

Amado Abba, Padre de nuestro Adón Yeshúa haMashíaj:

Te bendecimos por la vida de nuestro padre Ya’aqov y por el testimonio de su fe
inquebrantable hasta el último aliento. Te damos gracias porque, aunque nuestro
cuerpo exterior se desgaste, nuestro hombre interior se renueva día a día en Tu
presencia. Te pedimos, Adonái, que nos des un corazón como el de Yosef, lleno de
respeto y fidelidad, y una visión como la de Yisra’el, que no se conforma con los



| 11

tesoros de Egipto, sino que anhela la resurrección y la herencia eterna en Tu Reino.

Enséñanos a vivir haciendo “Jésed ve’Emet”, sirviendo a otros con amor
desinteresado, tal como Yeshúa lo hizo por nosotros en el madero. Que nuestra
esperanza esté anclada en Tus promesas, sabiendo que Tú eres fiel para cumplir
cada palabra.

En el nombre que es sobre todo nombre, Yeshúa haMashíaj, nuestro Redentor
viviente. Amén.

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

https://torahviviente.com

