Bfy TORAH VIVIENTE

Listen to this article

Génesis 47:28-48:9
1 Reyes 2:1-12 (David da instrucciones a Salomon antes de morir)
Hebreos 11:21 (La bendicion de Yaakov a los hijos de Yosef)

iShalom a todos en el amor inmutable del Reino de Yeshia haMashiaj!

Bienvenidos a este espacio de profundidad y revelacion. Soy su companero de
estudio, y para mi es un privilegio inmenso adentrarnos juntos en la riqueza de la
Tordh. Hoy nos sumergimos en la Parasha Vayechi, la ultima del libro de Bereshit
(Génesis). Honestamente, hay una belleza nostalgica y poderosa en esta porcion; es
el cierre de una era patriarcal y el puente hacia la formacion nacional de Israel. Pero
mas alla de la historia, aqui late el corazon del redentor. Al estudiar esto, uno no
puede dejar de ver como la vida, la muerte y la esperanza de resurreccion se
entrelazan perfectamente en la persona de Yeshtia. Vamos a excavar hondo, sin
prisa, buscando esos tesoros escondidos que el Ruaj haKodesh ha preservado para
nosotros.

Punto 1. Bereshit/Génesis 47:28 - 48:9

A continuacion, presento el analisis del texto hebreo de la Aliyah 1
(Bereshit/Génesis 47:28 - 48:9). He procurado mantener la maxima fidelidad al
Texto.

Comentario Preliminar: Esta seccién comienza con lo que se conoce como una
Parashd Setumd (una seccién cerrada), ya que en el rollo de la Torah no hay el
espacio habitual de separacion entre la parasha anterior y esta. Los sabios sugieren
que esto indica cdmo los ojos y el corazén de Ya’'aqov se “cerraron” a las angustias
de la esclavitud futura para enfocarse en la esperanza mesianica, o como la luz de la
profecia estaba a punto de ocultarse.

Texto Hebreo-Espanol (Bereshit 47:28-31)

Traduccion Palabra por

Texto Hebreo Fonética Tiberiana
Palabra

| 1



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo

(000000 000oood
[0O00000O0 Cooo0Cooag
(00000 DO00t0oo Cooodo
[O00000O0000C doooodo

HO00000 dodCoo
0000000 doocoo

0000000 0000oo0oooodn
O000d0

O00000000000
[O00000o0000ooa0

[000d0

[O000000 0000000 bodooooddo

000 d00o000oo

(00 00000000 OdCooood
[000000O000

[00000 o0oooodn
(000000 do0toa
(0000000 O0thoodtog
0000000 00000

(00000000000 do0oood
fO0000Coo000

Fonética Tiberiana
Va-yhi Ya‘aqov
be-’erets Mitsrayim
sheva‘ ‘esreh shanah
va-yhi yemei-Ya‘aqov

shenei hayyav

sheva‘ shanim
ve-’arba‘im u-me’at
shanah

va-yiqrevu yemei-Yisra’el

la-mut

va-yiqra’ li-vno le-Yosef
va-yomer lo

’im-na’ matsa’ti hen
be-‘einekha

sim-na’ yadekha

tahat yerekhi

ve-‘asita ‘immadi
hesed ve-’emet

’al-na’ tigbereni

be-Mitsrayim

Traduccion Literal (Bereshit 47:28 - 48:9):

Traduccion Palabra por
Palabra

Y vivio Ya'aqov

en tierra de [Egipto]
Mitsrayim

siete diez [diecisiete] anos
y fueron los dias de
Ya'aqgov

los afnos de su vida

siete anos

y cuarenta y cien anos
[147 anos]

Y se acercaron los dias de
Yisra'el

para morir

y llamo a su hijo, a Yosef
y dijo a él

Si ahora he hallado gracia
en tus 0jos

por favor pon tu mano
debajo de mi muslo

y hards conmigo

bondad y verdad

no, por favor, me
entierres

en [Egipto] Mitsrayim

47:28 Y vivio Ya’'aqov en la tierra de Mitsrayim diecisiete afos; y fueron los dias de
Ya’aqov, los anos de su vida, ciento cuarenta y siete afnos.

47:29'Y se acercaron los dias de Yisra’el para morir, y llamé a su hijo, a Yosef, y le
dijo: “Si he hallado ahora gracia en tus ojos, pon, te ruego, tu mano debajo de mi
muslo, y hards conmigo bondad y verdad (jésed ve’emet); no me entierres, te ruego,

en Mitsrayim.

47:30 Sino que dormiré con mis padres, y me llevards de Mitsrayim y me enterraras
en el sepulcro de ellos.” Y él respondid: “Yo haré conforme a tu palabra.”

| 2



Bfy TORAH VIVIENTE

47:31'Y él dijo: “Juramelo.” Y él le jurd. Y se incliné Yisra’el sobre la cabecera de la
cama.

48:1 Y sucedio después de estas cosas, que se dijo a Yosef: “He aqui, tu padre esta
enfermo.” Y él tom¢ a sus dos hijos consigo, a Menashé y a Efraim.

48:2'Y se le inform6 a Ya’aqov, diciendo: “He aqui tu hijo Yosef viene a ti.” Y se
esforzo Yisra’el, y se sentd sobre la cama.

48:3 Y dijo Ya’'aqgov a Yosef: “El Shadai (El Todopoderoso) se me aparecié en Luz, en
la tierra de Kena’an, y me bendijo,

48:4 y me dijo: ‘He aqui yo te haré fructificar y te multiplicaré, y te pondré por
congregacion de pueblos; y daré esta tierra a tu descendencia después de ti por
posesion perpetua.’

48:5Y ahora, tus dos hijos que te nacieron en la tierra de Mitsrayim, antes que yo
viniese a ti a Mitsrayim, mios son; Efraim y Menashé, como Reuvén y Shimén, seran
mios.

48:6 Y tu descendencia que engendrares después de ellos, sera tuya; por el nombre
de sus hermanos seran llamados en su heredad.

48:7 Y yo, cuando venia de Padan, se me murié Rajel en la tierra de Kena’an, en el
camino, faltando todavia un tramo de tierra para llegar a Efrat; y la sepulté alli en el
camino de Efrat, que es Beit-Lejem.”

48:8 Y vio Yisra’el a los hijos de Yosef, y dijo: “¢Quiénes son estos?”

48:9Y respondié Yosef a su padre: “Son mis hijos, que me ha dado Elohim aqui.” Y él
dijo: “Acércalos ahora a mi, y los bendeciré.”

Comentario Mesianico de la Torah:

El acto de poner la mano “bajo el muslo” es un eufemismo para tocar la zona del
pacto de la circuncision (Brit Mila), la sefial del pacto abrahamico. Ya’aqov exige
Jésed ve’Emet (Bondad y Verdad). Esta frase es crucial. Rashi explica que la
“bondad” hecha con los muertos es la “bondad verdadera”, porque no se espera
reciprocidad. En Mashiaj, vemos el Jésed ve’Emet perfecto: Yeshuia muri6 por
nosotros sin que nosotros pudiéramos pagarle, una bondad pura y verdadera.
Ademas, la insistencia de no ser enterrado en Mitsrayim refleja la esperanza en la
resurreccién que ocurrira en la Tierra Prometida, anticipando el Reino Milenial
donde Yeshua reinara desde Tziyon.



Bfy TORAH VIVIENTE

Punto 2. Haftarah
Pasaje: 1 Melajim (Reyes) 2:1-4 (Seleccion del 2:1-12)
Texto Hebreo-Espanol

Traduccion Palabra por
Palabra

Y se acercaron los dias de

00000000000 000000000000 va-yigrevu yemei-David p - o

Texto Hebreo Fonética Tiberiana

NEENEN la-mut para morir

000000000000 0oooooo va-ytsav ’et-Shelomoh y ordend a Shlomoh

000000 0o00o veno le’mor su hijo, diciendo

000000 0000000 ’anokhi holekh Yo voy [estoy yendo]
O00000000000 0o0o0000O0- be-derekh kol-ha-’arets por el camino de toda la tierra
0000000000 ve-hazaqta y esfuérzate

0000000 oO0o0o0oo ve-hayita le-’ish y sé un hombre

Comentario Mesianico:

La conexion es innegable y vibrante. Asi como la Parasha comienza con “Y se
acercaron los dias de Yisra’el para morir”, la Haftarah inicia con “Y se acercaron los
dias de David para morir”. Ambos, patriarca y rey, aseguran la sucesion y la fidelidad
al Pacto antes de partir.

David instruye a Shlomoh (Salomdn) a guardar los mandatos de Adonai. Aqui vemos
un patron: la muerte de los justos no es un final, sino una transmision de autoridad y
promesa. Shlomoh, hijo de David, es un tipo (sombra) de Yeshua, el Hijo de David,
quien estableceria el Reino eterno. Sin embargo, mientras Shlomoh eventualmente
fallo, Yeshtia haMashiaj cumplié perfectamente la instruccién de “guardar la
ordenanza de Adondi” hasta la muerte, y muerte de madero.

Aplicacion Espiritual:

Para nosotros hoy, esto resalta la importancia de dejar un legado espiritual. No se
trata solo de herencia material, sino de instruir a la siguiente generacion en los
caminos de la Torah y la fe en Yeshua. Nos recuerda que nuestra vida es una carrera
de relevos; debemos correr bien nuestro tramo para entregar el testimonio intacto.

| 4



Bfy TORAH VIVIENTE

Punto 3. Brit Hadashah
Pasaje: Ivrim (Hebreos) 11:21

Fuente: Arameo Peshita

Texto Arameo Fonética Siriaca Traduccion Palabra por Palabra

(0000000000000 b-haymanuta

00000000 Ya'qub
00000 kad
000000 ma’et
00000 1-khul
0000 had
000 men
00000 b-nay
0000000 Yawsef
0000000 barekh
00000000 wa-sged
000 ‘al
0000 rish
0000000 hutreh

Comentario Exhaustivo:

Por la fe
Jacob
cuando
moria

a cada uno
uno

de

los hijos de
José

bendijo

y adoro
sobre

la punta/cabeza
de su baston

El autor de Ivrim, escribiendo bajo la inspiracion del Ruaj, selecciona este momento
especifico de la vida de Ya’aqov como el pinaculo de su fe (Haymanuta). Note que el
texto arameo dice wa-sged (y adord). Ya'aqov, en su debilidad fisica, se apoya en su
bastdén. Este bastdn (juter) es significativo. Fue el bastdn con el que cruzo el Yardén
(Jordan) solo y sin nada (Gén 32:10), y ahora es el simbolo de su viaje y la fidelidad
de Elohim.

Conexion con Torah y Haftarah:

La Torah describe el acto fisico (inclinarse en la cabecera), la Haftardh describe la
instruccion de autoridad, y el Brit Hadashah revela la intencion del corazén:
Adoracion y Fe profética. Ya'aqov bendice a los hijos de Yosef cruzando sus manos
(lo veremos en la proxima aliyah, pero el contexto inicia aqui), profetizando que el
menor seria mayor, rompiendo las normas humanas para establecer la eleccién



soberana de Elohim, tal como Yeshuia rompe nuestros esquemas para darnos gracia.
Reflexion Mesianica (La Divinidad de Yeshua):

La adoracion de Ya’aqov al final de sus dias esta dirigida al Elohim que lo ha
pastoreado (Gén 48:15). En el pensamiento del Brit Hadashdah, Yeshua es el “Buen
Pastor”. Al inclinarse sobre el baston, Ya'aqov reconoce que su sostén no fue su
propia fuerza, sino MarYah. Es vital entender que Yeshua no es un segundo dios, sino
la manifestacién visible de la esencia invisible de Elohim (Ejad). La fe de Ya’'aqov
miraba hacia adelante, a la redencion que vendria a través de la simiente, que es
Mashiaj.

Punto 4. Contexto Historico y Cultural

Para entender Vayechi, debemos situarnos en el Egipto de la Dinastia XII o el
periodo de los Hicsos (segun diversas cronologias). La tierra de Goshen era fértil,
ideal para pastores, pero abominable para la cultura egipcia urbana y agricola.

Los egipcios tenian una obsesion con la muerte y el “Mas Alla”, invirtiendo fortunas
en embalsamamiento y tumbas piramidales para asegurar la inmortalidad. En
contraste, Ya’aqov pide un entierro simple en la cueva de Majpela. Esto es un acto de
contra-cultura. Rechaza la “inmortalidad” egipcia (preservacion fisica mediante
momificacién mdgica) por la promesa del Pacto en Kena’an.

Qumran y Textos Antiguos: En los Rollos del Mar Muerto y literatura relacionada
(como el Libro de los Jubileos o el Testamento de los Doce Patriarcas), se enfatiza
mucho la instruccidn final de los padres. Se consideraba que las tltimas palabras
tenian poder profético y legal irrevocable. La insistencia de Ya’aqov en un juramento
(shevud) subraya la seriedad legal del asunto. No era solo un deseo sentimental; era
una instruccion vinculante para la nacion naciente.

Punto 5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas
Comentarios Rabinicos:

« Rashi comenta sobre “Y vivid Ya’aqov”: ¢Por qué esta parashé es cerrada
(setuma)? Porque tan pronto como fallecié Ya’aqov, los ojos y el corazon de
Israel se cerraron debido a la angustia de la esclavitud que comenzaba a
gestarse. También, porque Ya’aqov quiso revelar el final de los tiempos (el Ketz)

| 6



Bfy TORAH VIVIENTE

a sus hijos, pero la Shejina se aparto de él, cerrando esa vision.

« Ba’al HaTurim nota que la gematria de Vayechi (Q0O0000) es 34. Esto alude a
que Ya'aqov vivid 34 afos de verdadera paz y gozo en conexion con Yosef: 17
anos antes de que Yosef fuera vendido y 17 afios en Egipto después de
reencontrarlo. iQué simetria divina!

Comentario Judio Mesianico:

La vida de Ya’aqov en Egipto (17 anos) representa el periodo de la “Iglesia” o la
Kehild entre las naciones. Israel esta fisicamente fuera de la tierra, pero
espiritualmente sostenido por Yosef (tipo de Yeshta). Durante este tiempo, la familia
crece y se multiplica.

El término “el fin de los dias” (Gén 49:1, anticipado aqui) es un codigo profético para
la Era Mesianica. Ya’aqov entendia que la redencion final no seria inmediata (salir de
Egipto), sino un evento lejano conectado con la venida del “Shil6” (el Mesias).

Anotaciones Gramaticales:

La palabra Emet (Verdad - [J[J[0) esta compuesta por la primera letra del alefato
(Alef), la del medio (Mem) y la tltima (Tav). Esto nos ensefia que la verdad abarca el
principio, el medio y el fin. Yeshtia dice en Apocalipsis: “Yo soy el Alef y la Tav”. El es
el Jésed ve’Emet encarnado.

Punto 6. Anadlisis Profundo de la Aliyah

Esta Aliyah prepara el escenario para la bendicién. La enfermedad de Ya’aqov es la
primera mencion explicita de “enfermedad antes de la muerte” en la Tordh
(vayéjele). Antes de esto, la gente simplemente moria o “era reunida”. Esto indica un
cambio dispensacional: la enfermedad como aviso para poner la casa en orden.

Yosef trae a sus dos hijos, Menashé y Efraim. Ya’aqov hace algo radical: los adopta.
Dice: “Tus dos hijos... mios son; como Reuvén y Shimoén seran mios” (48:5). Esto
eleva a los nietos al estatus de patriarcas tribales. Por eso, en el reparto de la tierra,
no hay tribu de “José”, sino de Efraim y Menashé. Esto otorga a Yosef la doble
porcion de la primogenitura, que fue quitada a Reuvén por su pecado.

Espiritualmente, esto nos habla de la adopcion en la familia de Elohim. Nosotros, que
estdbamos lejos (como Efraim y Menashé nacidos en Egipto, una cultura pagana),
somos adoptados por el Padre a través de los méritos de Yeshua (Yosef) y hechos
herederos juntamente con los naturales.



Bfy TORAH VIVIENTE

Punto 7. Tema Mas Relevante de la Aliyah
Tema Central: La Esperanza de la Resurreccién y la Identidad Pactual.

El tema no es la muerte de Ya’aqov, sino su enfoque en la vida futura (Vayechi). Al
rechazar la tumba egipcia, Ya'aqov declara que su destino final no esta en el sistema
del mundo (Egipto), sino en la Tierra de la Promesa.

Conexion con los Moedim:

Este tema resuena poderosamente con Pésaj (Pascua). Pésaj es la salida de la muerte
(Egipto) hacia la vida (Tierra Prometida). Ya’aqov estd viviendo su propio “Pésaj”
personal. Su cuerpo muere, pero él “pasa” a la esperanza de la redencion.

Yeshua, nuestro Cordero de Pésaj, garantizé que, aunque muramos, viviremos. La
instruccion de Ya’agov conecta con la ensefianza de Yeshua: “El que cree en mi,
aunque esté muerto, vivira” (Yojanan 11:25). La tumba vacia de Yeshua es la
garantia de que la peticion de Ya’aqov (ser llevado a la tierra) tiene un cumplimiento
eterno en la resurreccién de los justos.

Punto 8. Descubriendo a Mashiaj en cada Aliyah
Tipologias y Sombras (Tzelalim):

1. Yosef como el Gobernante Sufriente: Yosef tiene todo el poder en Egipto,
pero su corazon estd sometido a la voluntad de su padre. Yeshua, a quien se le
ha dado toda autoridad en el cielo y en la tierra, se somete al Padre para
cumplir la redencidn.

2. La Adopcion de los Hijos: Ya'aqov adopta a Efraim y Menashé. Esto es un
Tavnit (patrén) de como los gentiles creyentes son injertados en el olivo de
Israel. No reemplazan a Israel, sino que se convierten en hijos legitimos a través
de la conexion con el Hijo Amado (Yosef/Yeshua).

3. El Juramento: La insistencia en el juramento apunta a la certeza de las
promesas de Elohim en Mashiaj. “Porque todas las promesas de Elohim son en
él Si, y en él Amén” (2 Corintios 1:20).

Cumplimiento en el Brit Hadashah:

En el Brit Hadashah, vemos que Yeshua es aquel que nos saca de nuestro “Egipto”
| 8



Bfy TORAH VIVIENTE

espiritual. El promete llevarnos a la casa del Padre (“En la casa de mi Padre muchas
moradas hay... voy, pues, a preparar lugar para vosotros”). La peticion de Ya’aqov de
ser llevado a casa es cumplida espiritualmente por Yeshua, quien nos toma de este
mundo y nos traslada al Reino de su luz admirable.

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apdcrifos

« Targum Onkelos: En Génesis 48:7, donde el hebreo dice “se me muri6 Rajel”,
el Targum anade una matiz de dolor personal profundo, traduciendo con un
sentido de “fallecio para mi pesar”. Esto resalta el luto no resuelto de Ya’aqov
que lleva hasta su lecho de muerte, prefigurando el dolor de Israel (Rajel
llorando por sus hijos) que solo sera consolado por el Mesias.

« Midrash Tanjuma: Explica que Ya’aqov queria revelar el tiempo de la
redencidn final, pero el Ruaj se retir6. ¢Por qué? Para que la fe de sus hijos
fuera probada a través de las generaciones. Si supieran la fecha exacta, podrian
haber caido en desesperacion o complacencia. La ocultacion del dia y la hora es
consistente con la ensefianza de Yeshua: “No os toca a vosotros saber los
tiempos o las sazones”.

« Libro de los Jubileos (Apdcrifo, referencia historica): Menciona con gran
detalle las ultimas palabras de los patriarcas como testamentos éticos,
enfatizando evitar la idolatria y la fornicacion, problemas prevalentes en Egipto.

Punto 10. Mandamientos Encontrados o principios y valores
Aunque esta seccion es narrativa, extraemos Mitzvot y principios eternos:

1. Kibud Av va’Em (Honrar a Padre y Madre): Yosef, a pesar de ser el virrey de
la superpotencia mundial, muestra un respeto absoluto y sumision a su anciano
padre. Obedece su llamado inmediatamente y jura cumplir su voluntad. En el
Brit Hadashah, esto se refuerza (Efesios 6:2), y Yeshtia mismo honr¢ a su Padre
celestial en todo.

2. Jésed Shel Emet (Bondad Verdadera): El cuidado de los arreglos funerarios
y el entierro se considera una de las mitzvot mas altas, porque el difunto no
puede pagar. Debemos servir a otros sin esperar recompensa, imitando a
Mashiaj.

3. Fidelidad a la Tierra de Israel: El apego de Ya’aqov a la Tierra Prometida nos
ensefa a valorar la herencia espiritual que Elohim nos ha dado y no
conformarnos con la comodidad del “Egipto” mundano.



Bfy TORAH VIVIENTE

Punto 11. Preguntas de Reflexion

1. ¢Por qué crees que la Tordh enfatiza tanto el lugar de entierro de Ya’aqov?
¢Qué dice esto sobre su fe en el futuro?

2. Si Ya’agov vivid sus mejores anos (17 afios) en Egipto, épor qué insistio en que
no pertenecia alli? ¢Como se aplica esto a nuestra vida en este mundo?

3. éQué significa para nosotros hoy la frase “Jésed ve’Emet” (Bondad y Verdad)?
{Cémo podemos practicarla esta semana?

4. (De qué manera la adopcién de Efraim y Menashé por parte de Ya’aqov cambia
nuestra comprensién de la identidad de Israel y la inclusion de los creyentes
gentiles?

5. Al igual que Ya’agov se apoy6 en su baston para adorar, écual es el “baston”
(simbolo de dependencia de Elohim) en tu vida sobre el cual te apoyas?

Punto 12. Resumen de la Aliyah

En esta primera Aliyah de Vayechi, vemos el ocaso de la vida de Ya’aqov. Tras vivir
17 anos en Egipto, siente que la muerte se acerca a los 147 anos. Llama a Yosef'y le
hace jurar que no lo enterrara en Egipto, sino en la cueva de Majpela con sus padres.
Yosef jura obedecer. Poco después, Ya’aqov enferma y Yosef le visita con sus dos
hijos, Efraim y Menashé. Ya’aqov se fortalece, se sienta en la cama, y recuerda la
aparicion de El Shadai en Luz (Betel). Luego, realiza un acto profético sorprendente:
adopta a los dos hijos de Yosef como propios, otorgandoles estatus de tribus
completas, asegurando asi la doble porcién para Yosef y preparando el escenario
para la bendicion cruzada. Todo esto apunta a la fidelidad de Elohim que trasciende
la muerte y asegura la herencia.

Punto 13. Tefilah de la Aliyah
Amado Abba, Padre de nuestro Adén Yeshua haMashiaj:

Te bendecimos por la vida de nuestro padre Ya’aqgov y por el testimonio de su fe
inquebrantable hasta el ultimo aliento. Te damos gracias porque, aunque nuestro
cuerpo exterior se desgaste, nuestro hombre interior se renueva dia a dia en Tu
presencia. Te pedimos, Adondi, que nos des un corazén como el de Yosef, lleno de
respeto y fidelidad, y una vision como la de Yisra’el, que no se conforma con los

| 10



tesoros de Egipto, sino que anhela la resurreccion y la herencia eterna en Tu Reino.

Ensénanos a vivir haciendo “Jésed ve’Emet”, sirviendo a otros con amor
desinteresado, tal como Yeshua lo hizo por nosotros en el madero. Que nuestra
esperanza esté anclada en Tus promesas, sabiendo que Tu eres fiel para cumplir
cada palabra.

En el nombre que es sobre todo nombre, Yeshiia haMashiaj, nuestro Redentor
viviente. Amén.

Mas Recursos del Reino de Yeshia HaMashiaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshua HaMashiaj.

+Recursos del Ministerio Judio Mesianico de Biblia Torah Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

|11


https://torahviviente.com

