Bfy TORAH VIVIENTE

Listen to this article

Parashd 45 Vaetjanan (JJJJ00) - Deuteronomio 4:41-49

Aliyah 3: (Deuteronomio 4:41-49) Designacion de ciudades de refugio en el este del

Jordan.

Haftarah: Josué 20:1-9 (El establecimiento de ciudades de refugio).
Brit Hadashah: Hebreos 6:18 (Yeshtia como nuestro refugio).

Punto 1. - Deuteronomio 4:41-49

Texto Hebreo

Original
4:41 (0000

0o

Hooo0ooog

O000d0
[000000
O00000

[0000000
(0000000000
Hooo0ooog
Hoo00do
4:42 (0000

O00000

Palabra Hebrea

Az

yavdil

Moshéh
shalosh
arim

be’ever
hayarden
mizrajah
shamesh

lanus

Fonética

Entonces

apartd

Moshéh
tres
ciudades

al otro lado de
el Yardén

al oriente

del sol

Para huir

Traduccion

Entonces
aparto
Moshéh

tres
ciudades

al otro lado

del Yardén

hacia el sol
naciente

para que
huya

Traduccion
Literal del
Verso

Entonces
Moshéh
separo tres
ciudades

al otro lado
del Yardén

hacia el sol
naciente

Para que
huya alli un
homicida



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo
Original

[O00000

[O00000

Ooo0do

Hoo00do

[000000O000
[O0000o0

jooto

[000d0
Hooo0ooog
ooo
fOoo00ooog
[Oo000oog
[0000
[O0000oog
fO0000o0
[0000
[0000
4:43 (0000

[O00000o0d

J0CC0DooO000

[O00000oOa

Palabra Hebrea

shammah

rotze’aj

asher

yirtzaj

et-re’ehu
bivelei

da’at

vehu
lo-sonei
lo
mittemol
shilshom
venas
el-ajat
he’arim
ha’el
vajai

et-betzer

bammidbar

ba’aravah

Fonética

alli

un homicida

que

mate

a su préjimo
sin

conocimiento

y él

no odiaba
para él

de antes

el tercer dia
y huya

a una de

las ciudades
estas

y viva

A Bétzer

en el desierto

en la planicie

Traduccion

un homicida

que mate a
su préjimo

sin saber

y él no lo
odiaba

de antes
y huyendo

a una de
estas
ciudades

pueda vivir

A Bétzer en
el desierto

en la
planicie de
la meseta

y a Ramot

Traduccion
Literal del
Verso

que sin saber
mate a su
projimo

y no lo
aborreciera
antes

y huyendo a
una de estas

ciudades,
pueda vivir

A Bétzer en
el desierto,
de los
rubenitas,

y a Ramot en
Guil’ad, de
los gaditas

y a Golan en
el Bashan, de
los
menashitas

| 2



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo
Original

J0CC0DooO000

J0CC0DooO000

[000000O000
[O0000o0

O0O0000DO00Cog
[000000oO0
[000000o0a0
4:44 (0000

Ooo0do

fooo0ooog

O000d0
0000
[00000
[O00000
[000d0
[O00000oOd
4:45 (0000

[000d0

[O00000

[000000O000

[Oo00oooo0oooOodO

O00000

Palabra Hebrea

lar’uveni

ve’et-ramot

bagil’ad
lagadi

ve’et-golan
babashan

lammenashshi

ve’'zot

hattorah

asher
sam
Moshéh
lifnei
benei
Yisrael

elleh

ha’edot

ve’hajjugim

Fonética

para el
rubenita

y a Ramot

en Guil’ad
para el gadita

y a Golan

en el Bashan

para el
menashita

Y esta

la Tordh

que

puso
Moshéh
delante de
los hijos de
Israel

Estos

los testimonios

y los estatutos

ve’hammishpatim y los decretos

asher

que

Traduccion

Traduccion Literal del
Verso

en Guil’ad

para los

gaditas

y a Golan

en el Bashan

para los

menashitas

Y esta es la Y es/ta esla

Torah Torah/que
Moshéh

que puso puso delante

Moshéh de los hijos
de Israel

delante

de los hijos

de Israel

Estos son los
Estos son los . )
testimonios y

estatutos los estatutos
y los
y los decretos que
decretos hablo
Moshéh
. a los hijos de
que hablo Israel al salir
Moshéh de Mitzraim
a los hijos de
Israel



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo
Original

doCooog

O00000
[O00000oOa
[O00000oOd
[O0000Cog
[O0000C0O000
4:46 (0000

JooCoooo

[000000O000
[O0000Cog
O000

00000

[O00000

fO0000oo
[000d0
O00000
[O0000Cog
[000d0
H00000n
[000000O00C0g
Ooo0do
O000d0
O000d0
OOo00do
[O00000o0d

Palabra Hebrea

dibber

Moshéh
el-benei
Yisrael
betzetam
mimitzrayim

be’ever

hayarden
bagai
mul

beit

pe’or

be’eretz
sijon
melej
ha’emori
asher
yoshev
bejeshbon
asher
hikah
Moshéh
u’'venei
Yisrael

Fonética

hablé

Moshéh

a los hijos de
Israel

al salir

de Mitzraim

En el otro lado

del Yardén
en el valle
enfrente de

la casa de

Pe’or

en la tierra de
Sijon

rey de

el emorita
que
habitaba

en Jeshbon
que

golped
Moshéh

y los hijos de
Israel

Traduccion

al salir de
Mitzraim

En el otro
lado del
Yardén

en el valle
enfrente

de Beit Pe’or

en la tierra
de Sijon
rey de los
emoritas

quien
habitaba en
Jeshbon

Traduccion
Literal del
Verso

Al otro lado
del Yardén,
en el valle

frente a Beit
Pe’or

en la tierra
de Sijén

rey de los
emoritas

que habitaba
en Jeshbon

a quien
golpearon
Moshéh y los
hijos de
Israel



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo
Original

[O0000oog
[O0000C0o000
4:47 (0000

[000000O000

[O00000o000
[O00000ooa0
O000

O00000

[O0000Cog

O000d0
Hooo0do
[Oo000oog
fOo000oo
[000000O000
[O00000
[000000
4:48 (0000

[O0000oog

[00000

J00CCODODOOO0000

[O00000
O000d

Palabra Hebrea

betzetam
mimitzrayim

vayyirshu

et-artzo
ve'et-eretz
Og

melej

habashan

shenei
malchei
ha’emori
be’ever
hayarden
mizraj
shamesh

me’aro’er

asher

al-sfat-najal

Arnon

ve’ad

Fonética
al salir

de Mitzraim

Y poseyeron

su tierra

y la tierra de
Og

rey de

el Bashan

dos

reyes de

los emoritas
al otro lado de
el Yardén
oriente

del sol

Desde Aro’er

que

en el borde del
arroyo

Arnon

y hasta

Traduccion
Traduccion Literal del
Verso

Y ellos Y poseyeron
poseyeron su su tierra y la
tierra tierra de Og

y la tierra de rey del
Og Bashan
rey del dos reyes de
Bashén los emoritas

dos reyes de al otro lado
los emoritas del Yardén

al otro lado hacia el sol
del Yardén naciente

hacia el sol
naciente

Desde Aro’er
Desde Aro’er que esta en

el borde
, del arroyo

que esta en Arnén
el borde del 'Y

hasta el
arroyo

monte
Arnon, y Sidn, el cual
hasta el ,

es Hermon
monte
Sidn, el cual
es Hermon



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo
Original

[O00000o0d
O000
fO0000o0
4:49 (0000

[OO0000oO00CoOa

00000

[000000o0a0

JoCooooog

[0000

ooo
fOoo00ooog
O00000
[O0000oog
[000000O000

Palabra Hebrea

har-siyon
hu
Jarmon

vechol-ha’aravah

ever

hayarden

mizrajah

ve’ad

yam
ha’aravah
tajat
ashdot
happisgah

Fonética

el monte Sion
él

Jarmon

Y toda la
planicie

al otro lado de

el Yardén

al oriente

y hasta

el mar de

la planicie
bajo

las laderas de
el Pisgah

Traduccion

Y toda la
planicie

al otro lado
del Yardén

al oriente

y hasta el
mar de la
planicie
al pie del
Pisgah

Traduccion Literal Completa del Verso (Deuteronomio 4:41)

Traduccion
Literal del
Verso

Y toda la
planicie al
otro lado del
Yardén

al oriente, y
hasta el mar
de la planicie

al pie del
Pisgah

Entonces separé Moshéh tres ciudades al otro lado del Yardén hacia el oriente del

sol.

Punto 2. Haftarah - Josué 20:1-9

Texto Hebreo
Original

20:1 (0000

Palabra
Hebrea

Fonética

Traduccion

Traduccion

Literal del

Verso



Bfy TORAH VIVIENTE

Traduccion
'gi?t?ngﬁebreo EZII??;: Fonética Traduccion Literal del
J Verso
Y hablé el Y el Eterno
o0000000n Vayedabber ~ Yhablé  Eternoa ?{a}ﬁlo 2
Yehoshua ehioshua
diciendo
O000aa Adonai el Eterno diciendo
00000000000000 el-Yehoshua a Yehoshua
Juoodd lemor diciendo
20:2 0000
Habla a los Habla a los
o0oooo Dabber Habla hijos de Israel hijos de Israel
diciendo
Separense para
0000000000 el-benei a los hijos de diciendo: ustedes las
ciudades
Separense para de refugio, de
U000000000 Yisrael Israel ustedes las cuales les
hablé
- las ciudades de por mano de
00000 lemor diciendo refugio Moshéh
de las cuales
Hoooae tenu den les hablé
por mano de
oo lachen para ustedes Moshéh
0000 arei ciudades de
NENENNN miqlat refugio
aoooon asher que
O00000000000 dibbarti hablé
Joooooon aleijem a ustedes
000000 beyad por mano de
Ooaoon Moshéh Moshéh

(La tabla continta para el resto de los versos de Josué 20:1-9, siguiendo el mismo

formato).

Comentario Mesianico: La Haftarah de Josué 20 se relaciona directamente con la

Aliyah 3 de Vaetjanan. Ambas porciones tratan sobre la institucion de las ciudades de
refugio. Mientras Moshéh las separa al este del Yardén, Yehoshua las establece en la
tierra prometida, confirmando asi el mandato de la Torah. El concepto de la ciudad

| 7



Bfy TORAH VIVIENTE

de refugio es una tipologia de la redencion. El homicida involuntario huia a esta
ciudad para escapar del vengador de la sangre, encontrando un lugar seguro donde
su vida era preservada. De la misma manera, el pecador que ha ofendido a Elohim de
forma involuntaria, por su naturaleza caida, huye hacia Yeshtia haMashiaj, quien es
nuestro verdadero refugio y proteccién del juicio divino. La “muerte del Sumo
Sacerdote” que permitia al homicida regresar a casa (Numeros 35:28) encuentra su
cumplimiento en la muerte de Yeshua, nuestro Kohen Gadol (Sumo Sacerdote), cuya
muerte y resurreccion nos liberan del poder de la muerte y del pecado.

Aplicacion Espiritual: El concepto de la ciudad de refugio nos enseiia sobre la
misericordia de Elohim y el camino de redencion que nos ha provisto. En la vida,
podemos cometer errores y pecados no intencionales que nos ponen en peligro de
ser consumidos por las consecuencias. El mensaje de esta Haftarah es que tenemos
un refugio seguro en Yeshta haMashiaj. El es nuestro Kohen Gadol perfecto que no
muri6 por un solo hombre, sino por toda la humanidad. Su sacrificio nos permite
escapar del vengador de la sangre, el pecado, y vivir una vida en libertad. Debemos
correr a El, sabiendo que en El hay seguridad y vida.

Punto 3. Brit Hadashah - Hebreos 6:18

Texto Arameo Fonética Traduccion
Original Palabra Aramea (Siriaca Traduccion Literal del
g Oriental) Verso

Por lo tanto, Por lo tanto, en

Joooooo lhayden Por lo tanto en estas dos  estas dos cosas
cosas que no
que 1o €5 es posible que

U huwa era Ié?j;ﬁis que Elohim mienta,
mienta tengamos una

JoooooooGo uv'tartayn y en dos tengamos una ?Speranza

uerte

esperanza que entremos a

oo dla que no fuerte ElL

. . para que

Jooooo jlapha cambio entremos

0ooooa ashka encontrd a Fl

0000000 alaha Elohim

aoood u’jkada y de hecho

Oo00000ooO b’awkelata con mentira



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Arameo Fonética y Traduccion
.. Palabra Aramea (Siriaca Traduccion Literal del
Original Oriental) Verso
o000 d'nemda’ que conozca
o0ooo shrara la verdad
a0 d’jlap del cambio
aooa dla que no
Juododd ajrin otro
0ooaa d’jlap del cambio
0oooa d’jlap del cambio
Uoo00on haden esta
0o0o0 lena para nosotros
0oooa ayya el engafio
Oo00oo0o0 wa’'jeyleta y fuerte
000000000 tuklana esperanza
, 1 ue se atreven a
00000000000 n'tetkadjda greer
0o0a b’haw en esto

Comentario Exhaustivo: El pasaje de Hebreos 6:18, desde el texto arameo de la
Peshita, subraya la inmutabilidad de la promesa y el juramento de Elohim. La frase
“dos cosas” se refiere a la promesa y el juramento que Adonai hizo a Avraham. El
autor del libro de Hebreos utiliza estos conceptos para asegurar a los creyentes que
la esperanza que tienen en Yeshua haMashiaj es firme y segura, como un ancla para
el alma. En arameo, la palabra para “esperanza” es [JJJJJ0 (tuklana), que connota
confianza, seguridad y apoyo. La conexion con la Parasha y Haftardh se encuentra en
la idea de un refugio seguro. Asi como las ciudades de refugio proveian un lugar de
seguridad terrenal, la promesa inmutable de Elohim, cumplida en Yeshua, es nuestro
refugio espiritual, un lugar de seguridad absoluta contra el juicio.

Conexion con la Torah y Haftarah: Este verso del Brit Hadashah conecta con la
Parasha y la Haftarah a través del tema del refugio. En la Torah, las ciudades de
refugio eran un lugar fisico para el homicida involuntario. En la Haftarah, Josué, un
tipo de Yeshua, establece estas ciudades como un acto de obediencia a la Torah. El
pasaje de Hebreos eleva este concepto a un nivel espiritual y eterno. El autor dice
que aquellos que “huyen para asirse de la esperanza puesta delante” (Hebreos 6:18)
encuentran en Yeshta una seguridad atin mayor. Yeshua es nuestro Kohen Gadol
(Sumo Sacerdote) eterno, quien nos permite entrar en el lugar mas sagrado, no solo
en un refugio terrenal. La promesa de Elohim es el fundamento de nuestro refugio
espiritual.

| 9



Bfy TORAH VIVIENTE

Reflexion Mesianica: La inmutabilidad de la promesa de Elohim, reforzada por el
juramento, es un testimonio de la divinidad de Yeshiia haMashiaj. El es el objeto de
nuestra esperanza, y la firmeza de esa esperanza se basa en la fidelidad de Adonai.
Yeshua es el cumplimiento de la promesa, el ancla del alma que nos mantiene
seguros en las tormentas de la vida. El es el Kohen Gadol perfecto que entré al
Mishkdan celestial para interceder por nosotros. Su sacrificio no solo nos perdona,
sino que nos da acceso a la presencia de Elohim mismo, el lugar mas seguro de
todos.

Punto 4. Contexto Historico y Cultural

La Aliyah 3 de Vaetjanan se enfoca en la designacion de las ciudades de refugio al
este del Yardén. Esta accidn era parte de la preparacion final para la entrada a la
tierra de Kenaan. La nocién de una “ciudad de refugio” no era tnica en el antiguo
Cercano Oriente. Arqueoldgicamente, se han encontrado sistemas similares en otras
culturas, pero el de Israel era notablemente diferente porque estaba enraizado en el
concepto monoteista de justicia y misericordia de Adonadi. La distincion entre
homicidio intencional y no intencional era una caracteristica de la ley de la Torah,
que buscaba la justicia para el inocente y el castigo para el culpable. En el periodo
del Segundo Templo, las ciudades de refugio ya no existian como tales, pero la ley de
la Tordh era la base de la jurisprudencia en el Sanhedrin. Los manuscritos de
Qumran también discuten la ley de la justicia, lo que indica su importancia para las
comunidades nazarenas de los primeros siglos.

Punto 5. Estudio, Comentarios y Conexiones Proféticas

Comentarios Rabinicos: Los comentaristas judios enfatizan la importancia de la
misericordia de Elohim en el sistema legal de la Tordh. Rambam (Maimdnides)
ensena que el establecimiento de estas ciudades fue una de las 613 mitzvot y una de
las mas importantes en el trato con la vida humana. El Midrash Tanhuma (Masei 2)
discute como las ciudades de refugio eran una manifestacion de la compasion de
Adondi, permitiendo una via de escape para aquellos que habian pecado sin
intencion.

Comentario Judio Mesianico: Para el creyente en Yeshtia haMashiaj, la ciudad de
refugio es una tipologia de El. El es el lugar de refugio definitivo. Asi como el
homicida involuntario corria a la ciudad para evitar la muerte, el pecador que ha
transgredido la Torah por su naturaleza caida corre a Yeshua para escapar del juicio

| 10



Bfy TORAH VIVIENTE

eterno. La muerte del Sumo Sacerdote que liberaba al homicida es una sombra de la
muerte del Kohen Gadol perfecto, Yeshua, que nos libera de la pena del pecado.

Anotaciones gramaticales, 1éxicas y Guematria: La palabra clave 000000
(miqlat), “refugio”, viene de la raiz [ (qalat), que significa “recoger” o “acoger”.
El término connota la idea de ser recogido y protegido en un lugar seguro. La
Guematria de la palabra [J[] (az), “entonces”, en Deuteronomio 4:41 es 8, que en la
tradicion mistica judia, representa un nuevo comienzo, una era mas alla del ciclo
natural de 7. Esto simboliza el inicio de una nueva etapa para el pueblo de Israel y
para la redencion.

Punto 6. Analisis Profundo de la Aliyah

La Aliydh 3 sirve como un paréntesis en el discurso de Moshéh, una interrupcion
para describir la accion de separar tres ciudades de refugio al otro lado del Yardén.
La inclusion de esta porcién aqui no es casual. Después de exhortar al pueblo a la
obediencia, Moshéh les da un ejemplo concreto de la justicia de Adonai. La Haftardh
en Josué muestra la culminacién de este mandamiento en la tierra de Israel. El Brit
Hadashah, en Hebreos, eleva este concepto a un nivel espiritual, demostrando que
Yeshua es el verdadero refugio para el creyente. Esta Aliyah nos ensena que la
justicia de Adondi no es solo un castigo, sino una mezcla de misericordia y justicia,
una combinacién que solo se entiende en la obra de Yeshtia haMashiaj.

Punto 7. Tema Mas Relevante de la Aliyah

El tema mads relevante de esta Aliyah es el de la misericordia de Adonai en el
contexto de la justicia. La provision de las ciudades de refugio demuestra que
Adonai no busca simplemente el castigo, sino que provee un camino para el perdén y
la redencion de aquellos que han pecado sin intencidn. Esto se relaciona
profundamente con las ensefianzas de Yeshtia haMashiaj. La Torah, como se ve aqui,
no es un conjunto de reglas sin misericordia, sino una expresion de la naturaleza de
Elohim, quien es misericordioso. Yeshua, en el Brit Hadashah, demuestra esta
misericordia de manera perfecta al ofrecer un camino de perdén para toda la
humanidad. La conexién con los Moedim es notable: Pésaj y Yom Kippur son fiestas
que tratan con el concepto de redencién y perdon. Pésaj nos ensefia sobre la
redencion por la sangre del Cordero, y Yom Kippur sobre el perddn de los pecados.
Yeshua es el cumplimiento de ambas, el Cordero de Pésaj y el Kohen Gadol de Yom
Kippur, que provee refugio a todos los que corren a EL

|11



Bfy TORAH VIVIENTE

Punto 8. Descubriendo a Mashiaj en cada Aliyah

Profecias Mesianicas y Reflexion: La ciudad de refugio es una sombra de la
provision de Yeshtia haMashiaj. El homicida involuntario, al entrar en la ciudad, esta
seguro. Su seguridad estd en la ciudad, no en sus propios méritos. De la misma
manera, nuestro refugio no esta en nuestras obras, sino en Yeshua.

Métodos para descubrir al Mashiaj en esta Aliyah:

« Tipologias: La ciudad de refugio es un tipo de Yeshua. La muerte del Kohen
Gadol es una sombra de la muerte de Yeshua.

» Patrones Redentores: El patrén de huir a un lugar seguro para evitar el juicio
es un patrén redentor que se cumple en el sacrificio de Yeshua, que nos libra
del juicio de Elohim.

 Analisis Lingiiistico: La palabra para “homicida involuntario” es J000000
(rotze’aj), que a menudo se traduce como “asesino”, pero aqui se usa con la
clausula “sin saber” (0000 O0OO0OOO0). Esto nos ensefia sobre la importancia de
la intencion en la justicia, una leccién que Yeshua profundiza en Sus
ensenanzas.

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apdcrifos

Midrashim: El Midrashim sobre las ciudades de refugio detalla la seriedad con la
que se tomaba esta ley. La Guemara (Makot 10a) describe que los caminos a estas
ciudades eran marcados con sefniales para que el fugitivo no se perdiera. Esto
subraya la idea de que Elohim hace todo lo posible para proveer un camino de
escape.

Targumim: El Targum Pseudo-Jonathan para Deuteronomio 4:41 parafrasea el verso
para decir que Moshéh “prepard” las ciudades de refugio. Esto enfatiza la accién
deliberada y cuidadosa de Moshéh en la preparacién de un lugar de seguridad. La
idea de que el camino de la redencion es preparado con cuidado resuena en la vida
de Yeshua.

Apocrifos: El libro de 1 Enoc habla de la justicia de Elohim y el juicio venidero, lo
que refuerza la necesidad de un refugio seguro. Los textos de Qumran, aunque no
apocrifos, también muestran un interés en la justicia de Adonai y la importancia de la
ley, lo que nos da contexto sobre la seriedad con la que estas leyes eran tomadas en
los primeros siglos.

| 12



Bfy TORAH VIVIENTE

Punto 10. Mandamientos Encontrados o principios y valores

En esta Aliydh, encontramos el mandamiento de establecer ciudades de refugio, que
se encuentra en Numeros 35:10-15. El valor subyacente es la misericordia en la
justicia. El principio es que la vida es sagrada, y la justicia de Elohim provee un
camino para el perddn en el caso de la muerte involuntaria. Este principio se aplica
en el Brit Hadashah, donde Yeshuia haMashiaj, a través de Su sacrificio, nos
proporciona un refugio espiritual para la transgresion involuntaria y nos da la
capacidad de vivir una vida justa.

Punto 11. Preguntas de Reflexion

1. ¢De qué manera el concepto de la ciudad de refugio nos ayuda a entender la
naturaleza de la gracia de Elohim?

2. Sila ciudad de refugio es una tipologia de Yeshua, {qué significa para el
creyente que la muerte del Kohen Gadol permite que el homicida regrese a
casa’?

3. ¢Como podemos aplicar el principio de la “misericordia en la justicia” en
nuestras relaciones interpersonales?

4. ¢Qué nos ensefa esta Aliyah sobre la diferencia entre el pecado intencional y el
involuntario?

5. ¢Cémo la provision de un “camino” hacia las ciudades de refugio refleja la
forma en que Elohim nos guia hacia Yeshtia haMashiaj?

Punto 12. Resumen de la Aliyah

La Aliyah 3 de Vaetjanan introduce el mandamiento de separar las ciudades de
refugio al este del Yardén, un acto de justicia y misericordia. Este concepto de un
refugio seguro para el inocente es una tipologia fundamental que se cumple en
Yeshtia haMashiaj. El es el verdadero refugio para la humanidad, el que nos protege
del juicio por nuestros pecados involuntarios. Esta Aliydh nos ensefia que la justicia
de Adonai siempre viene acompanada de Su misericordia.

|13



Bfy TORAH VIVIENTE

Punto 13. Tefilah de la Aliyah

Adonai nuestro Elohim, te damos gracias por Tu misericordia infinita. Te
agradecemos por proveernos un refugio seguro en Yeshtia haMashiaj. Te pedimos
que nos ayudes a correr a El en momentos de necesidad, sabiendo que en El
encontramos seguridad, perddn y vida eterna. Que podamos entender que la Torah,
Tus instrucciones, son un reflejo de Tu amor y justicia perfectos. Que nuestra vida
sea un testimonio vivo de Tu misericordia y gracia, guiando a otros a encontrar
refugio en el Mesias. Amén.

+Recursos del Ministerio Judio Mesianico de Biblia Torah Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://bibliatorahviviente.github.io/recursos

| 14


https://bibliatorahviviente.github.io/recursos

