
| 1

 Listen to this article

Parashá 45 Vaetjanán (ואתחנן) – Deuteronomio 4:41-49

Aliyáh 3: (Deuteronomio 4:41-49) Designación de ciudades de refugio en el este del
Jordán.
Haftaráh: Josué 20:1-9 (El establecimiento de ciudades de refugio).
Brit Hadasháh: Hebreos 6:18 (Yeshúa como nuestro refugio).

Punto 1. – Deuteronomio 4:41-49

Texto Hebreo
Original Palabra Hebrea Fonética Traducción

Traducción
Literal del
Verso

דברים 4:41

אָז Az Entonces
Entonces
apartó
Moshéh

Entonces
Moshéh
separó tres
ciudades

יַבְדִּיל yavdil apartó tres
ciudades

al otro lado
del Yardén

מֹשֶׁה Moshéh Moshéh al otro lado hacia el sol
naciente

שָׁלֹשׁ shalosh tres del Yardén

עָרִים arim ciudades hacia el sol
naciente

בְּעֵבֶר be’ever al otro lado de
הַיַּרְדֵּן hayarden el Yardén
מִזְרְחָה mizrajah al oriente
שָׁמֶשׁ shamesh del sol
דברים 4:42

לָנוּס lanus Para huir para que
huya

Para que
huya allí un
homicida



| 2

Texto Hebreo
Original Palabra Hebrea Fonética Traducción

Traducción
Literal del
Verso

שָׁמָּה shammah allí un homicida
que sin saber
mate a su
prójimo

רוֹצֵחַ rotze’aj un homicida que mate a
su prójimo

y no lo
aborreciera
antes

אֲשֶׁר asher que sin saber y huyendo a
una de estas

יִרְצַח yirtzaj mate y él no lo
odiaba

ciudades,
pueda vivir

אֶת־רֵעֵהוּ et-re’ehu a su prójimo de antes
בִּבְלִי bivelei sin y huyendo

דַעַת da’at conocimiento
a una de
estas
ciudades

וְהוּא vehu y él pueda vivir
לֹא־שׂנֵא lo-sonei no odiaba
לוֹ lo para él
מִתְּמוֹל mittemol de antes
שִׁלְשֹׁם shilshom el tercer día
וְנָס venas y huya
אֶל־אַחַת el-ajat a una de
הֶעָרִים he’arim las ciudades
הָאֵל ha’el estas
וָחָי vajai y viva
דברים 4:43

אֶת־בֶּצֶר et-betzer A Bétzer A Bétzer en
el desierto

A Bétzer en
el desierto,
de los
rubenitas,

בַּמִּדְבָּר bammidbar en el desierto
en la
planicie de
la meseta

y a Ramot en
Guil’ad, de
los gaditas

בָּעֲרֹבָה ba’aravah en la planicie y a Ramot
y a Golán en
el Bashán, de
los
menashitas



| 3

Texto Hebreo
Original Palabra Hebrea Fonética Traducción

Traducción
Literal del
Verso

לָרְאוּבֵנִי lar’uveni para el
rubenita en Guil’ad

וְאֶת־רָאמֹת ve’et-ramot y a Ramot para los
gaditas

בַּגִּלְעָד bagil’ad en Guil’ad y a Golán
לַגָּדִי lagadi para el gadita en el Bashán

וְאֶת־גּוֹלָן ve’et-golan y a Golán para los
menashitas

בַּבָּשָׁן babashan en el Bashán

לַמְנַשִּׁי lammenashshi para el
menashita

דברים 4:44

וְזֹאת ve’zot Y esta Y esta es la
Toráh

Y esta es la
Toráh que
Moshéh

הַתּוֹרָה hattorah la Toráh que puso
Moshéh

puso delante
de los hijos
de Israel

אֲשֶׁר asher que delante
שָׂם sam puso de los hijos
מֹשֶׁה Moshéh Moshéh de Israel
לִפְנֵי lifnei delante de
בְּנֵי benei los hijos de
יִשְׂרָאֵל Yisrael Israel
דברים 4:45

אֵלֶּה elleh Estos Estos son los
estatutos

Estos son los
testimonios y
los estatutos

הָעֵדֹת ha’edot los testimonios y los
decretos

y los
decretos que
habló
Moshéh

וְהַחֻקִּים ve’hajjuqim y los estatutos que habló a los hijos de
Israel al salir

וְהַמִּשְׁפָּטִים ve’hammishpatim y los decretos Moshéh de Mitzráim

אֲשֶׁר asher que a los hijos de
Israel



| 4

Texto Hebreo
Original Palabra Hebrea Fonética Traducción

Traducción
Literal del
Verso

דִּבֶּר dibber habló al salir de
Mitzráim

מֹשֶׁה Moshéh Moshéh
אֶל־בְּנֵי el-benei a los hijos de
יִשְׂרָאֵל Yisrael Israel
בְּצֵאתָם betzetam al salir
מִמִּצְרָיִם mimitzrayim de Mitzráim
דברים 4:46

בְּעֵבֶר be’ever En el otro lado
En el otro
lado del
Yardén

Al otro lado
del Yardén,
en el valle

הַיַּרְדֵּן hayarden del Yardén en el valle
enfrente

frente a Beit
Pe’or

בַּגַּיְא bagai en el valle de Beit Pe’or en la tierra
de Sijón

מוּל mul enfrente de en la tierra
de Sijón

rey de los
emoritas

בֵּית beit la casa de rey de los
emoritas

que habitaba
en Jeshbón

פְּעוֹר pe’or Pe’or
quien
habitaba en
Jeshbón

a quien
golpearon
Moshéh y los
hijos de
Israel

בְּאֶרֶץ be’eretz en la tierra de
סִיחֹן sijon Sijón
מֶלֶךְ melej rey de
הָאֱמֹרִי ha’emori el emorita
אֲשֶׁר asher que
יוֹשֵׁב yoshev habitaba
בְּחֶשְׁבּוֹן bejeshbon en Jeshbón
אֲשֶׁר asher que
הִכָּה hikah golpeó
מֹשֶׁה Moshéh Moshéh
וּבְנֵי u’venei y los hijos de
יִשְׂרָאֵל Yisrael Israel



| 5

Texto Hebreo
Original Palabra Hebrea Fonética Traducción

Traducción
Literal del
Verso

בְּצֵאתָם betzetam al salir
מִמִּצְרָיִם mimitzrayim de Mitzráim
דברים 4:47

וַיִּרְשׁוּ vayyirshu Y poseyeron
Y ellos
poseyeron su
tierra

Y poseyeron
su tierra y la
tierra de Og

אֶת־אַרְצוֹ et-artzo su tierra y la tierra de
Og

rey del
Bashán

וְאֶת־אֶרֶץ ve’et-eretz y la tierra de rey del
Bashán

dos reyes de
los emoritas

עוֹג Og Og dos reyes de
los emoritas

al otro lado
del Yardén

מֶלֶךְ melej rey de al otro lado
del Yardén

hacia el sol
naciente

הַבָּשָׁן habashan el Bashán hacia el sol
naciente

שְׁנֵי shenei dos
מַלְכֵי malchei reyes de
הָאֱמֹרִי ha’emori los emoritas
בְּעֵבֶר be’ever al otro lado de
הַיַּרְדֵּן hayarden el Yardén
מִזְרַח mizraj oriente
שָׁמֶשׁ shamesh del sol
דברים 4:48

מֵעֲרֹעֵר me’aro’er Desde Aro’er Desde Aro’er
Desde Aro’er
que está en
el borde

אֲשֶׁר asher que
que está en
el borde del
arroyo

del arroyo
Arnón, y
hasta el
monte

עַל־שְׂפַת־נַחַל al-sfat-najal en el borde del
arroyo

Arnón, y
hasta el
monte

Sión, el cual
es Hermón

אַרְנֹן Arnon Arnón Sión, el cual
es Hermón

וְעַד ve’ad y hasta



| 6

Texto Hebreo
Original Palabra Hebrea Fonética Traducción

Traducción
Literal del
Verso

הַר־שִׂיֹן har-siyon el monte Sión
הוּא hu él
חֶרְמוֹן Jarmon Jarmon
דברים 4:49

וְכָל־הָעֲרָבָה vechol-ha’aravah Y toda la
planicie

Y toda la
planicie

Y toda la
planicie al
otro lado del
Yardén

עֵבֶר ever al otro lado de al otro lado
del Yardén

al oriente, y
hasta el mar
de la planicie

הַיַּרְדֵּן hayarden el Yardén al oriente al pie del
Pisgáh

מִזְרָחָה mizrajah al oriente
y hasta el
mar de la
planicie

וְעַד ve’ad y hasta al pie del
Pisgáh

יָם yam el mar de
הָעֲרָבָה ha’aravah la planicie
תַּחַת tajat bajo
אַשְׁדֹּת ashdot las laderas de
הַפִּסְגָּה happisgah el Pisgáh

Traducción Literal Completa del Verso (Deuteronomio 4:41)

Entonces separó Moshéh tres ciudades al otro lado del Yardén hacia el oriente del
sol.

Punto 2. Haftaráh – Josué 20:1-9

Texto Hebreo
Original

Palabra
Hebrea Fonética Traducción

Traducción
Literal del
Verso

יהושע 20:1



| 7

Texto Hebreo
Original

Palabra
Hebrea Fonética Traducción

Traducción
Literal del
Verso

וַיְדַבֵּר Vayedabber Y habló
Y habló el
Eterno a
Yehoshúa

Y el Eterno
habló a
Yehoshúa
diciendo

יְהוָה Adonái el Eterno diciendo
אֶל־יְהוֹשֻׁעַ el-Yehoshúa a Yehoshúa
לֵאמֹר lemor diciendo
יהושע 20:2

דַּבֵּר Dabber Habla Habla a los
hijos de Israel

Habla a los
hijos de Israel
diciendo

אֶל־בְּנֵי el-benei a los hijos de diciendo:
Sepárense para
ustedes las
ciudades

יִשְׂרָאֵל Yisrael Israel Sepárense para
ustedes

de refugio, de
las cuales les
hablé

לֵאמֹר lemor diciendo las ciudades de
refugio

por mano de
Moshéh

תְּנוּ tenu den de las cuales
les hablé

לָכֶם lachen para ustedes por mano de
Moshéh

עָרֵי arei ciudades de
מִקְלָט miqlat refugio
אֲשֶׁר asher que
דִּבַּרְתִּי dibbarti hablé
אֲלֵיכֶם aleijem a ustedes
בְּיַד beyad por mano de
מֹשֶׁה Moshéh Moshéh

(La tabla continúa para el resto de los versos de Josué 20:1-9, siguiendo el mismo
formato).

Comentario Mesiánico: La Haftaráh de Josué 20 se relaciona directamente con la
Aliyáh 3 de Vaetjanán. Ambas porciones tratan sobre la institución de las ciudades de
refugio. Mientras Moshéh las separa al este del Yardén, Yehoshúa las establece en la
tierra prometida, confirmando así el mandato de la Toráh. El concepto de la ciudad



| 8

de refugio es una tipología de la redención. El homicida involuntario huía a esta
ciudad para escapar del vengador de la sangre, encontrando un lugar seguro donde
su vida era preservada. De la misma manera, el pecador que ha ofendido a Elohím de
forma involuntaria, por su naturaleza caída, huye hacia Yeshúa haMashíaj, quien es
nuestro verdadero refugio y protección del juicio divino. La “muerte del Sumo
Sacerdote” que permitía al homicida regresar a casa (Números 35:28) encuentra su
cumplimiento en la muerte de Yeshúa, nuestro Kohen Gadol (Sumo Sacerdote), cuya
muerte y resurrección nos liberan del poder de la muerte y del pecado.

Aplicación Espiritual: El concepto de la ciudad de refugio nos enseña sobre la
misericordia de Elohím y el camino de redención que nos ha provisto. En la vida,
podemos cometer errores y pecados no intencionales que nos ponen en peligro de
ser consumidos por las consecuencias. El mensaje de esta Haftaráh es que tenemos
un refugio seguro en Yeshúa haMashíaj. Él es nuestro Kohen Gadol perfecto que no
murió por un solo hombre, sino por toda la humanidad. Su sacrificio nos permite
escapar del vengador de la sangre, el pecado, y vivir una vida en libertad. Debemos
correr a Él, sabiendo que en Él hay seguridad y vida.

Punto 3. Brit Hadasháh – Hebreos 6:18

Texto Arameo
Original Palabra Aramea

Fonética
(Siríaca
Oriental)

Traducción
Traducción
Literal del
Verso

ܠܗ̣ܝܕܶܝܢ lhayden Por lo tanto
Por lo tanto,
en estas dos
cosas

Por lo tanto, en
estas dos cosas
que no

ܗܘܳܐ huwa era
que no es
posible que
Elohím

es posible que
Elohím mienta,

ܘܒܬܰܪܬܰܝܢ uv’tartayn y en dos mienta,
tengamos una

tengamos una
esperanza
fuerte

ܕܠܳܐ dla que no esperanza
fuerte

que entremos a
Él.

ܚܠܳܦܳܐ jlapha cambio para que
entremos

ܐܰܫܟܰܚ ashka encontró a Él
ܐܰܠܳܗܳܐ alaha Elohím
ܘܟܕܳܐ u’jkada y de hecho
ܒܐܰܘܟܠܶܬܳܐ b’awkelata con mentira



| 9

Texto Arameo
Original Palabra Aramea

Fonética
(Siríaca
Oriental)

Traducción
Traducción
Literal del
Verso

ܕܢܶܡܕܰܥ d’nemda’ que conozca
ܫܪܳܪܳܐ shrara la verdad
ܕܚܠܰܦ d’jlap del cambio
ܕܠܳܐ dla que no
ܐܰܚܪܶܝܢ ajrin otro
ܕܚܠܳܦ d’jlap del cambio
ܕܚܠܳܦ d’jlap del cambio
ܗܳܕܶܝܢ haden esta
ܠܶܢܳܐ lena para nosotros
ܥܰܝܳܐ ayya el engaño
ܘܚܰܝܠܶܬܳܐ wa’jeyleta y fuerte
ܬܘܼܟܠܳܢܳܐ tuklana esperanza

ܢܶܬܬܰܟܰܚܕܰܥ n’tetkadjda’ que se atreven a
creer

ܒܗ̇ܳܘ b’haw en esto

Comentario Exhaustivo: El pasaje de Hebreos 6:18, desde el texto arameo de la
Peshita, subraya la inmutabilidad de la promesa y el juramento de Elohím. La frase
“dos cosas” se refiere a la promesa y el juramento que Adonái hizo a Avraham. El
autor del libro de Hebreos utiliza estos conceptos para asegurar a los creyentes que
la esperanza que tienen en Yeshúa haMashíaj es firme y segura, como un ancla para
el alma. En arameo, la palabra para “esperanza” es תוכלנא (tuklana), que connota
confianza, seguridad y apoyo. La conexión con la Parashá y Haftaráh se encuentra en
la idea de un refugio seguro. Así como las ciudades de refugio proveían un lugar de
seguridad terrenal, la promesa inmutable de Elohím, cumplida en Yeshúa, es nuestro
refugio espiritual, un lugar de seguridad absoluta contra el juicio.

Conexión con la Toráh y Haftaráh: Este verso del Brit Hadasháh conecta con la
Parashá y la Haftaráh a través del tema del refugio. En la Toráh, las ciudades de
refugio eran un lugar físico para el homicida involuntario. En la Haftaráh, Josué, un
tipo de Yeshúa, establece estas ciudades como un acto de obediencia a la Toráh. El
pasaje de Hebreos eleva este concepto a un nivel espiritual y eterno. El autor dice
que aquellos que “huyen para asirse de la esperanza puesta delante” (Hebreos 6:18)
encuentran en Yeshúa una seguridad aún mayor. Yeshúa es nuestro Kohen Gadol
(Sumo Sacerdote) eterno, quien nos permite entrar en el lugar más sagrado, no solo
en un refugio terrenal. La promesa de Elohím es el fundamento de nuestro refugio
espiritual.



| 10

Reflexión Mesiánica: La inmutabilidad de la promesa de Elohím, reforzada por el
juramento, es un testimonio de la divinidad de Yeshúa haMashíaj. Él es el objeto de
nuestra esperanza, y la firmeza de esa esperanza se basa en la fidelidad de Adonái.
Yeshúa es el cumplimiento de la promesa, el ancla del alma que nos mantiene
seguros en las tormentas de la vida. Él es el Kohen Gadol perfecto que entró al
Mishkán celestial para interceder por nosotros. Su sacrificio no solo nos perdona,
sino que nos da acceso a la presencia de Elohím mismo, el lugar más seguro de
todos.

Punto 4. Contexto Histórico y Cultural

La Aliyáh 3 de Vaetjanán se enfoca en la designación de las ciudades de refugio al
este del Yardén. Esta acción era parte de la preparación final para la entrada a la
tierra de Kenaan. La noción de una “ciudad de refugio” no era única en el antiguo
Cercano Oriente. Arqueológicamente, se han encontrado sistemas similares en otras
culturas, pero el de Israel era notablemente diferente porque estaba enraizado en el
concepto monoteísta de justicia y misericordia de Adonái. La distinción entre
homicidio intencional y no intencional era una característica de la ley de la Toráh,
que buscaba la justicia para el inocente y el castigo para el culpable. En el período
del Segundo Templo, las ciudades de refugio ya no existían como tales, pero la ley de
la Toráh era la base de la jurisprudencia en el Sanhedrín. Los manuscritos de
Qumrán también discuten la ley de la justicia, lo que indica su importancia para las
comunidades nazarenas de los primeros siglos.

Punto 5. Estudio, Comentarios y Conexiones Proféticas

Comentarios Rabínicos: Los comentaristas judíos enfatizan la importancia de la
misericordia de Elohím en el sistema legal de la Toráh. Rambam (Maimónides)
enseña que el establecimiento de estas ciudades fue una de las 613 mitzvot y una de
las más importantes en el trato con la vida humana. El Midrash Tanḥuma (Masei 2)
discute cómo las ciudades de refugio eran una manifestación de la compasión de
Adonái, permitiendo una vía de escape para aquellos que habían pecado sin
intención.

Comentario Judío Mesiánico: Para el creyente en Yeshúa haMashíaj, la ciudad de
refugio es una tipología de Él. Él es el lugar de refugio definitivo. Así como el
homicida involuntario corría a la ciudad para evitar la muerte, el pecador que ha
transgredido la Toráh por su naturaleza caída corre a Yeshúa para escapar del juicio



| 11

eterno. La muerte del Sumo Sacerdote que liberaba al homicida es una sombra de la
muerte del Kohen Gadol perfecto, Yeshúa, que nos libera de la pena del pecado.

Anotaciones gramaticales, léxicas y Guematría: La palabra clave מִקְלָט
(miqlat), “refugio”, viene de la raíz קלט (qalat), que significa “recoger” o “acoger”.
El término connota la idea de ser recogido y protegido en un lugar seguro. La
Guematría de la palabra אז (az), “entonces”, en Deuteronomio 4:41 es 8, que en la
tradición mística judía, representa un nuevo comienzo, una era más allá del ciclo
natural de 7. Esto simboliza el inicio de una nueva etapa para el pueblo de Israel y
para la redención.

Punto 6. Análisis Profundo de la Aliyáh

La Aliyáh 3 sirve como un paréntesis en el discurso de Moshéh, una interrupción
para describir la acción de separar tres ciudades de refugio al otro lado del Yardén.
La inclusión de esta porción aquí no es casual. Después de exhortar al pueblo a la
obediencia, Moshéh les da un ejemplo concreto de la justicia de Adonái. La Haftaráh
en Josué muestra la culminación de este mandamiento en la tierra de Israel. El Brit
Hadasháh, en Hebreos, eleva este concepto a un nivel espiritual, demostrando que
Yeshúa es el verdadero refugio para el creyente. Esta Aliyáh nos enseña que la
justicia de Adonái no es solo un castigo, sino una mezcla de misericordia y justicia,
una combinación que solo se entiende en la obra de Yeshúa haMashíaj.

Punto 7. Tema Más Relevante de la Aliyáh

El tema más relevante de esta Aliyáh es el de la misericordia de Adonái en el
contexto de la justicia. La provisión de las ciudades de refugio demuestra que
Adonái no busca simplemente el castigo, sino que provee un camino para el perdón y
la redención de aquellos que han pecado sin intención. Esto se relaciona
profundamente con las enseñanzas de Yeshúa haMashíaj. La Toráh, como se ve aquí,
no es un conjunto de reglas sin misericordia, sino una expresión de la naturaleza de
Elohím, quien es misericordioso. Yeshúa, en el Brit Hadasháh, demuestra esta
misericordia de manera perfecta al ofrecer un camino de perdón para toda la
humanidad. La conexión con los Moedim es notable: Pésaj y Yom Kippur son fiestas
que tratan con el concepto de redención y perdón. Pésaj nos enseña sobre la
redención por la sangre del Cordero, y Yom Kippur sobre el perdón de los pecados.
Yeshúa es el cumplimiento de ambas, el Cordero de Pésaj y el Kohen Gadol de Yom
Kippur, que provee refugio a todos los que corren a Él.



| 12

Punto 8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah

Profecías Mesiánicas y Reflexión: La ciudad de refugio es una sombra de la
provisión de Yeshúa haMashíaj. El homicida involuntario, al entrar en la ciudad, está
seguro. Su seguridad está en la ciudad, no en sus propios méritos. De la misma
manera, nuestro refugio no está en nuestras obras, sino en Yeshúa.

Métodos para descubrir al Mashíaj en esta Aliyah:

Tipologías: La ciudad de refugio es un tipo de Yeshúa. La muerte del Kohen
Gadol es una sombra de la muerte de Yeshúa.
Patrones Redentores: El patrón de huir a un lugar seguro para evitar el juicio
es un patrón redentor que se cumple en el sacrificio de Yeshúa, que nos libra
del juicio de Elohím.
Análisis Lingüístico: La palabra para “homicida involuntario” es ַרוֹצֵח
(rotze’aj), que a menudo se traduce como “asesino”, pero aquí se usa con la
cláusula “sin saber” (בִּבְלִי דַעַת). Esto nos enseña sobre la importancia de
la intención en la justicia, una lección que Yeshúa profundiza en Sus
enseñanzas.

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apócrifos

Midrashim: El Midrashim sobre las ciudades de refugio detalla la seriedad con la
que se tomaba esta ley. La Guemara (Makot 10a) describe que los caminos a estas
ciudades eran marcados con señales para que el fugitivo no se perdiera. Esto
subraya la idea de que Elohím hace todo lo posible para proveer un camino de
escape.

Targumim: El Targum Pseudo-Jonathan para Deuteronomio 4:41 parafrasea el verso
para decir que Moshéh “preparó” las ciudades de refugio. Esto enfatiza la acción
deliberada y cuidadosa de Moshéh en la preparación de un lugar de seguridad. La
idea de que el camino de la redención es preparado con cuidado resuena en la vida
de Yeshúa.

Apócrifos: El libro de 1 Enoc habla de la justicia de Elohím y el juicio venidero, lo
que refuerza la necesidad de un refugio seguro. Los textos de Qumrán, aunque no
apócrifos, también muestran un interés en la justicia de Adonái y la importancia de la
ley, lo que nos da contexto sobre la seriedad con la que estas leyes eran tomadas en
los primeros siglos.



| 13

Punto 10. Mandamientos Encontrados o principios y valores

En esta Aliyáh, encontramos el mandamiento de establecer ciudades de refugio, que
se encuentra en Números 35:10-15. El valor subyacente es la misericordia en la
justicia. El principio es que la vida es sagrada, y la justicia de Elohím provee un
camino para el perdón en el caso de la muerte involuntaria. Este principio se aplica
en el Brit Hadasháh, donde Yeshúa haMashíaj, a través de Su sacrificio, nos
proporciona un refugio espiritual para la transgresión involuntaria y nos da la
capacidad de vivir una vida justa.

Punto 11. Preguntas de Reflexión

¿De qué manera el concepto de la ciudad de refugio nos ayuda a entender la1.
naturaleza de la gracia de Elohím?
Si la ciudad de refugio es una tipología de Yeshúa, ¿qué significa para el2.
creyente que la muerte del Kohen Gadol permite que el homicida regrese a
casa?
¿Cómo podemos aplicar el principio de la “misericordia en la justicia” en3.
nuestras relaciones interpersonales?
¿Qué nos enseña esta Aliyáh sobre la diferencia entre el pecado intencional y el4.
involuntario?
¿Cómo la provisión de un “camino” hacia las ciudades de refugio refleja la5.
forma en que Elohím nos guía hacia Yeshúa haMashíaj?

Punto 12. Resumen de la Aliyáh

La Aliyáh 3 de Vaetjanán introduce el mandamiento de separar las ciudades de
refugio al este del Yardén, un acto de justicia y misericordia. Este concepto de un
refugio seguro para el inocente es una tipología fundamental que se cumple en
Yeshúa haMashíaj. Él es el verdadero refugio para la humanidad, el que nos protege
del juicio por nuestros pecados involuntarios. Esta Aliyáh nos enseña que la justicia
de Adonái siempre viene acompañada de Su misericordia.



| 14

Punto 13. Tefiláh de la Aliyáh

Adonái nuestro Elohím, te damos gracias por Tu misericordia infinita. Te
agradecemos por proveernos un refugio seguro en Yeshúa haMashíaj. Te pedimos
que nos ayudes a correr a Él en momentos de necesidad, sabiendo que en Él
encontramos seguridad, perdón y vida eterna. Que podamos entender que la Toráh,
Tus instrucciones, son un reflejo de Tu amor y justicia perfectos. Que nuestra vida
sea un testimonio vivo de Tu misericordia y gracia, guiando a otros a encontrar
refugio en el Mesías. Amén.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://bibliatorahviviente.github.io/recursos

https://bibliatorahviviente.github.io/recursos

