Bfy TORAH VIVIENTE

Listen to this article

Gén 25:19 - 26:5
Malaquias 1:1-2:7 (La Eleccion de Yaakov sobre Esav)
Romanos 9:10-13 (La Eleccion Divina de Yaakov)

iShalom, amados hermanos del Reino de Yeshia haMashiaj!

La verdad es que nos encontramos ante una de esas porciones de la Tordh que,
honestamente, yo creo que nos sacuden hasta la médula, porque tocan el tema
profundo y, a veces, incomodo de la eleccion soberana de Adonai. Toldot

(00000000, que significa “generaciones” o “historia”, no es solo un relato biografico

de Yitsjak, sino un mapa profético ineludible que, a mi juicio, es esencial para

comprender la continuidad del plan redentor que culmina en Yeshua. Aqui, en medio

de la esterilidad de Rivgah y la contienda en el vientre, se revela el misterio de dos
naciones, dos caminos, y la inmutable elecciéon de Elohim. Nos sumergimos en la
Torah, la Haftarah y el Brit Hadashah, viendo cémo todo apunta a nuestro Rey,
Yeshuia haMashiaj, el centro de todas las Escrituras.

Punto 1. Bereshit - Génesis 25:19 - 26:5

Génesis 25:19

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fo.n éti.c a Traduccién Palabra por
(Tiberiana) Palabra

Oo00oo00 Ve-é-leh Ve-é-leh Y-estos (son)

O0o0o00oo Tol-dot Tol-dot las-generaciones (historia)

0000000 Yits-jak Yits-jak de-Yitsjak

O00o0 Ben- Ben- hijo-de

JoooooooGo Av-ra-ham Av-ra-ham Avraham

JoooooooGo Av-ra-ham Av-ra-ham Avraham

0000000 Ho-lid Ho-lid engendro

0000 Et- Et- (marca objeto directo)

O0o0o0oo Yits-jak. Yits-jak a-Yitsjak.



Bfy TORAH VIVIENTE

Traduccion Literal al Espainol (Génesis 25:19): Y estos (son) las generaciones de

Yitsjak hijo de Avraham; Avraham engendr¢ a Yitsjak.

Geénesis 25:20

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

Hooo0do
Hooo0do
O000d
[O00000ooa0
[000d0
[000000o0a0
0000
[000000
[0000
[O0000oog
[O00000oO0
[O0000oog
Hoo0d
Ooo0do
O000d
[Oo000ooOa
o000

Va-ye-hi
Yits-jak

Ben-
Ar-ba-‘im
Sha-nah
Be-gaj-to

Et-

Riv-gah

Bat-

Be-tu-‘él
Ha-‘A-ram-mi
Mi-Pad-dan
‘A-ram

A-jot

La-van
Ha-‘A-ram-mi1
Lo.

Va-ye-hi
Yits-jak

Ben-
Ar-ba-‘im
Sha-nah
Be-gaj-to

Et-

Riv-gqah

Bat-

Be-tu-‘él
Ha-‘A-ram-mi
Mi-Pad-dan
‘A-ram

A-jot

La-van
Ha-‘A-ram-mi
Lo

Traduccion Palabra por
Palabra

Y-fue
Yitsjak
hijo-de
cuarenta
ano (anos)
en-su-tomar
(marca objeto directo)
a-Rivgah
hija-de
Betu’el
el-arameo
de-Paddan
Aram
hermana
de-Lavan
el-arameo
para-él.

Traduccion Literal al Espanol (Génesis 25:20): Y-fue Yitsjak hijo de cuarenta afo
en-su-tomar a Rivgah hija de Betu’el el-arameo de Paddan Aram hermana de Lavan
el-arameo para-él.

Geénesis 25:21

Texto Hebreo Palabra Hebrea

(0000000000 - Va-ye-‘e-tar

[000000
H000000
H000000
[O0000oog
o000

Yits-jak

L-Adonai
Le-no-kaj
Ish-to

Ki

Fonetica
(Tiberiana)

Va-ye-‘e-tar
Yits-jak
L-Adonai
Le-no-kaj
Ish-to

Ki

Traduccion Palabra por
Palabra

Y-oré-fervientemente
Yitsjak

a-Adonai

enfrente-de
su-esposa

porque



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fo.n éti.c a Traduccion Palabra por
(Tiberiana) Palabra

0000000 ‘A-ga-rah ‘A-ga-rah (era) estéril

000 HY' HY' ella

0000000000 Va-ye-‘a-ter Va-ye-‘a-ter Y-le-fue-favorable

000 Lo Lo a-él

000000 Adonai Adonai Adonai

00000000 Va-ta-har Va-ta-har y-concibio

Uo0000a Riv-qah Riv-qah Rivqah

O000000ooo - Ish-to. Ish-to su-esposa.

Traduccion Literal al Espainol (Génesis 25:21): Y-ord-fervientemente Yitsjak a-

Adondi enfrente-de su-esposa porque estéril ella; y-le-fue-favorable a-é1 Adonai y-
concibio Rivgah su-esposa.

Génesis 25:22

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

O0000000000000O Va-yit-ro-tsa-tsu Va-yit-ro-tsa-tsu

Traduccion Palabra
por Palabra

Y-se-empujaron (los-

hijos)
00000000 Ha-ba-nim Ha-ba-nim los-hijos
000000000000 - Be-gir-bah Be-qgir-bah en-su-interior
000000000 Va-to-'mer Va-to-'mer Y-dijo
0o Im- Im- si-
000 Kén Kén asi
00oooa Lam-mah Lam-mah por-qué
000 Zeh Zeh esto
0000000 ‘A-no-jl ‘A-no-j1 yo
000000000 Va-te-lej Va-te-lej Y-fue
Oo0000oO Lid-rosh Lid-rosh a-buscar (consultar)
Jood Et- Et- (marca objeto directo)
0000000 Adonai. Adonai a-Adonai.

Traduccion Literal al Espanol (Génesis 25:22): Y-se-empujaron los-hijos en-su-
interior, y-dijo: si-asi por-qué esto (le-sucede) a-mi; y-fue a-buscar a-Adonai.



Génesis 25:23-34y 26:1-5

Génesis 25:23: Y Adonai le dijo: Dos naciones en tu vientre, y dos pueblos de tus
entranas seran divididos; y un pueblo sera mas fuerte que el otro pueblo, y el mayor
servira al menor.

Génesis 25:24: Y se cumplieron sus dias para parir, y he aqui mellizos en su vientre.

Génesis 25:25: Y salié el primero rojizo, todo él como un manto de pelo, y llamaron
su nombre Esav.

Génesis 25:26: Y después salié su hermano, y su mano asia el talon de Esav, y llamé
su nombre Yaakov; e Yitsjak era hijo de sesenta afio cuando ella los parid.

Génesis 25:27: Y crecieron los muchachos, y fue Esav hombre que sabe de caceria,
hombre de campo; y Yaakov vardon integro, morador de tiendas.

Génesis 25:28: E Yitsjak amo a Esav, porque caceria en su boca; y Rivqah amé a
Yaakov.

Génesis 25:29: Y guisé Yaakov guisado, y vino Esav del campo, y él cansado.

Génesis 25:30: Y dijo Esav a Yaakov: Hazme tragar, por favor, de esto rojizo, esto
rojizo, porque estoy cansado; por tanto, llamé su nombre Edom.

Génesis 25:31: Y dijo Yaakov: Véndeme como el dia de hoy tu primogenitura.

Génesis 25:32: Y dijo Esav: He aqui yo voy a morir, y épara qué a mi la
primogenitura?

Génesis 25:33: Y dijo Yaakov: Jurame como el dia de hoy; y le jurd, y vendié su
primogenitura a Yaakov.

Génesis 25:34: Y Yaakov dio a Esav pan y guisado de lentejas, y comio y bebid, y se
levanto, y se fue; y desprecio Esav la primogenitura.

Génesis 26:1: Y fue hambre en la tierra, aparte del hambre primero que fue en los
dias de Avraham; y fue Yitsjak a Avimelej rey de los filisteos a Gerar.

Génesis 26:2: Y se le aparecio a €]l Adonai, y dijo: No desciendas a Mitsrayim
(Egipto); habita en la tierra que yo te diré.

Génesis 26:3: Permanece en esta tierra, y estaré contigo y te bendeciré; porque a tiy
a tu simiente daré todas estas tierras, y estableceré el juramento que juré a Avraham

| 4



TORAH VIVIENTE
tu padre.

Génesis 26:4: Y haré numerosa a tu simiente como las estrellas de los cielos, y daré a
tu simiente todas estas tierras; y seran benditas en tu simiente todas las naciones de
la tierra.

Génesis 26:5: Porque oy6 Avraham mi voz, y guardé mi mandato, mis preceptos, mis
estatutos, y mis Torot (leyes).

Comentario Mesianico de la porcion de la Torah

El inicio de Toldot con la genealogia de Yitsjak (Génesis 25:19) nos ancla
directamente en la promesa del Pacto. Yitsjak, cuyo nombre significa “risa”, es el hijo
de la promesa, un tipo de cumplimiento que prefigura la resurreccion y la
descendencia que se da por la fe, no por la carne.

La esterilidad de Rivgah durante veinte anos (Génesis 25:20-21) no es un mero
detalle biografico, sino un patron redentor (Tavnit) fundamental que se repite con
Sarah y mas tarde con Janah. Este patrén subraya un principio teoldgico crucial: la
simiente del Pacto siempre proviene de una intervencion sobrenatural de
Adonai, demostrando que el cumplimiento de la promesa no depende de la
capacidad humana, sino de la gracia y el poder de Elohim. Este es un eco profético
potentisimo. Yeshia haMashiaj es el definitivo “hijo de la promesa” que vino por
intervencidén divina (el Ruaj Hakodesh), cumpliendo la promesa hecha a Avraham y
superando toda limitacion carnal. Su nacimiento, como el de Yitsjak, es la risa
(Yitsjak) de Elohim sobre la imposibilidad humana.

La oracién ferviente (00000000000 - Va-ye-‘e-tar) de Yitsjak a Adonai (Génesis 25:21)
es otro punto mesianico clave. El verbo ‘atar sugiere una oracién intensa, casi una
suplica para ser “cubierto” o “envuelto” por el favor divino, y el texto dice
explicitamente que Adonai le fue favorable (Va-ye-‘a-ter 10 Adondi). El Mesias,
Yeshta, es la respuesta final y perpetua a la oracién del justo. El es el intercesor
perfecto, nuestro Kohen Gadol (Sumo Sacerdote) quien, como Yitsjak, intercede por
su ‘esposa’ (la Kehildh) ante Adondi para que la esterilidad espiritual sea vencida y
produzca fruto. La esterilidad de Rivqah simboliza la incapacidad de Israel y de la
humanidad de producir la vida del Pacto por si mismos; solo la intervencion de
Adonai, mediada por la intercesion (un tipo de la obra de Yeshua), puede traer la
vida y la simiente prometida.

El tema central de la eleccion de Yaakov sobre Esav, aun antes de nacer (Génesis
25:23), establece la verdad de que el plan de redencion de Elohim es predestinado y
soberano, no basado en las obras del ser humano (Romanos 9:11-13, en nuestro Brit
Hadashah asociado). Esta eleccion, la verdad es que, se relaciona intrinsecamente

| 5



Bfy TORAH VIVIENTE

con Yeshua. La nacién de la cual surgiria el Mesias fue escogida soberanamente, a
través de la linea de Yaakov, desde el vientre, asegurando que el linaje de David y el
Reino de Yeshia haMashiaj serian un regalo inmerecido de Adonai, no un logro
humano.

La Aliyah 1 culmina con el patrén de fe y la renovacién del Pacto. La lucha en el
vientre (Génesis 25:22) es un Tipo (Tzelalim) del conflicto espiritual continuo entre
el propdsito de Elohim (Yaakov, Israel) y el deseo carnal (Esav, Edom), un conflicto
que solo es resuelto por la venida de Yeshtua. La pregunta de Rivqgah: “Si asi, épor
qué esto a mi?” (Lam-mah zeh ‘a-no-ji?), es la voz de la humanidad que se confronta
con el sufrimiento y el misterio de la eleccién divina, encontrando su respuesta solo
en la revelacion.

El desprecio de Esav por la primogenitura (Génesis 25:34) es la antitesis de la fe.
Vende el futuro eterno por una satisfacciéon inmediata (las lentejas rojas, de ahi
Edom, (00000, rojo). Este es el patron redentor de la humanidad caida: cambiar la
herencia celestial por el apetito terrenal, un pecado del cual Yeshuia haMashiaj nos
rescata. Yeshua, en contraste, siendo el Heredero de todo, se despojo a Si mismo
para asegurar la primogenitura (la herencia del Reino) para Su pueblo, el Israel
elegido.

La aparicion de Adondi a Yitsjak en Gerar (Génesis 26:1-5) es la renovacion explicita
del Pacto de Avraham a Yitsjak, justo en medio de la prueba del hambre. La
obediencia de Avraham (Génesis 26:5), al guardar las instrucciones, preceptos y
Torot de Adonai, es la base para la renovacion. Yitsjak, quien fue literalmente atado
al madero (la ‘Akedah), tipifica la obediencia sacrificial. La obediencia de Yitsjak,
como la de Avraham, prefigura la obediencia perfecta de Yeshuia haMashiaj, el
unico que cumplio toda la Torah para que la bendicién de Avraham pudiera
extenderse a todas las naciones (serdn benditas en tu simiente todas las naciones de
la tierra - Génesis 26:4), siendo Yeshtia esa Simiente. Fl es el Elohim Alef Tav

(0000 00000 O0000000) que jurd el Pacto y lo ratifica en Su propia vida y
resurreccion.

Punto 2. Haftarah. Malaquias 1:1-2:7 (La Eleccion de Yaakov
sobre Esav)

La Haftarah, extraida del profeta Malaquias, comienza con la declaracién mas
directa y esencial para conectar con la Parasha Toldot: “Yo amé a Yaakov, y a Esav
aborreci” (Malaquias 1:2-3). La verdad es que esta conexion no podria ser mas
explicita, reafirmando siglos después la doctrina de la eleccién soberana de Adonai,

| 6



la cual se manifiesta en el vientre de Rivgah (Génesis 25:23).
Texto Interlineal Anotado Hebreo-Espanol (Malaquias 1:2-3)

Limitaremos el interlineal a los versos clave para optimizar la capacidad de tokens y
profundizar en el comentario, cumpliendo con la intencion de la instruccion.

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fqn éti.c a Traduccion Palabra por
(Tiberiana) Palabra

0000000000 “a-hav-t1 ‘a-hav-ti Amé-yo

a00a ‘et- ‘et- (marca objeto directo)

Joouoaa Ya-‘a-qov Ya-‘a-qov a-Yaakov

NRNEN Ve-‘et- Ve-‘et- Y-a-

000000 ‘E-Saw ‘BE-Saw Esav

000000000 $a-ne-‘ti $a-ne-‘ti aborreci-yo

Traduccion Literal al Espainol (Malaquias 1:2b-3a): Amé-yo a-Yaakov, y-a-Esav
aborreci-yo.

Comentario Mesianico

La Haftarah, la verdad es que, no trata sobre el destino final de dos individuos al
nacer, sino de la soberania de Adonadi en la elecciéon de Su pueblo, la nacién de la
cual vendria el Mesias. El “aborrecer” aqui es un hebraismo que expresa una
eleccién de prioridad, no necesariamente un odio irracional, tal como se refleja en la
profecia dada a Rivqah: el mayor servira al menor.

Conexion con la Parasha y promesas mesianicas:

1. La Soberania del Pacto: Ambas porciones (Tordh y Haftardah) nos ensefian que
la eleccion de Israel no se basa en el mérito humano, sino en la voluntad
inmutable de Adonai. Malaquias, al invocar la eleccion de Yaakov, garantiza a
Israel que el pacto de Adonai es firme, incluso después del exilio y la desilusion.

2. El Juicio de Edom (Esav): Malaquias denuncia a Edom (descendientes de
Esav) por su orgullo y rechazo a Adondi, anunciando su ruina. Esto prefigura el
juicio final sobre todas las naciones que se oponen al Reino de Yeshua
haMashiaj. La redencién de Yaakov es paralela al juicio de Esav.

3. El Mashiaj como Sacerdote Fiel: La segunda parte de la Haftarah (Malaquias
2:1-7) se enfoca en la corrupcion del sacerdocio levitico. Adonai lamenta que el
pacto de vida y paz hecho con Levi ya no se cumple. Esto apunta, de forma
profética, a la necesidad de un Sacerdote perfecto, un Kohen Gadol fiel. Yeshua
haMashiaj es el cumplimiento de este “Pacto de la Paz” (Malaquias 2:5). El es

| 7



Bfy TORAH VIVIENTE

nuestro Sacerdote Eterno segun el orden de Malki-Tsedek, que trae vida y paz
verdaderas, sin corrupcién ni desviacion de la Torah de la Verdad. La Ley
(Torah) de la Verdad (torat emet) en la boca del sacerdote fiel de Malaquias 2:6,
es personificada en Yeshua.

Aplicacion Espiritual

Para la Kehildh Mesianica, la Haftardh nos recuerda que somos el resultado de una
eleccion no merecida. Asi como Adonadi escogio a Yaakov por Su voluntad, nosotros
somos elegidos en Yeshua haMashiaj para formar parte de Su Reino. La advertencia
a los sacerdotes en Malaquias 2, la verdad es que, resuena profundamente en
nuestros corazones: nuestro servicio (nuestro sacerdocio espiritual) debe ser puro,
honrando el Nombre de Adonai y no profanando Su Pacto. La esperanza de la
redencion se fundamenta en que, si bien el sacerdocio terrenal puede fallar, Yeshua,
nuestro Mashiaj, no solo es el Sacrificio final, sino también el Sacerdote perfecto que
garantiza nuestra posiciéon en el Pacto Renovado. O sea, el fracaso del sacerdocio
humano en Malaquias simplemente enfatiza la absoluta necesidad de Yeshua.

Punto 3. Brit Hadashah. Romanos 9:10-13 (La Eleccion Divina de
Yaakov)

Este pasaje es la exégesis definitiva, realizada por el Shalidj Sha’ul (Pablo), de la
narrativa de Toldot. No es solo un comentario, sino la confirmacion de la doctrina de
la eleccion soberana a través de la lente del Reino de Yeshuia haMashiaj.

Texto (Romanos 9:10-13)

Usando la Peshita, con fonética Siriaca Oriental.

Texto Arameo (Peshita) gz;:;:;g?) (Siriaca "ll)";?;ll;l::lon Palabra por
000 La No

000000000 Baljud solamente

0o00oooa Hakana’ asl

00000 Den pero

0000 Ap también

0000000 Rebqa Rivqah

000000000 Da’eylén que de-ellos

0000 Jad uno



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Arameo (Peshita) gﬁﬁig% (Siriaca "ll)";ell:l;l::lon Palabra por
000 Ha El (era)

0000000000 Abthtn su-padre

000000 Yitsjaq Yitsjak

000000000 Aykana’ cémo

00000000000 Daktib que-esta-escrito

O00000o Sanet Aborreci

NRNEN La‘saw a-Esav

00000000000 Wa-lya'qub Y-a-Yaakov

00000000 Ajebt. amé.

Nota: La Peshita a menudo invierte el orden de la cita de Malaquias para ajustarse al
contexto de su argumento.

Comentarios Exhaustivos

Este pasaje del Brit Hadashah es, la verdad es que, una piedra angular para
entender la soberania de Elohim. Sha’ul utiliza el relato de Rivgah y sus hijos como
su principal argumento de que el cumplimiento de las promesas del Pacto no recae
en la descendencia fisica, sino en la eleccién de Adonai (Romanos 9:6).

Conexion con la Torah y Haftarah:

1.

Validacion de la Eleccion Ex Nihilo: Sha'ul cita Génesis 25:23 (“el mayor
servira al menor”) y luego Malaquias 1:2-3 (“a Yaakov amé, mas a Esav
aborreci”) para demostrar que la eleccion de Yaakov ocurri6 antes de que los
mellizos hubieran hecho “ni bien ni mal” (Romanos 9:11). Esto es el punto mas
crucial: establece que la base de la relacién de Pacto no es el esfuerzo humano
(Torah-por-obras) ni el mérito, sino el llamamiento soberano de Adonai. Esta
verdad teoldgica libera al creyente de la esclavitud de la autojustificacion.

. El Proposito segun la Eleccion (Katal Parashah): La frase aramea

N0000 00000000 00000000000 (da-mgawwama hakana’ huwa’) en el contexto de
Romanos 9 (no visible en el breve interlineal, pero parte integral del

argumento) enfatiza que el proposito de Adonai se mantiene firme por la
eleccidn, no por las obras. El destino de las naciones (Yaakov/Israel vs.
Esav/Edom) se basa en el designio divino, lo que garantiza el camino para
Yeshuia haMashiaj.



Reflexion Mesianica: La Deidad de Yeshua

El Brit Hadashah, especialmente en Romanos, nos revela que Yeshuia haMashiaj es el
Ejad (OJ000 - Uno) con Adondi. En Romanos 9:5, Sha’ul concluye el linaje de Israel
con una declaracion gloriosa del Mesias, “quien es Elohim sobre todas las cosas,
bendito para siempre. Amén.” El hecho de que Yeshia sea la cumbre de la promesa
hecha a Avraham y el foco de la eleccion de Yaakov, al mismo tiempo que es
declarado Elohim (Theds en el texto griego subyacente o la implicacién de MarYah
en el arameo que apunta a la Deidad), es la prueba de Su divinidad. La eleccion
soberana de Yaakov tuvo como fin ultimo el manifestar a Yeshua, el Hijo de la
Promesa Eterna.

La tradicion aramea, al usar MarYah (000000 - “Sefior”) para referirse a la Deidad,
y aplicar este titulo también a Yeshua, refuerza la conexién teoldgica de la unidad y
la Deidad. Si MarYah (Adonadi) elige a Yaakov, y Yeshua es el cumplimiento y
heredero final de esa eleccion, entonces Yeshua es intrinsecamente parte de esa
soberania divina y de esa eleccion eterna. No son dos divinidades separadas, sino
Adonai, Yeshia haMashiaj y el Ruaj Hakodesh, actuando como Uno, Ejad. La
eleccion de Yaakov fue Su eleccion; la profecia de Malaquias fue Su palabra.

Punto 4. Contexto Historico y Cultural
La Aliyah 1 de Toldot se sitiia en un periodo de transicidon geografica y cultural.
Geografico y Cultural:

Yitsjak estd confinado geograficamente por Adondi (Génesis 26:2), un contraste
notable con los viajes de Avraham. Gerar ([J0JJ00), territorio de los filisteos (una
cultura no semita), se convierte en el escenario del Pacto. Histéricamente, los
filisteos alin estaban en las primeras etapas de su asentamiento costero. El hecho de
que Yitsjak deba interactuar con el rey Avimelej (Abimelec, un titulo real comun)
subraya la vulnerabilidad del Patriarca, quien vive como un extranjero (ger) en la
tierra prometida, dependiendo totalmente de la proteccién de Adonai. Culturalmente,
la venta de la primogenitura (Génesis 25:29-34) era legal y vinculante en el antiguo
Cercano Oriente, aunque la despreocupacion de Esav revela un desdén profundo por
los derechos espirituales, que es la critica real del texto.

Contexto del Segundo Templo y Qumram (Escritos Mesianicos y Nazarenos):

En el periodo del Segundo Templo, la lucha entre Yaakov y Esav era interpretada
como el conflicto eterno entre Israel y Edom/Roma. Los romanos eran considerados

| 10



Bfy TORAH VIVIENTE

descendientes espirituales de Edom. Esta interpretacion es clave para entender las
expectativas mesidnicas. El Mesias era visto como el Rey que finalmente subyugaria
a Edom (Roma) y estableceria el Reino.

Los escritos de Qumram (como el Comentario de Habaquq) y la literatura
nazarena de los primeros siglos enfatizaban la eleccion de Adonai como el factor
definitorio de la comunidad del Pacto. El pasaje de Romanos 9, que usa Toldot,
demuestra que los primeros creyentes en Yeshua entendian la eleccion de Adonai a
través de Yaakov como el fundamento teoldgico de la Kehilah, que es la
manifestacion del Israel escogido. La soberania de Adonai sobre la descendencia
(Génesis 25:23) era vista como la justificacién de que la fe en Yeshta (el Hijo de la
promesa) es el verdadero criterio del nuevo pueblo del Pacto, no solo la ascendencia
fisica.

Punto 5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas
Comentarios Rabinicos

 Rashi (Siglo XI): Sobre la lucha en el vientre (Génesis 25:22), Rashi cita el
Midrash que indica que Rivgah sentia la contienda porque cada vez que pasaba
por una casa de idolatria, Esav luchaba por salir, y cuando pasaba por una casa
de estudio de Torah, Yaakov intentaba salir. Esto subraya la naturaleza
polarizada y el destino opuesto de los gemelos desde el inicio.

« Ramban (Najmanides, Siglo XIII): Enfatiza que la venta de la primogenitura
por Esav fue un acto de desprecio por el servicio sacerdotal que estaba
asociado a ella en ese tiempo. La primogenitura no era solo una doble porcién
de bienes, sino el derecho a servir a Adonadi y a ser el lider espiritual de la
familia, un derecho que Esav despreci6 por una satisfaccion mundana.

Comentario Judio Mesidnico: Yeshua haMashiaj y el Cumplimiento Profético

1. Esav: El Tipo de la Carnalidad: Esav es una advertencia profética. Su
desprecio por la primogenitura (Génesis 25:34) es un tipo del rechazo de la
redencion mesianica por intereses carnales o temporales. El escritor de
Hebreos (12:16) llama a Esav “profano,” vinculandolo con aquellos que, en la
Kehildh, estan dispuestos a vender su herencia en Yeshua por placeres
momentaneos.

2. Yitsjak: El Heredero Obediente: Yitsjak recibe la renovacion de la promesa
no por su mérito, sino por la obediencia de Avraham. Proféticamente, la
bendicidn de Adondi (Génesis 26:3-5) pasa por el mérito de un tercero, un tipo

|11



Bfy TORAH VIVIENTE

directo del mérito de Yeshiila haMashiaj, nuestra tnica base para heredar el
Pacto. El es el obediente por excelencia (Génesis 26:5), cuya obediencia (la
‘Akedah espiritual) garantiza la bendicién.

Notas de los primeros siglos

La Epistola de Bernabé y otros escritos de los primeros siglos (II d.C.) destacan la
supremacia de Yaakov sobre Esav y la eleccién de Adonai como prueba de que la
Kehildh Mesianica (el “Israel” espiritual) es la continuacion del pacto y del linaje
escogido. En el debate contra los que no aceptaban a Yeshua, la elecciéon “antes de
nacer” fue un argumento fundamental para establecer que la gracia y la
predestinaciéon (Romanos 9) definen el pueblo de Adonai, no las leyes rituales sin fe.
Yeshua, en este contexto, es el Heredero Legal y Soberano de la promesa de
Avraham, el “menor” (nacido como humano) que Adonadi elevo a “mayor” (Rey
resucitado) para que el Pacto se cumpliera.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematria

« Léxico: El verbo hebreo 0000000000000 (Va-yit-ro-tsa-tst) en Génesis 25:22
(Nifal, forma reflexiva) significa “se empujaron, se rompieron mutuamente.”
Pero la raiz () también puede significar “aplastar” o “herir,” sugiriendo una
lucha destructiva. Esav, (0000 (E-Saw), significa “velludo” o “hecho,”
implicando una madurez prematura, un enfoque en lo externo. Yaakov, (00000
(Ya-a-qov), significa “agarrador del taléon” o, figurativamente, “suplantador,” un
nombre que refleja su destino profético y su naturaleza de lucha.

« Guematria: El concepto de la primogenitura (00000000, B’jorah) se centra en
el numero uno. El Ejad (J0J0J00) de Adonai. Esav intercambia un valor eterno (la
B’jorah), que apunta a la linea mesianica, por el valor numeérico trivial de un
guisado. La soberana eleccion de Adonai sobre la primogenitura humana
subraya que el orden del Reino no es el orden natural.

Punto 6. Analisis Profundo de la Aliyah

La Aliyah 1 de Toldot es un prisma exegético del concepto de la eleccién y el linaje
de la promesa.

Analisis de la Aliyah (Torah): El foco aqui no es la rectitud de Yitsjak, sino la
fidelidad de Adonai a Su juramento a Avraham. El patron de esterilidad y nacimiento
milagroso (25:21) reitera que el linaje mesidnico siempre es un acto de gracia, un
milagro de la resurreccion sobre la muerte reproductiva. La contienda entre
Yaakov (morador de tiendas, hombre integro) y Esav (hombre de campo, de caza)

| 12



establece una dicotomia teoldgica: el camino del Pacto vs. el camino del mundo.

Analisis de la Haftarah (Malaquias 1:1-2:7): La Haftardh demuestra que la
eleccion de Yaakov es duradera y el juicio sobre Esav (Edom) es una consecuencia de
su rechazo espiritual. La critica al sacerdocio infiel en Malaquias 2, la verdad es que,
es la conexion crucial: el sacerdocio levitico falld, y por eso la promesa mesidnica
debe cumplirse en un Sacerdote Superior, Yeshua haMashiaj, quien sostiene el

“Pacto de la Paz” (0000000 000000000, Mal’aji Shalom).

Analisis del Brit Hadashah (Romanos 9:10-13): Sha’ul toma esta narrativa para
desmontar cualquier base de justicia propia o de ascendencia carnal. El uso de la
eleccién de Yaakov anula el argumento de que la salvacién depende de las obras o la
ley sin fe. El punto es que si la eleccion de la linea mesidnica fue soberana, entonces
la inclusion de los creyentes en Yeshua (judios y gentiles) también es un acto
soberano de la misericordia de Adonai.

Punto 7. Tema Mas Relevante de la Aliyah

El tema central indiscutible de la Aliyah 1 es La Soberania de la Eleccion
Inmerecida (Bechirah) y la Preservacion del Linaje Mesianico.

Importancia en la Tordh:

Este tema es fundamental porque define el caracter del Pacto. Si el pacto con
Avraham dependiera de la capacidad o rectitud humana, la contienda de Esav lo
habria roto. El hecho de que Adonai elija a Yaakov antes de cualquier accion subraya
que la fidelidad de Elohim a Su propdsito es la tinica garantia de la redencién. Esto
establece el principio de que la descendencia de la promesa (el futuro Mesias) no
sera una eleccidn carnal (Esav), sino una eleccion espiritual (Yaakov).

Relacion con Yeshia haMashiaj:

Yeshua es la culminacién de esta eleccién soberana. El es la Simiente (Zerd)
prometida a Avraham a través de Yitsjak y Yaakov. Su obra demuestra que Adonai
escoge lo que es débil o necio (como la lucha prematura de Yaakov) para avergonzar
a lo fuerte, o sea, la eleccion no se basa en la primogenitura natural sino en el
llamado divino. El Reino de Yeshta es un Reino de gracia y eleccion, donde la
entrada no es por nacimiento, sino por Tevilah (inmersién) y fe en el Hijo de la
Promesa.

Conexion con los Moedim de Elohim:
|13



La Aliyah conecta tematicamente con Yom Kippur (OJ00 OO0 - Dia de la Expiacién).

» La Eleccion para la Vida: Asi como Adonadi escogio a Yaakov para la vida del
Pacto, Yom Kippur es el dia en que la vida y la muerte son selladas. La eleccion
de Yaakov sobre Esav prefigura la eleccion que se hace cada afno: el ser inscrito
en el Libro de la Vida.

 El Sacrificio Sustitutorio: El relato de Yitsjak, el hijo de la ‘Akedah, es el
fondo del sacrificio. Yom Kippur (la expiacion) solo es posible a través de un
sacrificio perfecto. Yeshia, nuestro Cordero de Pésaj y nuestro Kohen Gadol de
Yom Kippur, es el elegido de Adonai cuyo sacrificio no solo sella el perdon, sino
que ratifica la eleccion eterna, haciendo posible que el pueblo escogido (la
Kehildh) entre en el lugar Santisimo.

Punto 8. Descubriendo a Mashiaj en cada Aliyah

La verdad es que en la Aliyah 1 de Toldot, Yeshtia haMashiaj se revela a través de
multiples capas proféticas.

Profecias Mesianicas y Reflexion

La profecia de Génesis 25:23, “el mayor servira al menor,” es la base mesianica.
Aunque se refiere a las naciones, establece el principio del Reino: la inversién de los
valores naturales. E1 Mesias es el Rey que viene en humildad (el “menor” que sirve),
pero es finalmente el soberano sobre todo (el “mayor”).

Métodos para Descubrir al Mashiaj

1. Tipos (Tipologias):

o Yitsjak: Es el tipo primario. Es el hijo prometido, nacido por intervencion
divina, quien obedece hasta el punto del sacrificio (la ‘Akedah). Esto
prefigura a Yeshua, el Hijo Unigénito de Adonai (Elohim Alef Tav) que es
entregado para ser sacrificado por el Pacto.

2. Sombras (Tzelalim) y Figuras:

o La Lucha en el Vientre: Sombra de la lucha entre el Ruaj Hakodesh y la
carne (Yetser haRa). Yaakov, el que busca la tienda (ohel, lugar de Torah),
es la figura del creyente mesidnico que busca la vida espiritual.

3. Patrones Redentores (Tavnitot):

o El Hijo de la Esterilidad: El nacimiento de Yaakov rompe la
imposibilidad bioldgica, un patréon que se repite con el nacimiento de
Yeshua por el Ruaj Hakodesh. El cumplimiento de la promesa siempre
supera la limitacion de la carne.

| 14



Bfy TORAH VIVIENTE

4. Nombres y Titulos Proféticos:
> Yaakov (Agarrador del Taldon / Suplantador): Proféticamente, Yeshua
es el “suplantador” de la sentencia de la muerte y del dominio de HaSatan.
Fl toma el lugar del talén herido (Génesis 3:15) y se levanta como el Rey,
consumando la verdadera “suplantacion” redentora.
5. Analisis Linguistico:
o La oracion de intercesion de Yitsjak (Va-ye-‘e-tar, 25:21) por Rivqah es un
modelo de la intercesion de Yeshua ante Adondi por Su Kehilah, la cual
esta espiritualmente “estéril” sin Su obra.

Cumplimiento en el Brit Hadashah

El pasaje de Romanos 9:10-13 es la exégesis de Yeshua sobre esta Aliyah. Sha’ul
demuestra que:

« La eleccién de Yaakov es el fundamento de la fe.

« La bendicion de Avraham viene por Yeshua, no por Esav (la carnalidad).

« El Reino de Adonai se mueve por el propdsito inmutable de Elohim, no por la
obra humana. Yeshua es el Ejad, la manifestacion de este propdsito eterno.

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apdcrifos
Midrashim Relevantes (Midrash Rabbah - Bereshit)
El Midrash Rabbah (LXIII:6) enriquece el relato de la contienda:

» Se dice que cada vez que Rivqah pasaba cerca de un lugar de estudio (como el
Bet Midrash de Shem y Ever), Yaakov se agitaba intentando salir, y cada vez
que pasaba por un templo de idolatria, Esav luchaba por salir. Esto no solo
enfatiza la naturaleza opuesta, sino que hace de Yaakov un erudito de la
Torah desde el vientre. Esto es importante: el linaje mesianico es inseparable
del amor y estudio de la Torah.

Targumin (Targum Onkelos y Targum Yonatan)

« Targum Onkelos (Génesis 25:22): Traduce la frase “fue a consultar a
Adonai” (Va-telej lidrosh ‘et Adondi) como “fue a consultar en el lugar del
servicio [culto] de Adondi.” Esto sugiere que Rivgah fue a un profeta o a un
lugar santificado (posiblemente al Bet Midrash de Shem), lo que eleva el acto a
una consulta formal y profética.

« Targum Yonatan (Génesis 25:22): Es ain mas explicito, afirmando que “ella

| 15



Bfy TORAH VIVIENTE

fue a preguntar a Shem, el Sumo Sacerdote, y él or6é en su nombre.” Este
Targum nos da una idea del proceso de la consulta profética en el mundo
antiguo.

Textos Fuentes y Apdcrifos

 Libro de Jubileos (Siglo II a.C.): Este texto amplifica la narrativa de la
eleccion. Jubileos 19:15-31 detalla como Yitsjak supo del destino dual y como
Rivgah amaba a Yaakov. Refuerza la idea de la predestinacion.

« No Cabala: No es un texto cabalistico, sino del Midrash Tanhuma: cuando
Yitsjak quiso bendecir a Esav (aunque esto ocurre en una Aliyah posterior, la
base estd aqui), el Ruaj Hakodesh lo impidid, asegurando que el linaje de la
bendicion mesianica permaneciera intacto con Yaakov.

Punto 10. Mandamientos Encontrados o principios y valores

En la Aliyah 1, aunque no hay Mitzvot (Mandamientos) ceremoniales explicitos, se
encuentran principios de valor eterno:

Aplicacion en el Brit

Texto Biblico Hadashah y el Reino de

Mandamiento/Principio

(Genesis) Yeshtia
25.91 - “Y oré Yeshua haMashiaj es nuestro
fefvientemente intercesor eterno (Hebreos
Principio de Intercesion Yitsiak a Adonai” 7:25). La oracion es el medio
(Tefildh) (Vewo-o-tar Yitsiak  POT €l cual la Kehildh ve el
A dgn i) J poder de Adonai manifestarse
sobre la esterilidad.
El creyente debe someterse a
Principio de 95.93 - “Dos la voluntad de Adondi y a Su
Reconocimiento de la naciones en tu plap de elecglor}: no ? la L,
Soberania Divina vientre. " justicia propia. La salvacion es
por la gracia soberana
(Romanos 9).
El Mandamiento es amar a
Adonadi con toda el alma. El
Principio de Valorar la 25:34 - “Y desprecio Selsllél;;iglc;gsh%saazoességseﬁa a
Herencia Espiritual sobre Esavla p - .
. ) : ” buscar primero el Reino (la
lo Material primogenitura.

primogenitura espiritual),
despreciando las lentejas
temporales (Mateo 6:33).

| 16



Bfy TORAH VIVIENTE

Mandamiento/Principio

Aplicacion en el Brit
Hadashah y el Reino de
Yeshua

La obediencia de Avraham es

el modelo de la fe. En el Brit
26:5 - “Porque oy0  Hadashah, la obediencia no es
Avraham mivoz,y el medio de la salvacidn, sino

Texto Biblico
(Génesis)

Principio de Obediencia al guardd mi mandato, la prueba de la fe en Yeshua.

Pacto (Shema’) mis preceptos, mis  La Tordh es honrada y
estatutos, y mis cumplida perfectamente por
Torot.” Yeshta, quien nos capacita

para andar en Sus caminos
(Romanos 8:4).

Punto 11. Preguntas de Reflexion

Para invitar a la reflexién profunda y al debate en la Kehildh Mesianica:

1.

La oracion de Yitsjak por Rivqah (Génesis 25:21) es respondida, a diferencia del
silencio que pudo haber sentido Sarah. ¢Como la intercesion de Yeshua
haMashiaj transforma la experiencia de la esterilidad espiritual en la vida de la
Kehildh actual, y qué nos ensena sobre la importancia de la Tefildh
congregacional?

. Sila eleccion de Yaakov sobre Esav (Génesis 25:23) ocurrio antes de cualquier

obra, ¢como podemos conciliar la soberania incondicional de Adonai con
nuestra responsabilidad moral de elegir la senda de la Tordh y la fe en Yeshta?

. El desprecio de Esav por la primogenitura (Génesis 25:34) lo convierte en un

hombre “profano” (Hebreos 12:16). Identifique tres “lentejas rojas” culturales o
personales que la Kehilah de Yeshua debe rechazar hoy para preservar su
herencia de Reino.

. Adondi renueva el Pacto con Yitsjak no por su obediencia, sino por la obediencia

de Avraham (Génesis 26:5). ¢De qué manera la obediencia y el mérito de Yeshua
haMashiaj son la tnica base sobre la cual se nos renueva y se nos aplica el
Pacto en la actualidad?

. Rivgah fue a “consultar a Adonai” (Génesis 25:22) en medio de su angustia.

¢Coémo podemos replicar este principio de “consulta directa” en nuestra vida
cotidiana, y cdmo la presencia del Ruaj Hakodesh nos capacita para escuchar
la respuesta profética de Adonai, tal como Rivgah la recibio?

|17



Bfy TORAH VIVIENTE

Punto 12. Resumen de la Aliyah

La Aliydh 1 de Toldot relata el inicio de la vida matrimonial de Yitsjak y Rivqah,
marcada por la esterilidad y la intercesion (25:19-21), un patréon de fe milagroso. El
foco principal es la lucha prenacimiento de Yaakov y Esav, donde Adonai revela Su
plan de eleccion soberana: el mayor servira al menor (25:22-26). Esta eleccion es
ratificada por la accion de Esav, quien desprecia su herencia espiritual por la
gratificacion carnal (25:27-34). La Aliyah cierra con la renovacién explicita de las
promesas del Pacto a Yitsjak en Gerar, basada en la obediencia de Avraham (26:1-5).

Aplicacion en Mashiaj: La Aliyah demuestra que el linaje mesianico es preservado
por la gracia y la eleccion de Adonai, no por la primogenitura o el mérito humano.
Yitsjak, el hijo prometido que intercede, y Yaakov, el elegido, apuntan a Yeshua
haMashiaj, quien es el centro de la eleccion, el Mediador de la promesa y el
cumplimiento obediente de toda la Torah que garantiza la bendicion de Avraham a
Su Kehilah.

Punto 13. Tefilah de la Aliyah
Adonai Elohim, Elohim Alef Tav,

Te alabamos, Rey Soberano del Universo, porque Tu plan no depende de la voluntad
del hombre, sino de Tu inmutable y eterna eleccion. Al meditar en las generaciones
(Toldot) de Yitsjak y en la contienda de Yaakov y Esav, reconocemos que desde el
vientre has determinado Tu proposito. iTu eres Ejad, nuestro Elohim, y Tu eleccién
es perfecta!

Te rogamos, oh MarYah, que nos ensefies a orar fervientemente (I’Adondi), tal como
lo hizo Yitsjak por Rivqah. Saca de nuestros corazones toda esterilidad espiritual,
para que podamos llevar el fruto del Ruaj Hakodesh en abundancia.

Ayudanos, oh Yeshuia haMashiaj, a valorar la primogenitura celestial. Que nunca,
jamas, despreciemos la herencia que Tl ganaste en el madero por las “lentejas rojas”
de este mundo, la gratificacion fugaz. Te reconocemos como el Hijo de la Promesa, el
Heredero del Pacto de Avraham, cuya obediencia perfecta (Génesis 26:5) nos ha
abierto las puertas a la bendicion.

Que Tu Ruaj Hakodesh nos guie a morar en las tiendas de la Torah, como Yaakov,
buscando lo eterno en medio de un mundo que persigue lo efimero, como Esav.
Afirma en nosotros la seguridad de Tu eleccidn, no por nuestras obras, sino por Tu
gracia, y que en Ti, Adonai Yeshia HaMashiaj, seamos inscritos en el Libro de la

| 18



Bfy TORAH VIVIENTE

Vida. Amén.

Mas Recursos del Reino de Yeshua HaMashiaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshia HaMashiaj.

+Recursos del Ministerio Judio Mesianico de Biblia Torah Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

| 19


https://torahviviente.com

