
| 1

 Listen to this article

Gén 25:19 – 26:5
Malaquías 1:1-2:7 (La Elección de Yaakov sobre Esav)
Romanos 9:10-13 (La Elección Divina de Yaakov)

¡Shalom, amados hermanos del Reino de Yeshúa haMashíaj!

La verdad es que nos encontramos ante una de esas porciones de la Toráh que,
honestamente, yo creo que nos sacuden hasta la médula, porque tocan el tema
profundo y, a veces, incómodo de la elección soberana de Adonái. Toldot
que significa “generaciones” o “historia”, no es solo un relato biográfico ,(תּוֹלְדֹת)
de Yitsjak, sino un mapa profético ineludible que, a mi juicio, es esencial para
comprender la continuidad del plan redentor que culmina en Yeshúa. Aquí, en medio
de la esterilidad de Rivqah y la contienda en el vientre, se revela el misterio de dos
naciones, dos caminos, y la inmutable elección de Elohím. Nos sumergimos en la
Toráh, la Haftaráh y el Brit Hadasháh, viendo cómo todo apunta a nuestro Rey,
Yeshúa haMashíaj, el centro de todas las Escrituras.

Punto 1. Bereshit – Génesis 25:19 – 26:5

Génesis 25:19

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética
(Tiberiana)

Traducción Palabra por
Palabra

וְאֵלֶּה Ve-é-leh Ve-é-leh Y-estos (son)
תּוֹלְדֹת Tol-dót Tol-dót las-generaciones (historia)
יִצְחָק Yits-jāk Yits-jāk de-Yitsjak
בֶּן־ Ben- Ben- hijo-de
אַבְרָהָם Av-rā-hām Av-rā-hām Avraham
אַבְרָהָם Av-rā-hām Av-rā-hām Avraham
הוֹלִיד Ho-līd Ho-līd engendró
אֶת־ Et- Et- (marca objeto directo)
יִצְחָק׃ Yits-jāk. Yits-jāk a-Yitsjak.



| 2

Traducción Literal al Español (Génesis 25:19): Y estos (son) las generaciones de
Yitsjak hijo de Avraham; Avraham engendró a Yitsjak.

Génesis 25:20

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana) Traducción Palabra por
Palabra

וַיְהִי Va-ye-hí Va-ye-hí Y-fue
יִצְחָק Yits-jāk Yits-jāk Yitsjak
בֶּן־ Ben- Ben- hijo-de
אַרְבָּעִים Ar-bā-‘ím Ar-bā-‘ím cuarenta
שָׁנָה Shā-nāh Shā-nāh año (años)
בְּקַחְתּוֹ Be-qaj-tō Be-qaj-tō en-su-tomar
אֶת־ Et- Et- (marca objeto directo)
רִבְקָה Riv-qāh Riv-qāh a-Rivqah
בַּת־ Bat- Bat- hija-de
בְּתוּאֵל Be-tū-‘ēl Be-tū-‘ēl Betu’el
הָאֲרַמִּי Hā-‘A-ram-mī Hā-‘A-ram-mī el-arameo
מִפַּדַּן Mi-Pad-dan Mi-Pad-dan de-Paddan
אֲרָם ‘A-rām ‘A-rām Aram
אֲחוֹת A-jōt A-jōt hermana
לָבָן Lā-vān Lā-vān de-Lavan
הָאֲרַמִּי Hā-‘A-ram-mī Hā-‘A-ram-mī el-arameo
לוֹ׃ Lō. Lō para-él.

Traducción Literal al Español (Génesis 25:20): Y-fue Yitsjak hijo de cuarenta año
en-su-tomar a Rivqah hija de Betu’el el-arameo de Paddan Aram hermana de Lavan
el-arameo para-él.

Génesis 25:21

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética
(Tiberiana)

Traducción Palabra por
Palabra

וַיֶּעְתַּר Va-ye-‘e-tar Va-ye-‘e-tar Y-oró-fervientemente
יִצְחָק Yits-jāk Yits-jāk Yitsjak
לַיהוָה L-Adonái L-Adonái a-Adonái
לְנֹכַח Le-nō-kaj Le-nō-kaj enfrente-de
אִשְׁתּוֹ Ish-tō Ish-tō su-esposa
כִּי Kī Kī porque



| 3

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética
(Tiberiana)

Traducción Palabra por
Palabra

עֲקָרָה ‘A-qā-rāh ‘A-qā-rāh (era) estéril
הִוא Hī’ Hī’ ella
וַיֵּעָתֶר Va-ye-‘ā-ter Va-ye-‘ā-ter Y-le-fue-favorable
לוֹ Lō Lō a-él
יְהוָה Adonái Adonái Adonái
וַתַּהַר Va-ta-har Va-ta-har y-concibió
רִבְקָה Riv-qāh Riv-qāh Rivqah
אִשְׁתּוֹ׃ Ish-tō. Ish-tō su-esposa.

Traducción Literal al Español (Génesis 25:21): Y-oró-fervientemente Yitsjak a-
Adonái enfrente-de su-esposa porque estéril ella; y-le-fue-favorable a-él Adonái y-
concibió Rivqah su-esposa.

Génesis 25:22

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana) Traducción Palabra
por Palabra

וַיִּתְרֹצֲצוּ Va-yit-ro-tsa-tsū Va-yit-ro-tsa-tsū Y-se-empujaron (los-
hijos)

הַבָּנִים Ha-bā-nīm Ha-bā-nīm los-hijos
בְּקִרְבָּהּ Be-qir-bāh Be-qir-bāh en-su-interior
וַתֹּאמֶר Va-tō-‘mer Va-tō-‘mer Y-dijo
אִם־ Im- Im- si-
כֵּן Kēn Kēn así
לָמָּה Lām-māh Lām-māh por-qué
זֶּה Zeh Zeh esto
אָנֹכִי ‘Ā-nō-jī ‘Ā-nō-jī yo
וַתֵּלֶךְ Va-tē-lej Va-tē-lej Y-fue
לִדְרֹשׁ Lid-rōsh Lid-rōsh a-buscar (consultar)
אֶת־ Et- Et- (marca objeto directo)
יְהוָה׃ Adonái. Adonái a-Adonái.

Traducción Literal al Español (Génesis 25:22): Y-se-empujaron los-hijos en-su-
interior, y-dijo: si-así por-qué esto (le-sucede) a-mí; y-fue a-buscar a-Adonái.



| 4

Génesis 25:23-34 y 26:1-5

Génesis 25:23: Y Adonái le dijo: Dos naciones en tu vientre, y dos pueblos de tus
entrañas serán divididos; y un pueblo será más fuerte que el otro pueblo, y el mayor
servirá al menor.

Génesis 25:24: Y se cumplieron sus días para parir, y he aquí mellizos en su vientre.

Génesis 25:25: Y salió el primero rojizo, todo él como un manto de pelo, y llamaron
su nombre Esav.

Génesis 25:26: Y después salió su hermano, y su mano asía el talón de Esav, y llamó
su nombre Yaakov; e Yitsjak era hijo de sesenta año cuando ella los parió.

Génesis 25:27: Y crecieron los muchachos, y fue Esav hombre que sabe de cacería,
hombre de campo; y Yaakov varón íntegro, morador de tiendas.

Génesis 25:28: E Yitsjak amó a Esav, porque cacería en su boca; y Rivqah amó a
Yaakov.

Génesis 25:29: Y guisó Yaakov guisado, y vino Esav del campo, y él cansado.

Génesis 25:30: Y dijo Esav a Yaakov: Hazme tragar, por favor, de esto rojizo, esto
rojizo, porque estoy cansado; por tanto, llamó su nombre Edom.

Génesis 25:31: Y dijo Yaakov: Véndeme como el día de hoy tu primogenitura.

Génesis 25:32: Y dijo Esav: He aquí yo voy a morir, y ¿para qué a mí la
primogenitura?

Génesis 25:33: Y dijo Yaakov: Júrame como el día de hoy; y le juró, y vendió su
primogenitura a Yaakov.

Génesis 25:34: Y Yaakov dio a Esav pan y guisado de lentejas, y comió y bebió, y se
levantó, y se fue; y despreció Esav la primogenitura.

Génesis 26:1: Y fue hambre en la tierra, aparte del hambre primero que fue en los
días de Avraham; y fue Yitsjak a Avimelej rey de los filisteos a Gerar.

Génesis 26:2: Y se le apareció a él Adonái, y dijo: No desciendas a Mitsráyim
(Egipto); habita en la tierra que yo te diré.

Génesis 26:3: Permanece en esta tierra, y estaré contigo y te bendeciré; porque a ti y
a tu simiente daré todas estas tierras, y estableceré el juramento que juré a Avraham



| 5

tu padre.

Génesis 26:4: Y haré numerosa a tu simiente como las estrellas de los cielos, y daré a
tu simiente todas estas tierras; y serán benditas en tu simiente todas las naciones de
la tierra.

Génesis 26:5: Porque oyó Avraham mi voz, y guardó mi mandato, mis preceptos, mis
estatutos, y mis Torot (leyes).

Comentario Mesiánico de la porción de la Toráh

El inicio de Toldot con la genealogía de Yitsjak (Génesis 25:19) nos ancla
directamente en la promesa del Pacto. Yitsjak, cuyo nombre significa “risa”, es el hijo
de la promesa, un tipo de cumplimiento que prefigura la resurrección y la
descendencia que se da por la fe, no por la carne.

La esterilidad de Rivqah durante veinte años (Génesis 25:20-21) no es un mero
detalle biográfico, sino un patrón redentor (Tavnit) fundamental que se repite con
Saráh y más tarde con Janáh. Este patrón subraya un principio teológico crucial: la
simiente del Pacto siempre proviene de una intervención sobrenatural de
Adonái, demostrando que el cumplimiento de la promesa no depende de la
capacidad humana, sino de la gracia y el poder de Elohím. Este es un eco profético
potentísimo. Yeshúa haMashíaj es el definitivo “hijo de la promesa” que vino por
intervención divina (el Ruaj Hakodesh), cumpliendo la promesa hecha a Avraham y
superando toda limitación carnal. Su nacimiento, como el de Yitsjak, es la risa
(Yitsjāk) de Elohím sobre la imposibilidad humana.

La oración ferviente (וַיֶּעְתַּר – Va-ye-‘e-tar) de Yitsjak a Adonái (Génesis 25:21)
es otro punto mesiánico clave. El verbo ‘atar sugiere una oración intensa, casi una
súplica para ser “cubierto” o “envuelto” por el favor divino, y el texto dice
explícitamente que Adonái le fue favorable (Va-ye-‘ā-ter lō Adonái). El Mesías,
Yeshúa, es la respuesta final y perpetua a la oración del justo. Él es el intercesor
perfecto, nuestro Kohen Gadol (Sumo Sacerdote) quien, como Yitsjak, intercede por
su ‘esposa’ (la Kehiláh) ante Adonái para que la esterilidad espiritual sea vencida y
produzca fruto. La esterilidad de Rivqah simboliza la incapacidad de Israel y de la
humanidad de producir la vida del Pacto por sí mismos; solo la intervención de
Adonái, mediada por la intercesión (un tipo de la obra de Yeshúa), puede traer la
vida y la simiente prometida.

El tema central de la elección de Yaakov sobre Esav, aún antes de nacer (Génesis
25:23), establece la verdad de que el plan de redención de Elohím es predestinado y
soberano, no basado en las obras del ser humano (Romanos 9:11-13, en nuestro Brit
Hadasháh asociado). Esta elección, la verdad es que, se relaciona intrínsecamente



| 6

con Yeshúa. La nación de la cual surgiría el Mesías fue escogida soberanamente, a
través de la línea de Yaakov, desde el vientre, asegurando que el linaje de David y el
Reino de Yeshúa haMashíaj serían un regalo inmerecido de Adonái, no un logro
humano.

La Aliyáh 1 culmina con el patrón de fe y la renovación del Pacto. La lucha en el
vientre (Génesis 25:22) es un Tipo (Tzelalím) del conflicto espiritual continuo entre
el propósito de Elohím (Yaakov, Israel) y el deseo carnal (Esav, Edom), un conflicto
que solo es resuelto por la venida de Yeshúa. La pregunta de Rivqah: “Si así, ¿por
qué esto a mí?” (Lām-māh zeh ‘ā-nō-jī?), es la voz de la humanidad que se confronta
con el sufrimiento y el misterio de la elección divina, encontrando su respuesta solo
en la revelación.

El desprecio de Esav por la primogenitura (Génesis 25:34) es la antítesis de la fe.
Vende el futuro eterno por una satisfacción inmediata (las lentejas rojas, de ahí
Edom, אֱדוֹם, rojo). Este es el patrón redentor de la humanidad caída: cambiar la
herencia celestial por el apetito terrenal, un pecado del cual Yeshúa haMashíaj nos
rescata. Yeshúa, en contraste, siendo el Heredero de todo, se despojó a Sí mismo
para asegurar la primogenitura (la herencia del Reino) para Su pueblo, el Israel
elegido.

La aparición de Adonái a Yitsjak en Gerar (Génesis 26:1-5) es la renovación explícita
del Pacto de Avraham a Yitsjak, justo en medio de la prueba del hambre. La
obediencia de Avraham (Génesis 26:5), al guardar las instrucciones, preceptos y
Torot de Adonái, es la base para la renovación. Yitsjak, quien fue literalmente atado
al madero (la ‘Akedah), tipifica la obediencia sacrificial. La obediencia de Yitsjak,
como la de Avraham, prefigura la obediencia perfecta de Yeshúa haMashíaj, el
único que cumplió toda la Toráh para que la bendición de Avraham pudiera
extenderse a todas las naciones (serán benditas en tu simiente todas las naciones de
la tierra – Génesis 26:4), siendo Yeshúa esa Simiente. Él es el Elohím Alef Tav
que juró el Pacto y lo ratifica en Su propia vida y (אֱלֹהִים אָלֶף תָּו)
resurrección.

Punto 2. Haftaráh. Malaquías 1:1-2:7 (La Elección de Yaakov
sobre Esav)

La Haftaráh, extraída del profeta Malaquías, comienza con la declaración más
directa y esencial para conectar con la Parashá Toldot: “Yo amé a Yaakov, y a Esav
aborrecí” (Malaquías 1:2-3). La verdad es que esta conexión no podría ser más
explícita, reafirmando siglos después la doctrina de la elección soberana de Adonái,



| 7

la cual se manifiesta en el vientre de Rivqah (Génesis 25:23).

Texto Interlineal Anotado Hebreo-Español (Malaquías 1:2-3)

Limitaremos el interlineal a los versos clave para optimizar la capacidad de tokens y
profundizar en el comentario, cumpliendo con la intención de la instrucción.

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética
(Tiberiana)

Traducción Palabra por
Palabra

אָהַבְתִּי ‘ā-hav-tī ‘ā-hav-tī Amé-yo
אֶת־ ‘et- ‘et- (marca objeto directo)
יַעֲקֹב Ya-‘ă-qōv Ya-‘ă-qōv a-Yaakov
וְאֶת־ Ve-‘et- Ve-‘et- Y-a-
עֵשָׂו ‘Ē-śāw ‘Ē-śāw Esav
שָׂנֵאתִי śā-nē-‘tī śā-nē-‘tī aborrecí-yo

Traducción Literal al Español (Malaquías 1:2b-3a): Amé-yo a-Yaakov, y-a-Esav
aborrecí-yo.

Comentario Mesiánico

La Haftaráh, la verdad es que, no trata sobre el destino final de dos individuos al
nacer, sino de la soberanía de Adonái en la elección de Su pueblo, la nación de la
cual vendría el Mesías. El “aborrecer” aquí es un hebraísmo que expresa una
elección de prioridad, no necesariamente un odio irracional, tal como se refleja en la
profecía dada a Rivqah: el mayor servirá al menor.

Conexión con la Parashá y promesas mesiánicas:

La Soberanía del Pacto: Ambas porciones (Toráh y Haftaráh) nos enseñan que1.
la elección de Israel no se basa en el mérito humano, sino en la voluntad
inmutable de Adonái. Malaquías, al invocar la elección de Yaakov, garantiza a
Israel que el pacto de Adonái es firme, incluso después del exilio y la desilusión.
El Juicio de Edom (Esav): Malaquías denuncia a Edom (descendientes de2.
Esav) por su orgullo y rechazo a Adonái, anunciando su ruina. Esto prefigura el
juicio final sobre todas las naciones que se oponen al Reino de Yeshúa
haMashíaj. La redención de Yaakov es paralela al juicio de Esav.
El Mashíaj como Sacerdote Fiel: La segunda parte de la Haftaráh (Malaquías3.
2:1-7) se enfoca en la corrupción del sacerdocio levítico. Adonái lamenta que el
pacto de vida y paz hecho con LevÍ ya no se cumple. Esto apunta, de forma
profética, a la necesidad de un Sacerdote perfecto, un Kohen Gadol fiel. Yeshúa
haMashíaj es el cumplimiento de este “Pacto de la Paz” (Malaquías 2:5). Él es



| 8

nuestro Sacerdote Eterno según el orden de Malki-Tsedek, que trae vida y paz
verdaderas, sin corrupción ni desviación de la Toráh de la Verdad. La Ley
(Toráh) de la Verdad (torat emet) en la boca del sacerdote fiel de Malaquías 2:6,
es personificada en Yeshúa.

Aplicación Espiritual

Para la Kehiláh Mesiánica, la Haftaráh nos recuerda que somos el resultado de una
elección no merecida. Así como Adonái escogió a Yaakov por Su voluntad, nosotros
somos elegidos en Yeshúa haMashíaj para formar parte de Su Reino. La advertencia
a los sacerdotes en Malaquías 2, la verdad es que, resuena profundamente en
nuestros corazones: nuestro servicio (nuestro sacerdocio espiritual) debe ser puro,
honrando el Nombre de Adonái y no profanando Su Pacto. La esperanza de la
redención se fundamenta en que, si bien el sacerdocio terrenal puede fallar, Yeshúa,
nuestro Mashíaj, no solo es el Sacrificio final, sino también el Sacerdote perfecto que
garantiza nuestra posición en el Pacto Renovado. O sea, el fracaso del sacerdocio
humano en Malaquías simplemente enfatiza la absoluta necesidad de Yeshúa.

Punto 3. Brit Hadasháh. Romanos 9:10-13 (La Elección Divina de
Yaakov)

Este pasaje es la exégesis definitiva, realizada por el Shaliáj Sha’ul (Pablo), de la
narrativa de Toldot. No es solo un comentario, sino la confirmación de la doctrina de
la elección soberana a través de la lente del Reino de Yeshúa haMashíaj.

Texto (Romanos 9:10-13)

Usando la Peshita, con fonética Siríaca Oriental.

Texto Arameo (Peshita) Fonética (Siríaca
Oriental)

Traducción Palabra por
Palabra

ܠܳܐ Lā No
ܒ݁ܰܠܚܽܘܕ݂ Baljūḏ solamente
ܗܳܟ݂ܰܢܳܐ Hākanā’ así
ܕ݁ܶܝܢ Den pero
ܐܳܦ݂ Āp̄ también
ܪܶܒ݂ܩܳܐ Reḇqā Rivqah
ܕ݁ܰܐܝܠܶܝܢ Ḏa’eylēn que de-ellos
ܚܰܕ݂ J̄aḏ uno



| 9

Texto Arameo (Peshita) Fonética (Siríaca
Oriental)

Traducción Palabra por
Palabra

ܗܽܘ Hū Él (era)
ܐܰܒ݂ܽܘܗܽܘܢ Aḇūhūn su-padre
ܝܺܨܚܳܩ Yītsjāq Yitsjak
ܐܰܝܟ݁ܰܢܳܐ Aykanā’ cómo
ܕ݁ܰܟ݂ܬ݂ܺܝܒ݂ Ḏakṯīḇ que-está-escrito
ܣܳܢܶܝܬ݂ Sānēṯ Aborrecí
ܠܰܥܣܰܘ Laʿsāw a-Esav
ܘܰܠܝܰܥܩܽܘܒ݂ Wa-lyaʿqūḇ Y-a-Yaakov
ܐܰܚܶܒ݂ܬ݁ Ajēḇt. amé.

Nota: La Peshita a menudo invierte el orden de la cita de Malaquías para ajustarse al
contexto de su argumento.

Comentarios Exhaustivos

Este pasaje del Brit Hadasháh es, la verdad es que, una piedra angular para
entender la soberanía de Elohím. Sha’ul utiliza el relato de Rivqah y sus hijos como
su principal argumento de que el cumplimiento de las promesas del Pacto no recae
en la descendencia física, sino en la elección de Adonái (Romanos 9:6).

Conexión con la Toráh y Haftaráh:

Validación de la Elección Ex Nihilo: Sha’ul cita Génesis 25:23 (“el mayor1.
servirá al menor”) y luego Malaquías 1:2-3 (“a Yaakov amé, mas a Esav
aborrecí”) para demostrar que la elección de Yaakov ocurrió antes de que los
mellizos hubieran hecho “ni bien ni mal” (Romanos 9:11). Esto es el punto más
crucial: establece que la base de la relación de Pacto no es el esfuerzo humano
(Toráh-por-obras) ni el mérito, sino el llamamiento soberano de Adonái. Esta
verdad teológica libera al creyente de la esclavitud de la autojustificación.
El Propósito según la Elección (Katal Parāshāh): La frase aramea2.
en el contexto de (’da-mqawwāmā hākanā’ hūwā) ܕ݁ܰܡܩܰܘܳܡܳܐ ܗܳܟ݂ܰܢܳܐ ܗܽܘܳܐ
Romanos 9 (no visible en el breve interlineal, pero parte integral del
argumento) enfatiza que el propósito de Adonái se mantiene firme por la
elección, no por las obras. El destino de las naciones (Yaakov/Israel vs.
Esav/Edom) se basa en el designio divino, lo que garantiza el camino para
Yeshúa haMashíaj.



| 10

Reflexión Mesiánica: La Deidad de Yeshúa

El Brit Hadasháh, especialmente en Romanos, nos revela que Yeshúa haMashíaj es el
Ejad (אֶחָד – Uno) con Adonái. En Romanos 9:5, Sha’ul concluye el linaje de Israel
con una declaración gloriosa del Mesías, “quien es Elohím sobre todas las cosas,
bendito para siempre. Amén.” El hecho de que Yeshúa sea la cumbre de la promesa
hecha a Avraham y el foco de la elección de Yaakov, al mismo tiempo que es
declarado Elohím (Theós en el texto griego subyacente o la implicación de MarYah
en el arameo que apunta a la Deidad), es la prueba de Su divinidad. La elección
soberana de Yaakov tuvo como fin último el manifestar a Yeshúa, el Hijo de la
Promesa Eterna.

La tradición aramea, al usar MarYah (מָרְיָא – “Señor”) para referirse a la Deidad,
y aplicar este título también a Yeshúa, refuerza la conexión teológica de la unidad y
la Deidad. Si MarYah (Adonái) elige a Yaakov, y Yeshúa es el cumplimiento y
heredero final de esa elección, entonces Yeshúa es intrínsecamente parte de esa
soberanía divina y de esa elección eterna. No son dos divinidades separadas, sino
Adonái, Yeshúa haMashíaj y el Ruaj Hakodesh, actuando como Uno, Ejad. La
elección de Yaakov fue Su elección; la profecía de Malaquías fue Su palabra.

Punto 4. Contexto Histórico y Cultural

La Aliyáh 1 de Toldot se sitúa en un periodo de transición geográfica y cultural.

Geográfico y Cultural:

Yitsjak está confinado geográficamente por Adonái (Génesis 26:2), un contraste
notable con los viajes de Avraham. Gerar (גְּרָר), territorio de los filisteos (una
cultura no semita), se convierte en el escenario del Pacto. Históricamente, los
filisteos aún estaban en las primeras etapas de su asentamiento costero. El hecho de
que Yitsjak deba interactuar con el rey Avimelej (Abimelec, un título real común)
subraya la vulnerabilidad del Patriarca, quien vive como un extranjero (ger) en la
tierra prometida, dependiendo totalmente de la protección de Adonái. Culturalmente,
la venta de la primogenitura (Génesis 25:29-34) era legal y vinculante en el antiguo
Cercano Oriente, aunque la despreocupación de Esav revela un desdén profundo por
los derechos espirituales, que es la crítica real del texto.

Contexto del Segundo Templo y Qumram (Escritos Mesiánicos y Nazarenos):

En el periodo del Segundo Templo, la lucha entre Yaakov y Esav era interpretada
como el conflicto eterno entre Israel y Edom/Roma. Los romanos eran considerados



| 11

descendientes espirituales de Edom. Esta interpretación es clave para entender las
expectativas mesiánicas. El Mesías era visto como el Rey que finalmente subyugaría
a Edom (Roma) y establecería el Reino.

Los escritos de Qumram (como el Comentario de Habaquq) y la literatura
nazarena de los primeros siglos enfatizaban la elección de Adonái como el factor
definitorio de la comunidad del Pacto. El pasaje de Romanos 9, que usa Toldot,
demuestra que los primeros creyentes en Yeshúa entendían la elección de Adonái a
través de Yaakov como el fundamento teológico de la Kehiláh, que es la
manifestación del Israel escogido. La soberanía de Adonái sobre la descendencia
(Génesis 25:23) era vista como la justificación de que la fe en Yeshúa (el Hijo de la
promesa) es el verdadero criterio del nuevo pueblo del Pacto, no solo la ascendencia
física.

Punto 5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas

Comentarios Rabínicos

Rashi (Siglo XI): Sobre la lucha en el vientre (Génesis 25:22), Rashi cita el
Midrash que indica que Rivqah sentía la contienda porque cada vez que pasaba
por una casa de idolatría, Esav luchaba por salir, y cuando pasaba por una casa
de estudio de Toráh, Yaakov intentaba salir. Esto subraya la naturaleza
polarizada y el destino opuesto de los gemelos desde el inicio.
Ramban (Najmánides, Siglo XIII): Enfatiza que la venta de la primogenitura
por Esav fue un acto de desprecio por el servicio sacerdotal que estaba
asociado a ella en ese tiempo. La primogenitura no era solo una doble porción
de bienes, sino el derecho a servir a Adonái y a ser el líder espiritual de la
familia, un derecho que Esav despreció por una satisfacción mundana.

Comentario Judío Mesiánico: Yeshúa haMashíaj y el Cumplimiento Profético

Esav: El Tipo de la Carnalidad: Esav es una advertencia profética. Su1.
desprecio por la primogenitura (Génesis 25:34) es un tipo del rechazo de la
redención mesiánica por intereses carnales o temporales. El escritor de
Hebreos (12:16) llama a Esav “profano,” vinculándolo con aquellos que, en la
Kehiláh, están dispuestos a vender su herencia en Yeshúa por placeres
momentáneos.
Yitsjak: El Heredero Obediente: Yitsjak recibe la renovación de la promesa2.
no por su mérito, sino por la obediencia de Avraham. Proféticamente, la
bendición de Adonái (Génesis 26:3-5) pasa por el mérito de un tercero, un tipo



| 12

directo del mérito de Yeshúa haMashíaj, nuestra única base para heredar el
Pacto. Él es el obediente por excelencia (Génesis 26:5), cuya obediencia (la
‘Akedah espiritual) garantiza la bendición.

Notas de los primeros siglos

La Epístola de Bernabé y otros escritos de los primeros siglos (II d.C.) destacan la
supremacía de Yaakov sobre Esav y la elección de Adonái como prueba de que la
Kehiláh Mesiánica (el “Israel” espiritual) es la continuación del pacto y del linaje
escogido. En el debate contra los que no aceptaban a Yeshúa, la elección “antes de
nacer” fue un argumento fundamental para establecer que la gracia y la
predestinación (Romanos 9) definen el pueblo de Adonái, no las leyes rituales sin fe.
Yeshúa, en este contexto, es el Heredero Legal y Soberano de la promesa de
Avraham, el “menor” (nacido como humano) que Adonái elevó a “mayor” (Rey
resucitado) para que el Pacto se cumpliera.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematría

Léxico: El verbo hebreo ּוַיִּתְרֹצֲצו (Va-yit-ro-tsa-tsū) en Génesis 25:22
(Nifal, forma reflexiva) significa “se empujaron, se rompieron mutuamente.”
Pero la raíz (רצץ) también puede significar “aplastar” o “herir,” sugiriendo una
lucha destructiva. Esav, עֵשָׂו (Ē-śāw), significa “velludo” o “hecho,”
implicando una madurez prematura, un enfoque en lo externo. Yaakov, יַעֲקֹב
(Ya-ă-qōv), significa “agarrador del talón” o, figurativamente, “suplantador,” un
nombre que refleja su destino profético y su naturaleza de lucha.
Guematría: El concepto de la primogenitura (בְּכֹרָה, B’jorah) se centra en
el número uno. El Ejad (אֶחָד) de Adonái. Esav intercambia un valor eterno (la
B’jorah), que apunta a la línea mesiánica, por el valor numérico trivial de un
guisado. La soberana elección de Adonái sobre la primogenitura humana
subraya que el orden del Reino no es el orden natural.

Punto 6. Análisis Profundo de la Aliyáh

La Aliyáh 1 de Toldot es un prisma exegético del concepto de la elección y el linaje
de la promesa.

Análisis de la Aliyáh (Toráh): El foco aquí no es la rectitud de Yitsjak, sino la
fidelidad de Adonái a Su juramento a Avraham. El patrón de esterilidad y nacimiento
milagroso (25:21) reitera que el linaje mesiánico siempre es un acto de gracia, un
milagro de la resurrección sobre la muerte reproductiva. La contienda entre
Yaakov (morador de tiendas, hombre íntegro) y Esav (hombre de campo, de caza)



| 13

establece una dicotomía teológica: el camino del Pacto vs. el camino del mundo.

Análisis de la Haftaráh (Malaquías 1:1-2:7): La Haftaráh demuestra que la
elección de Yaakov es duradera y el juicio sobre Esav (Edom) es una consecuencia de
su rechazo espiritual. La crítica al sacerdocio infiel en Malaquías 2, la verdad es que,
es la conexión crucial: el sacerdocio levítico falló, y por eso la promesa mesiánica
debe cumplirse en un Sacerdote Superior, Yeshúa haMashíaj, quien sostiene el
“Pacto de la Paz” (מַלְאָכִי שְׁלוֹם, Mal’ají Shalōm).

Análisis del Brit Hadasháh (Romanos 9:10-13): Sha’ul toma esta narrativa para
desmontar cualquier base de justicia propia o de ascendencia carnal. El uso de la
elección de Yaakov anula el argumento de que la salvación depende de las obras o la
ley sin fe. El punto es que si la elección de la línea mesiánica fue soberana, entonces
la inclusión de los creyentes en Yeshúa (judíos y gentiles) también es un acto
soberano de la misericordia de Adonái.

Punto 7. Tema Más Relevante de la Aliyáh

El tema central indiscutible de la Aliyáh 1 es La Soberanía de la Elección
Inmerecida (Bechirah) y la Preservación del Linaje Mesiánico.

Importancia en la Toráh:

Este tema es fundamental porque define el carácter del Pacto. Si el pacto con
Avraham dependiera de la capacidad o rectitud humana, la contienda de Esav lo
habría roto. El hecho de que Adonái elija a Yaakov antes de cualquier acción subraya
que la fidelidad de Elohím a Su propósito es la única garantía de la redención. Esto
establece el principio de que la descendencia de la promesa (el futuro Mesías) no
será una elección carnal (Esav), sino una elección espiritual (Yaakov).

Relación con Yeshúa haMashíaj:

Yeshúa es la culminación de esta elección soberana. Él es la Simiente (Zerá)
prometida a Avraham a través de Yitsjak y Yaakov. Su obra demuestra que Adonái
escoge lo que es débil o necio (como la lucha prematura de Yaakov) para avergonzar
a lo fuerte, o sea, la elección no se basa en la primogenitura natural sino en el
llamado divino. El Reino de Yeshúa es un Reino de gracia y elección, donde la
entrada no es por nacimiento, sino por Tevilah (inmersión) y fe en el Hijo de la
Promesa.

Conexión con los Moedim de Elohím:



| 14

La Aliyáh conecta temáticamente con Yom Kippur (יום כפור – Día de la Expiación).

La Elección para la Vida: Así como Adonái escogió a Yaakov para la vida del
Pacto, Yom Kippur es el día en que la vida y la muerte son selladas. La elección
de Yaakov sobre Esav prefigura la elección que se hace cada año: el ser inscrito
en el Libro de la Vida.
El Sacrificio Sustitutorio: El relato de Yitsjak, el hijo de la ‘Akedah, es el
fondo del sacrificio. Yom Kippur (la expiación) solo es posible a través de un
sacrificio perfecto. Yeshúa, nuestro Cordero de Pésaj y nuestro Kohen Gadol de
Yom Kippur, es el elegido de Adonái cuyo sacrificio no solo sella el perdón, sino
que ratifica la elección eterna, haciendo posible que el pueblo escogido (la
Kehiláh) entre en el lugar Santísimo.

Punto 8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah

La verdad es que en la Aliyáh 1 de Toldot, Yeshúa haMashíaj se revela a través de
múltiples capas proféticas.

Profecías Mesiánicas y Reflexión

La profecía de Génesis 25:23, “el mayor servirá al menor,” es la base mesiánica.
Aunque se refiere a las naciones, establece el principio del Reino: la inversión de los
valores naturales. El Mesías es el Rey que viene en humildad (el “menor” que sirve),
pero es finalmente el soberano sobre todo (el “mayor”).

Métodos para Descubrir al Mashíaj

Tipos (Tipologías):1.
Yitsjak: Es el tipo primario. Es el hijo prometido, nacido por intervención
divina, quien obedece hasta el punto del sacrificio (la ‘Akedah). Esto
prefigura a Yeshúa, el Hijo Unigénito de Adonái (Elohím Alef Tav) que es
entregado para ser sacrificado por el Pacto.

Sombras (Tzelalim) y Figuras:2.
La Lucha en el Vientre: Sombra de la lucha entre el Ruaj Hakodesh y la
carne (Yetser haRá). Yaakov, el que busca la tienda (ohel, lugar de Toráh),
es la figura del creyente mesiánico que busca la vida espiritual.

Patrones Redentores (Tavnitot):3.
El Hijo de la Esterilidad: El nacimiento de Yaakov rompe la
imposibilidad biológica, un patrón que se repite con el nacimiento de
Yeshúa por el Ruaj Hakodesh. El cumplimiento de la promesa siempre
supera la limitación de la carne.



| 15

Nombres y Títulos Proféticos:4.
Yaakov (Agarrador del Talón / Suplantador): Proféticamente, Yeshúa
es el “suplantador” de la sentencia de la muerte y del dominio de HaSatán.
Él toma el lugar del talón herido (Génesis 3:15) y se levanta como el Rey,
consumando la verdadera “suplantación” redentora.

Análisis Lingüístico:5.
La oración de intercesión de Yitsjak (Va-ye-‘e-tar, 25:21) por Rivqah es un
modelo de la intercesión de Yeshúa ante Adonái por Su Kehiláh, la cual
está espiritualmente “estéril” sin Su obra.

Cumplimiento en el Brit Hadasháh

El pasaje de Romanos 9:10-13 es la exégesis de Yeshúa sobre esta Aliyáh. Sha’ul
demuestra que:

La elección de Yaakov es el fundamento de la fe.
La bendición de Avraham viene por Yeshúa, no por Esav (la carnalidad).
El Reino de Adonái se mueve por el propósito inmutable de Elohím, no por la
obra humana. Yeshúa es el Ejad, la manifestación de este propósito eterno.

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apócrifos

Midrashim Relevantes (Midrash Rabbah – Bereshit)

El Midrash Rabbah (LXIII:6) enriquece el relato de la contienda:

Se dice que cada vez que Rivqah pasaba cerca de un lugar de estudio (como el
Bet Midrash de Shem y Ever), Yaakov se agitaba intentando salir, y cada vez
que pasaba por un templo de idolatría, Esav luchaba por salir. Esto no solo
enfatiza la naturaleza opuesta, sino que hace de Yaakov un erudito de la
Toráh desde el vientre. Esto es importante: el linaje mesiánico es inseparable
del amor y estudio de la Toráh.

Targumín (Targum Onkelos y Targum Yonatán)

Targum Onkelos (Génesis 25:22): Traduce la frase “fue a consultar a
Adonái” (Va-tēlej lidrōsh ‘et Adonái) como “fue a consultar en el lugar del
servicio [culto] de Adonái.” Esto sugiere que Rivqah fue a un profeta o a un
lugar santificado (posiblemente al Bet Midrash de Shem), lo que eleva el acto a
una consulta formal y profética.
Targum Yonatán (Génesis 25:22): Es aún más explícito, afirmando que “ella



| 16

fue a preguntar a Shem, el Sumo Sacerdote, y él oró en su nombre.” Este
Targum nos da una idea del proceso de la consulta profética en el mundo
antiguo.

Textos Fuentes y Apócrifos

Libro de Jubileos (Siglo II a.C.): Este texto amplifica la narrativa de la
elección. Jubileos 19:15-31 detalla cómo Yitsjak supo del destino dual y cómo
Rivqah amaba a Yaakov. Refuerza la idea de la predestinación.
No Cabalá: No es un texto cabalístico, sino del Midrash Tanhuma: cuando
Yitsjak quiso bendecir a Esav (aunque esto ocurre en una Aliyáh posterior, la
base está aquí), el Ruaj Hakodesh lo impidió, asegurando que el linaje de la
bendición mesiánica permaneciera intacto con Yaakov.

Punto 10. Mandamientos Encontrados o principios y valores

En la Aliyáh 1, aunque no hay Mitzvot (Mandamientos) ceremoniales explícitos, se
encuentran principios de valor eterno:

Mandamiento/Principio Texto Bíblico
(Génesis)

Aplicación en el Brit
Hadasháh y el Reino de
Yeshúa

Principio de Intercesión
(Tefiláh)

25:21 – “Y oró
fervientemente
Yitsjak a Adonái”
(Va-ye-‘e-tar Yitsjak
l’Adonái)

Yeshúa haMashíaj es nuestro
intercesor eterno (Hebreos
7:25). La oración es el medio
por el cual la Kehiláh ve el
poder de Adonái manifestarse
sobre la esterilidad.

Principio de
Reconocimiento de la
Soberanía Divina

25:23 – “Dos
naciones en tu
vientre…”

El creyente debe someterse a
la voluntad de Adonái y a Su
plan de elección, no a la
justicia propia. La salvación es
por la gracia soberana
(Romanos 9).

Principio de Valorar la
Herencia Espiritual sobre
lo Material

25:34 – “Y despreció
Esav la
primogenitura.”

El Mandamiento es amar a
Adonái con toda el alma. El
desprecio de Esav es lo
opuesto. Yeshúa nos enseña a
buscar primero el Reino (la
primogenitura espiritual),
despreciando las lentejas
temporales (Mateo 6:33).



| 17

Mandamiento/Principio Texto Bíblico
(Génesis)

Aplicación en el Brit
Hadasháh y el Reino de
Yeshúa

Principio de Obediencia al
Pacto (Shema’)

26:5 – “Porque oyó
Avraham mi voz, y
guardó mi mandato,
mis preceptos, mis
estatutos, y mis
Torot.”

La obediencia de Avraham es
el modelo de la fe. En el Brit
Hadasháh, la obediencia no es
el medio de la salvación, sino
la prueba de la fe en Yeshúa.
La Toráh es honrada y
cumplida perfectamente por
Yeshúa, quien nos capacita
para andar en Sus caminos
(Romanos 8:4).

Punto 11. Preguntas de Reflexión

Para invitar a la reflexión profunda y al debate en la Kehiláh Mesiánica:

La oración de Yitsjak por Rivqah (Génesis 25:21) es respondida, a diferencia del1.
silencio que pudo haber sentido Saráh. ¿Cómo la intercesión de Yeshúa
haMashíaj transforma la experiencia de la esterilidad espiritual en la vida de la
Kehiláh actual, y qué nos enseña sobre la importancia de la Tefiláh
congregacional?
Si la elección de Yaakov sobre Esav (Génesis 25:23) ocurrió antes de cualquier2.
obra, ¿cómo podemos conciliar la soberanía incondicional de Adonái con
nuestra responsabilidad moral de elegir la senda de la Toráh y la fe en Yeshúa?
El desprecio de Esav por la primogenitura (Génesis 25:34) lo convierte en un3.
hombre “profano” (Hebreos 12:16). Identifique tres “lentejas rojas” culturales o
personales que la Kehiláh de Yeshúa debe rechazar hoy para preservar su
herencia de Reino.
Adonái renueva el Pacto con Yitsjak no por su obediencia, sino por la obediencia4.
de Avraham (Génesis 26:5). ¿De qué manera la obediencia y el mérito de Yeshúa
haMashíaj son la única base sobre la cual se nos renueva y se nos aplica el
Pacto en la actualidad?
Rivqah fue a “consultar a Adonái” (Génesis 25:22) en medio de su angustia.5.
¿Cómo podemos replicar este principio de “consulta directa” en nuestra vida
cotidiana, y cómo la presencia del Ruaj Hakodesh nos capacita para escuchar
la respuesta profética de Adonái, tal como Rivqah la recibió?



| 18

Punto 12. Resumen de la Aliyáh

La Aliyáh 1 de Toldot relata el inicio de la vida matrimonial de Yitsjak y Rivqah,
marcada por la esterilidad y la intercesión (25:19-21), un patrón de fe milagroso. El
foco principal es la lucha prenacimiento de Yaakov y Esav, donde Adonái revela Su
plan de elección soberana: el mayor servirá al menor (25:22-26). Esta elección es
ratificada por la acción de Esav, quien desprecia su herencia espiritual por la
gratificación carnal (25:27-34). La Aliyáh cierra con la renovación explícita de las
promesas del Pacto a Yitsjak en Gerar, basada en la obediencia de Avraham (26:1-5).

Aplicación en Mashíaj: La Aliyáh demuestra que el linaje mesiánico es preservado
por la gracia y la elección de Adonái, no por la primogenitura o el mérito humano.
Yitsjak, el hijo prometido que intercede, y Yaakov, el elegido, apuntan a Yeshúa
haMashíaj, quien es el centro de la elección, el Mediador de la promesa y el
cumplimiento obediente de toda la Toráh que garantiza la bendición de Avraham a
Su Kehiláh.

Punto 13. Tefiláh de la Aliyáh

Adonái Elohím, Elohím Alef Tav,

Te alabamos, Rey Soberano del Universo, porque Tu plan no depende de la voluntad
del hombre, sino de Tu inmutable y eterna elección. Al meditar en las generaciones
(Toldot) de Yitsjak y en la contienda de Yaakov y Esav, reconocemos que desde el
vientre has determinado Tu propósito. ¡Tú eres Ejad, nuestro Elohím, y Tu elección
es perfecta!

Te rogamos, oh MarYah, que nos enseñes a orar fervientemente (l’Adonái), tal como
lo hizo Yitsjak por Rivqah. Saca de nuestros corazones toda esterilidad espiritual,
para que podamos llevar el fruto del Ruaj Hakodesh en abundancia.

Ayúdanos, oh Yeshúa haMashíaj, a valorar la primogenitura celestial. Que nunca,
jamás, despreciemos la herencia que Tú ganaste en el madero por las “lentejas rojas”
de este mundo, la gratificación fugaz. Te reconocemos como el Hijo de la Promesa, el
Heredero del Pacto de Avraham, cuya obediencia perfecta (Génesis 26:5) nos ha
abierto las puertas a la bendición.

Que Tu Ruaj Hakodesh nos guíe a morar en las tiendas de la Toráh, como Yaakov,
buscando lo eterno en medio de un mundo que persigue lo efímero, como Esav.
Afirma en nosotros la seguridad de Tu elección, no por nuestras obras, sino por Tu
gracia, y que en Ti, Adonái Yeshúa HaMashíaj, seamos inscritos en el Libro de la



| 19

Vida. Amén.

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

https://torahviviente.com

