
| 1

 Listen to this article

Gén 26:30 – 27:27
Malaquías 1:1-5 (Las Naciones y las Bendiciones)
Romanos 9:11-12 (La Elección de Yaakov)

Shalom aleijem, amados hermanos y eruditos de la Toráh.

Es un verdadero honor, la verdad, compartir con ustedes este estudio profundo de la
Parashá Toldot (Generaciones). Nosotros, como estudiantes del Reino de Yeshúa
haMashíaj, entendemos que este Reino no es una promesa futura y etérea, sino una
realidad palpable que comenzó a manifestarse plenamente con la primera venida de
nuestro Mashíaj. Este Reino es la expresión de la soberanía de Adonái Elohím sobre
la Creación, y Yeshúa haMashíaj es el Rey ungido, el Alef Tav (אֶת) de Elohím, que
actúa como el puente y el cumplimiento de todas las promesas hechas a nuestros
padres, Avraham, Yitzjak, y Yaakov.

En el corazón de la Toráh, y específicamente en esta porción, descubrimos los
patrones redentores de la elección divina, donde la misericordia de Adonái se revela
a través de elecciones inesperadas. La historia de Yaakov y Esav no es solo un drama
familiar antiguo, sino el espejo de la elección soberana que culmina en el plan de
redención centrado en Yeshúa. Para nosotros, el estudio de la Toráh es, por lo tanto,
el estudio del Rey y su Reino.

1.
La Aliyáh 5 de Parashá Toldot (Génesis 26:30 – 27:27) narra el momento cúspide del
conflicto entre los gemelos, cuando Yaakov, asistido por Rivkah, recibe la bendición
primogénita de su padre Yitzjak mediante una hábil suplantación.

Texto Interlineal Anotado Hebreo-Español

La bendición de Yitzjak sobre Yaakov (Génesis 27:27-29) para ilustrar la profundidad
exegética:



| 2

Texto Hebreo
(Tiberiano) Palabra Hebrea Fonética Traducción Palabra

por Palabra
וַיִּגַּשׁ Va-yi-ggash Y se acercó וַיִּגַּשׁ
וַיִּשַּׁק־לוֹ Va-yísh-shak-ló Y lo besó él וַיִּשַּׁק־לוֹ
וַיָּ֣רַח Va-yá-raj Y olió וַיָּ֣רַח
אֶת־רֵ֣יחַ Et-réi-aj el olor de אֶת־רֵ֣יחַ
בְּגָדָ֗יו Bə-gā-dā́w sus vestiduras בְּגָֽדָ֗יו
וַיְבָרֲכֵהוּ Va-yə-vā-ra-jê-hu y lo bendijo וַיְבָרֲכֵהוּ
וַיֹּאמֶר Va-yó-mer y dijo וַיֹּאמֶר
רְאֵה Rə-êh Mira רְאֵה
רֵ֣יחַ Rê-aj el olor רֵ֣יחַ
בְּנִ֗י Bə-ní de mi hijo בְּנִ֗י
כְּרֵ֤יחַ Kə-réi-aj como el olor כְּרֵ֤יחַ
שָׂדֶה֙ Śā-déh de un campo שָׂדֶה֙
אֲשֶׁ֣ר A-shér que אֲשֶׁ֣ר
בֵּֽרֲכ֔וֹ Bê-ra-khó bendijo él בֵּֽרֲכ֔וֹ
יְהוָֽה׃ Adonái Adonái יְהוָֽה׃

Traducción Literal al Español:

Y se acercó Yaakov ׁוַיִּגַּש y lo besó él ֹוַיִּשַּׁק־לו; y olió
y lo bendijo ,בְּגָדָ֗יו sus vestiduras אֶת־רֵ֣יחַ él el olor de וַיָּ֣רַח
de mi hijo רֵ֣יחַ el olor ,רְאֵה Mira“ :וַיֹּאמֶר y dijo וַיְבָרֲכֵהוּ
אֲשֶׁ֣ר que שָׂדֶה֙ de un campo כְּרֵ֤יחַ es como el olor בְּנִ֗י
bendijo él ֹבֵּֽרֲכ֔ו Adonái יְהוָֽה׃”

Comentario Mesiánico de la Porción de la Toráh:

La verdad, yo veo en esta Aliyáh una profunda tipología de la redención. La acción de
Rivkah y Yaakov es, a nivel humano, cuestionable, marcada por el engaño. Sin
embargo, en el plano divino, es un acto que asegura el cumplimiento de la elección
profética previa (Génesis 25:23). Elohím había declarado: “El mayor servirá al
menor.” El método humano, aunque imperfecto, sirvió al propósito soberano de
Adonái.

El elemento más mesiánico es la bendición (בְּרָכָה – bərākhāh) misma. Yitzjak
transmite la promesa Abráhamica, que no es meramente terrenal, sino una promesa
de soberanía y de ser fuente de bendición universal. Cuando Yitzjak huele el olor de



| 3

las vestiduras de Yaakov y dice que es como el olor del campo que Adonái ha
bendecido, está ligando a Yaakov a la fertilidad del Edén restaurado y, por extensión,
al Mesías.

Este “olor” (ַרֵיח – reiaja), para nosotros, resuena con el Qetoret (incienso) en el
Mishkán y el Sacrificio Perfecto. Yeshúa haMashíaj es el que lleva las vestiduras
(cuerpo humano) que son el “olor grato” (ַרֵיחַ נִיחֹח – reiaja niihoaj) a Adonái,
permitiendo que la verdadera bendición, la vida eterna y la soberanía del Reino,
recaiga sobre Su pueblo. La suplantación de Yaakov, aunque imperfecta, presagia la
victoria del “segundo” (Yeshúa) sobre el “primero” (la vieja naturaleza de la
humanidad representada por Esav y el Cordero de Pésaj).

2. Haftaráh (Malaquías 1:1-5)
La Haftaráh, Malaquías 1:1-5, aborda el tema de la elección de Israel sobre Edom
(los descendientes de Esav), que es una consecuencia directa del drama en Toldot.

Presentamos el texto clave (Malaquías 1:2-3a):

Texto Hebreo
(Tiberiano) Palabra Hebrea Fonética Traducción Palabra por

Palabra
אָהַבְתִּי Ā́-hav-tī Yo he amado אָהַבְתִּי
אֶתְכֶם Et-khem a vosotros אֶתְכֶם
אָמַר Ā-mar dijo אָמַר
יְהוָה Adonái Adonái יְהוָה
וַאֲמַרְתֶּם Wa-a-mar-tém Y dijisteis וַאֲמַרְתֶּם
בַּמָּה Bā́m-māh ¿En qué? בַּמָּה
אֲהַבְתָּנוּ A-hav-tā́-nū Nos amaste אֲהַבְתָּֽנוּ
הֲלוֹא Hă-lô ¿No era הֲלוֹא
אָח Āj hermano אָח
עֵשָׂו ʿĒ-śāw Esav עֵשָׂו
לְיַעֲקֹב Lə-ya-ă-qṓv de Yaakov לְיַעֲקֹב
נְאֻם־ Nə-ʾum- Declaración נְאֻם־
יְהוָה Adonái Adonái יְהוָה
וָאֹהַב Wā-ʾṓ-hav Y amé וָאֹהַב
אֶת־יַעֲקֹב Et-ya-ă-qṓv a Yaakov אֶת־יַעֲקֹב
וְאֶת־עֵשָׂו Wə-et-ʿĒ-śāw Y a Esav וְאֶת־עֵשָׂו



| 4

Texto Hebreo
(Tiberiano) Palabra Hebrea Fonética Traducción Palabra por

Palabra
שָׂנֵֽאתִי׃ Śā-nê-tī Odié/rechacé שָׂנֵֽאתִי׃

Comentario Mesiánico: Conexión con la Parashá y Promesas
Mesiánicas

La Haftaráh es un eco resonante de la soberanía incondicional de Adonái que se
inició en Toldot. La Kehiláh de la época de Malají (Malaquías) cuestiona el amor de
Adonái, mirando sus circunstancias. Adonái responde señalando Su elección original:
“¿No era Esav (עֵשָׂו) hermano de Yaakov (לְיַעֲקֹב)?… Y amé a Yaakov, y a
Esav odié/rechacé.”

Esta no es una aversión personal a Esav como individuo, sino la elección de la línea
del Pacto. Malají subraya que la promesa mesiánica, el linaje que traería a Yeshúa,
siempre ha estado ligada a la elección de Yaakov. El rechazo (שָׂנֵֽאתִי – śā-nê-tī)
hacia Esav se manifiesta en la desolación de Edom. Esto tipifica la verdad de que la
carne y el mundo (Esav/Edom/Roma) están destinados al juicio, mientras que la línea
del Espíritu y la fe (Yaakov/Israel/Kehiláh) está destinada a la restauración y la
bendición.

Las promesas mesiánicas aquí se centran en la soberanía de Adonái. La elección
de Yaakov garantiza que Adonái cumplirá Su plan de redención a través de Su
Ungido. Esto se cumple totalmente en Yeshúa haMashíaj, quien es el verdadero
Israel (el “Yaakov” perfecto), y en Él, la Kehiláh de los elegidos (tanto judíos como
gentiles injertados) recibe el favor (el “amor”) de Adonái, mientras que aquellos que
rechazan Su soberanía enfrentan la desolación, tal como le pasó a Edom.

Aplicación Espiritual:

La relevancia para los creyentes hoy, o sea, para nosotros, es inmensa. Nos recuerda
que nuestra salvación y nuestra esperanza en la redención no se basan en nuestras
obras, ni en si somos “hombres del campo” (Esav) o “varones quietos” (Yaakov), sino
en la elección incondicional y la gracia de Adonái. La promesa de la redención
futura, donde Adonái será “engrandecido más allá de la frontera de Israel” (Mal 1:5),
apunta al Reino Mesiánico global. Nuestra esperanza se fundamenta en que, si
Adonái cumplió Su promesa a Yaakov contra todo pronóstico, Él cumplirá la
redención final a través de Yeshúa haMashíaj, quien es el Amo (MarYah) que viene
para purificar y reinar.



| 5

3. Brit Hadasháh (Romanos 9:11-12)
El pasaje del Brit Hadasháh es un comentario directo de Sha’ul (Pablo) sobre la
Haftaráh y la Parashá, usando a Yaakov y Esav para ilustrar la doctrina de la elección
soberana de Adonái.

Texto Interlineal Anotado Arameo-Español

Utilizando el Arameo Peshita con fonética Siríaca Oriental:

Texto Arameo
(Peshita)

Fonética (Siríaca
Oriental)

Traducción Palabra por
Palabra

לָא lā No
הוָא hwā era
ܓܝܪ gīr pues
ܥܕܟܝܠ ad-kayl todavía
ܝܠܝܕܝܢ ylīdīn nacidos
ܐܘ aw o
ܥܒܝܕܝܢ abīdīn habían hecho
ܛܒܬܐ ṭāḇəṯā bondad
ܐܘ aw o
ܒܝܫܬܐ bīšṯā maldad
ܕܬܩܘܡ dətəqūm para que se mantuviera
ܨܒܝܢܗ ṣeḇyaneh la voluntad de Él
ܕܐܠܗܐ d’Alāhā de Elohím
ܕܒܓܒܝܬܐ daḇ-gaḇīṯā de la elección
ܘܠܘ wə-lū y no
ܡܢ men de
ܥܒܕܐ aḇdā obras
ܐܠܐ ellā sino
ܡܢ men de
ܗܘ hū Aquél
ܕܩܪܐ də-qāre que llama
ܐܬܡܠܟܬ etmalakkat le fue dicho
ܕܥܒܕܐ daḇdā que el mayor
ܢܫܡܫ nəšammaš serviría
ܠܙܥܘܪܐ lə-zaʿōrān al menor



| 6

Comentarios Exhaustivos

Sha’ul, en este pasaje, desarma la teología basada en el mérito personal. El Kahal
(Kehiláh) de Roma, en medio de tensiones internas, necesitaba entender que la
fidelidad de Adonái a Israel no dependía de la superioridad moral de Yaakov.

El texto arameo Peshita, al usar d’Alāhā ܕܐܠܗܐ (de Elohím), subraya que la fuente de
esta elección es el Soberano Creador. La frase “la voluntad de Él ܕܬܩܘܡ ܨܒܝܢܗ” es
crítica, porque enfatiza que el propósito de Adonái (ܨܒܝܢܗ – ṣeḇyaneh, ‘Su voluntad’
o ‘Su deseo’) se establece antes de cualquier “obra” (ܥܒܕܐ – aḇdā). Esto hace que la
elección sea un acto de pura gracia soberana.

Conexión con la Toráh y Haftaráh

Toráh (Toldot): La Toráh establece el evento: Yaakov recibe la bendición.
Haftaráh (Malají): La Haftaráh establece la consecuencia histórica y
teológica: la línea de Yaakov es amada, la de Esav es rechazada (Edom es
destruida).
Brit Hadasháh (Romanos 9): El Brit Hadasháh extrae el principio
fundamental: La preeminencia de la Elección sobre la Obra. La acción de
Rivkah y Yaakov en la Toráh, aunque problemática, es validada por la
predestinación divina. Es decir, Yeshúa nos enseña que la elección de Adonái
precede y determina el destino, y no al revés.

Reflexión Mesiánica: La Divinidad de Yeshúa

La elección soberana de Adonái no tiene sentido si el Hijo, Yeshúa haMashíaj, no es
Ejad con el Padre. La elección es un acto de la Deidad única. Si Adonái Elohím es el
que “llama” (ܕܩܪܐ – də-qāre), y si Yeshúa es el MarYah (ܡܪܝܐ – el Nombre arameo
para Adon, el Señor) que llama a los Suyos (Juan 10:3, 16), entonces Yeshúa es la
manifestación activa de esa voluntad electiva. La Deidad de Yeshúa haMashíaj
asegura que el plan de elección y redención es coherente de principio a fin, pues Él
es el “Aquél que llama” (הו ܕܩܪא) mencionado por Sha’ul. No hay dos Elohím; hay
un Ejad (אֶחָֽד), y Yeshúa es la imagen perfecta de ese Elohím, el centro de todas
las Escrituras.

4. Contexto Histórico y Cultural



| 7

El Período de los Patriarcas y el Mishkan

El relato de Toldot se desarrolla en un contexto de vida seminómada, donde la
bendición patriarcal, la herencia (נַחֲלָה – naḥălāh), y el derecho de primogenitura
eran pilares sociales y legales. La bendición de Yitzjak era vista como un vehículo
irrevocable para transferir la promesa Abráhamica—la posesión de la tierra y la
promesa mesiánica. El Mishkan (Tabernáculo), aunque construido siglos después,
es un reflejo de los patrones redentores inherentes a la elección de Yaakov. El
Mishkan es donde la presencia de Adonái se manifestaba, y solo la línea elegida
(Yaakov/Israel/Levitas) podía servir en él.

Segundo Templo, Qumrán y Escritos Nazarenos

En la época del Segundo Templo, el conflicto Yaakov-Esav se había transformado
en el paradigma de la lucha entre Israel y sus opresores, siendo Edom (los
descendientes de Esav) equiparado frecuentemente con el Imperio Romano (como lo
atestigua el Midrash,). La tensión entre el mérito (obras de la Toráh) y la elección
(gracia divina) era un tema central de debate.

Los escritos de Qumrán (los Manuscritos del Mar Muerto) revelan una teología de
predestinación y elección estricta, donde la “suerte” (destino) de los “Hijos de la
Luz” (Israel) se oponía a la de los “Hijos de la Oscuridad” (las naciones/Edom). Esta
visión de una elección binaria y preordenada se asemeja sorprendentemente a la
teología de Sha’ul en Romanos 9. Los escritos mesiánicos y nazarenos de los
primeros siglos veían la historia de Yaakov y Esav como la prefiguración de la
división en Israel: aquellos que aceptaban la elección y el Mesías (Yaakov) y aquellos
que lo rechazaban por preferir las “obras de la Toráh” sin fe (Esav/Edom en la
analogía rabínica). Yeshúa es el punto de inflexión donde la elección de Adonái se
hace explícita para ambos grupos.

5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas

Comentarios Rabínicos

El principal debate rabínico se centra en justificar la acción de Rivkah y Yaakov.
Muchos comentaristas, como Rashi, enfatizan que Yitzjak realmente quería bendecir
a Esav solo con las bendiciones terrenales. Sin embargo, el Midrash Tanhuma
Buber (Toldot 16) se enfoca en el dicho de Yitzjak: “La voz es la voz de Yaakov,
pero las manos son las manos de Esav” (Génesis 27:22). Esta frase se interpreta
como una señal de que Yaakov, a pesar de sus manos de engaño (las “manos de



| 8

Esav”), poseía la “voz” de la Toráh y la oración.

Comentario Judío Mesiánico

Desde nuestra Fé Judío Mesiánica, la conexión profética es ineludible. “La voz es la
voz de Yaakov” apunta directamente al Mesías. El Targum Pseudo-Jonatán y
otros Midrashim aplican esta “voz de Yaakov” al Mesías Rey, cuya voz anunciará la
redención y hará temblar a las “manos de Esav” (el poder opresor, Roma, y toda
tiranía).

La bendición de Yitzjak contiene tres elementos clave:

Rocío del Cielo y Grosuras de la Tierra: Provisión y prosperidad.1.
Soberanía sobre los Pueblos: “Sírvante pueblos.”2.
Soberanía sobre los Hermanos: “Sé señor de tus hermanos.”3.

Estos tres elementos se cumplen en Yeshúa haMashíaj:

Él es la fuente de la provisión y el pan de vida.1.
Él es el Rey de Reyes, a quien toda rodilla se doblará.2.
Él es el primogénito entre muchos hermanos y el Señor de la Casa de Israel.3.

Notas de los Primeros Siglos

Los creyentes nazarenos de los primeros siglos entendieron que Yaakov tipificaba al
Israel fiel, que recibe la bendición por la fe y la elección divina, no por su
primogenitura biológica. Yeshúa haMashíaj es el “segundo Adán” y el “segundo
hijo” que, aunque vino después de la línea de la Ley y la primogenitura carnal,
recibe toda la herencia y bendición por la voluntad de Adonái.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematría

רֵיחַ La Guematría de .(ריח) Y olió.” El verbo es Raija“ :(Va-yá-raj) וַיָּ֣רַח
(reiaja), “olor,” es 218. Este es un número que a veces se asocia con el
concepto de Néfer (נֵפֶר), ‘perdón,’ en algunas tradiciones místicas, sugiriendo
que el olor de Yaakov no era solo el aroma del campo, sino el perfume del
perdón y la aceptación divina que cubría su engaño.
Bendijo Él [Adonái].” Es un Piel perfecto, mostrando“ :(Bê-ra-khó) בֵּֽרֲכ֔וֹ
una acción completada, una bendición firme e inmutable. La bendición de
Yitzjak no proviene de su propia autoridad, sino de la autoridad de Adonái,
quien ya había “bendecido” el campo (la fuente de la promesa).



| 9

6. Análisis Profundo de la Aliyáh

Análisis y Comentario Judío y Mesiánico

La Aliyáh 5 es la consumación de la transferencia del Pacto. La bendición, una vez
otorgada, no puede ser retractada. Cuando Yitzjak tiembla (וַיֶּחֱרַד יִצְחָק
Va-yejerad Yitzjak jaradah gedolah ad-m’od — “Y – חֲרָדָה גְּדֹלָה עַד־מְאֹד
tembló Yitzjak con gran estremecimiento hasta el extremo” – Gen 27:33), no es solo
por el engaño, sino por la aterradora comprensión de que la soberanía de Adonái ha
prevalecido sobre su propia voluntad. Él se da cuenta de que ha bendecido al que
Adonái había elegido, confirmando así la profecía de Rivkah.

El Mesías y la Aliyáh: El Mesías es el mediador y el depositario de la bendición de
Yaakov. Él es la simiente a través de la cual todas las familias de la tierra son
bendecidas (la promesa de Avraham). Yaakov recibe la bendición por fe, una fe
imperfecta vehiculizada por el engaño. Yeshúa, en cambio, recibe la bendición (la
exaltación y la soberanía) por Su obediencia perfecta.

Haftaráh y Brit Hadasháh asociados: Ambos textos posteriores nos fuerzan a ver
este evento no como un fraude moral que tuvo éxito, sino como una profecía
cumplida. Sha’ul nos dice en Romanos 9:11-12 que todo sucedió “para que el
propósito de Elohím conforme a la elección permaneciera.” El Mesías, por lo
tanto, es la “elección de Elohím” que no depende de obras.

7. Tema Más Relevante de la Aliyáh
El tema central es la Soberanía Incondicional de la Elección Divina (בְּחִירָה),
o sea, Bəḥīrāh.

Importancia en el Contexto de la Toráh

Este tema es crucial porque define la naturaleza del Pacto. Si el pacto se basara en el
mérito humano, Esav, el primogénito, debería haberlo recibido, o la acción de Yaakov
lo habría invalidado. Sin embargo, Adonái elige y predestina a Yaakov antes de
nacer, demostrando que el Pacto se fundamenta exclusivamente en la gracia y el
propósito divino. Adonái elige a través de la debilidad y la imperfección humana
(Yaakov, que engaña; Yitzjak, que se equivoca), para que nadie se jacte en Su



| 10

presencia.

Relación con Yeshúa y la Continuidad Toráh-Brit Hadasháh

Yeshúa haMashíaj es la máxima expresión de esta elección soberana. La Toráh
sienta las bases: la línea mesiánica pasa por el elegido, no por el primogénito
natural. En el Brit Hadasháh, Yeshúa nos enseña que la Kehiláh (Kahal) está
compuesta por aquellos a quienes Adonái ha elegido (Juan 6:44).

Toráh: La elección de Yaakov es el patrón.
Brit Hadasháh: La elección en Mashíaj (Romanos 9, Efesios 1) es el
cumplimiento.

Conexión con los Moedim de Elohím

La Parashá Toldot y el tema de la Elección se conectan fuertemente con Yom
Kippur (Día del Perdón y Expiación). En Yom Kippur, la nación de Israel es cubierta
y aceptada no por sus obras de justicia, sino por el servicio del Sumo Kohen (Sumo
Sacerdote) y el derramamiento de sangre del sacrificio. Esto es un acto de gracia
soberana. Yaakov, cubierto con las pieles de cabrito, entra y es aceptado; esto es
una sombra del Mesías (nuestro Gran Sumo Kohen, Yeshúa), cuyas “vestiduras” de
justicia nos cubren, y por Su sacrificio somos aceptados incondicionalmente por la
elección de Adonái.

8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah

Profecías Mesiánicas y Reflexión

La Aliyah es rica en Tipos (Tipologías) y Patrones Redentores (Tavnitot).

Método Aplicación en Toldot (Yaakov) Cumplimiento en el Brit
Hadasháh (Yeshúa)

Tipos
(Tipologías)

Yaakov como tipo de Mashíaj:
El segundo hijo que prevalece
sobre el primero (la carne/el
mundo).

Yeshúa como la Segunda
Persona de Adonái (Ejad):
Quien viene en la plenitud del
tiempo, superando al “primer
Adán” y al Pacto de obras.



| 11

Método Aplicación en Toldot (Yaakov) Cumplimiento en el Brit
Hadasháh (Yeshúa)

Sombras
(Tzelalim)

La Voz de Yaakov: Su voz habla
de la Toráh, la oración, y la fe,
aunque sus manos sean
engañosas.

Yeshúa es el Davar (la
Palabra): Él es la voz pura de
Elohím, cuya enseñanza es
verdad (Juan 1:1, 14).

Patrones
Redentores
(Tavnitot)

El Engaño Divino-Permitido: Un
plan que parece incorrecto a nivel
humano logra el propósito divino.

El Madero (Poste) de
Yeshúa: Parece un fracaso y
una maldición (Deut. 21:23),
pero es el método de Adonái
para traer la bendición
universal.

Nombres y
Títulos
Proféticos

Yaakov (יַעֲקֹב): ‘El que agarra
el calcañar’
(Suplantador/Seguidor).

Yeshúa haMashíaj: El Mesías
verdadero, el MarYah que
toma el lugar del impío y gana
la bendición para Su pueblo.

Eventos
Simbólicos

El Olor de las Vestiduras: El
perfume del campo bendito.

Yeshúa como Sacrificio: Él
es la ofrenda de reiaja niihoaj
(olor grato) que trae la
bendición de Adonái (Efesios
5:2).

La reflexión clave es que Yeshúa haMashíaj es el verdadero primogénito
espiritual de Yitzjak, que trae la bendición de Elohím de forma genuina.

9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y
Apócrifos

Midrashim

El Midrash Raba (Bereshit 67:4) y el Midrash Tanhuma (Toldot 16) exploran la
conexión entre la bendición y el vino que Yitzjak bebió (Gen 27:25), comparándolo
con el vino que Melquisedek ofreció a Avraham. Este vino es un símbolo de alegría y,
para la teología mesiánica, prefigura la comunión con Mashíaj.

Targumím

El Targum Onkelos y el Targum Yerushalmi (Pseudo-Jonatán) enfatizan la
naturaleza profética de la bendición de Yitzjak. El Targum Pseudo-Jonatán en
Génesis 27:22, al comentar sobre la “voz de Yaakov,” especifica que cuando la Casa



| 12

de Yaakov se involucra en el estudio de la Toráh, sus oraciones son escuchadas, y la
opresión de los “Hijos de Esav” (Edom/Roma) se debilita. Esto establece una
conexión directa entre la práctica de la Toráh y la llegada de la redención mesiánica,
que se cumple en Yeshúa haMashíaj, quien es la Toráh viviente.

Textos Apócrifos

El Libro de Enoc (1 Enoc), aunque no directamente sobre Toldot, maneja la
teología de la elección y la predestinación, que es el fundamento de Romanos 9.
Textos como 2 Esdras (4 Esdras) abordan la angustia de Israel por la injusticia y la
aparente prosperidad de las naciones (Edom), reforzando el mensaje de la Haftaráh:
la elección de Adonái es un misterio que culminará en la justicia final. Esdras 8:14
dice: “los que sembraron en el mundo, no todos se salvarán”, reflejando la idea de la
elección de un remanente, que es el linaje de Yaakov.

10. Mandamientos Encontrados o principios y
valores
Aunque esta Aliyáh no contiene mandamientos (mitzvot) explícitos en el sentido de la
Ley de Moshéh, sí encontramos principios y valores cruciales para el Brit Hadasháh:

Principio de la Soberanía Absoluta (la Elección): El principio de que el plan1.
de Adonái prevalece sobre el error humano. En el Brit Hadasháh, esto se
traduce en la fe en la soberanía de Yeshúa haMashíaj. Nuestra aceptación por
Adonái no es por obras (la carne/Esav), sino por la fe que nos conecta con el
plan electivo (Yaakov/Yeshúa).
Principio de Honrar la Palabra (la Bərakhāh): La bendición, una vez2.
liberada, es irrevocable. Esto subraya la seriedad de las palabras proféticas y
del juramento. En el Brit Hadasháh, esto se aplica a las promesas de Yeshúa,
que son “Sí y Amén”. El poder de la palabra declarada (el Davar) es
inmensurable.
Principio de la Primacía de lo Espiritual: Esav despreció la primogenitura3.
(Bəḵōrāh) por un plato de lentejas (Gén 25:34), valorando lo carnal sobre lo
espiritual. El principio en el Brit Hadasháh es que debemos buscar primero el
Reino de Elohím (la herencia espiritual de Yaakov), y no vender nuestra
herencia por satisfacciones temporales (la carne/Esav) (Hebreos 12:16).



| 13

11. Preguntas de Reflexión
Aquí tienes 5 preguntas para invitar a la reflexión profunda:

¿Cómo podemos reconciliar la enseñanza del Brit Hadasháh sobre la1.
justificación por la fe sin obras, con el hecho de que la elección de Yaakov, en
esta porción, se consumó mediante un acto de engaño (la “obra” de Rivkah y
Yaakov)?
Si el destino de Esav (la desolación de Edom) fue sellado por la elección de2.
Adonái antes de su nacimiento (Romanos 9:11-12), ¿cómo afecta esto nuestra
comprensión de la responsabilidad moral humana y la justificación del juicio
divino?
La bendición de Yitzjak ligada al “olor del campo que Adonái ha bendecido”3.
(Gén 27:27) es una sombra. ¿De qué manera la “fragancia” de Yeshúa
haMashíaj nos permite a nosotros, la Kehiláh, acceder a la bendición y herencia
que no merecemos?
El Midrash identifica la “voz de Yaakov” con el Mesías Rey y la Toráh. ¿Cómo4.
podemos asegurar que nuestra “voz” (nuestra vida de oración y enseñanza) esté
alineada con la “voz de Yaakov” y no con las “manos de Esav” (la tiranía, la
fuerza o la opresión)?
El tema de la elección se conecta con Yom Kippur. ¿De qué manera el5.
conocimiento de la elección incondicional de Adonái, ejemplificada en esta
Aliyáh, fortalece nuestra Tefiláh (oración) y nuestro servicio en el Nuevo
Pacto?

12. Resumen de la Aliyáh
La Aliyáh 5 de Toldot (Génesis 26:30 – 27:27) es la narración dramática de cómo
Yaakov, con la ayuda de su madre Rivkah, obtiene la bendición irrevocable de la
primogenitura de manos de un Yitzjak ciego y anciano, engañándolo para que
creyera que él era Esav. Este evento, aunque turbio en sus detalles humanos, es el
instrumento de la Elección Divina preestablecida.

Su aplicación en Mashíaj es la demostración de la soberanía de Adonái. Yeshúa
haMashíaj, el “segundo” que prevalece, es quien hereda legal y espiritualmente la
bendición completa. Él es el verdadero MarYah y Elohím Alef Tav que, por Su
obediencia y sacrificio, asegura que la elección de Adonái se cumpla, estableciendo
Su Reino y trayendo la plenitud de la bendición a la Kehiláh, el verdadero Israel. El
evento enseña que la herencia es por la gracia electiva, no por la primogenitura
carnal ni el esfuerzo humano.



| 14

13. Tefiláh de la Aliyáh
Adonái Elohím, Fuente de toda elección y Gracia,

Hoy meditamos en Tu soberanía, revelada en la elección inesperada de Yaakov sobre
Esav. Te damos gracias porque Tu propósito, tu Ejad, es inquebrantable y no
depende de nuestra justicia ni de nuestras obras, sino solo de Tu voluntad.
Reconocemos que, como Yaakov, a menudo actuamos con manos imperfectas y
motivaciones mezcladas.

Te pedimos, MarYah Yeshúa haMashíaj, que nos cubras con el “olor” de Tus
vestiduras de justicia, el aroma grato de Tu sacrificio, para que seamos aceptados
por Yitzjak (el Padre). Ayúdanos a valorar la herencia espiritual del Pacto por encima
de las satisfacciones temporales del mundo, como lo hizo Esav. Que Tu voz, la Voz
de Yaakov que es Tu Toráh, resuene en nuestros corazones.

Establece Tu Reino en la tierra, oh Rey elegido, y que seamos instrumentos de Tu
bendición, cumpliendo así la promesa dada a nuestros padres. Fortalécenos para
vivir en la fe incondicional que honra Tu elección.

Amén.

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Toráh desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes: https://torahviviente.com/

https://torahviviente.com/

