Bfy TORAH VIVIENTE

Listen to this article

Gén 26:30 - 27:27
Malaquias 1:1-5 (Las Naciones y las Bendiciones)
Romanos 9:11-12 (La Eleccion de Yaakov)

Shalom aleijem, amados hermanos y eruditos de la Torah.

Es un verdadero honor, la verdad, compartir con ustedes este estudio profundo de la
Parasha Toldot (Generaciones). Nosotros, como estudiantes del Reino de Yeshua
haMashiaj, entendemos que este Reino no es una promesa futura y etérea, sino una
realidad palpable que comenz6 a manifestarse plenamente con la primera venida de
nuestro Mashiaj. Este Reino es la expresion de la soberania de Adondi Elohim sobre
la Creacidn, y Yeshtia haMashiaj es el Rey ungido, el Alef Tav (JJJ) de Elohim, que
actiia como el puente y el cumplimiento de todas las promesas hechas a nuestros
padres, Avraham, Yitzjak, y Yaakov.

En el corazén de la Toradh, y especificamente en esta porcion, descubrimos los
patrones redentores de la eleccion divina, donde la misericordia de Adonai se revela
a través de elecciones inesperadas. La historia de Yaakov y Esav no es solo un drama
familiar antiguo, sino el espejo de la eleccion soberana que culmina en el plan de
redencion centrado en Yeshua. Para nosotros, el estudio de la Torah es, por lo tanto,
el estudio del Rey y su Reino.

1.

La Aliyah 5 de Parasha Toldot (Génesis 26:30 - 27:27) narra el momento ctuspide del
conflicto entre los gemelos, cuando Yaakov, asistido por Rivkah, recibe la bendicion
primogénita de su padre Yitzjak mediante una habil suplantacion.

Texto Interlineal Anotado Hebreo-Espanol

La bendicion de Yitzjak sobre Yaakov (Génesis 27:27-29) para ilustrar la profundidad
exegética:



Bfy TORAH VIVIENTE

r(l:l?i}ggrgil:;eo Palabra Hebrea Fonética g(l;:(il:laclgll;); Palabra
0000000000 Va-yi-ggash Y se acerco 000000000
00000000000000 Va-yish-shak-16  Ylobeso el (0000000000000
000000000 Va-ya-raj Y oli6 00000000a
0000000000 Et-réi-gj el olor de 0000000000
0000000000 Be-ga-daw sus vestiduras (0000000000
0000000000000 Va-ye-va-ra-jé-hu y lo bendijo 0000000000000
000000000 Va-y6-mer y dijo 000000000
00000 Re-éh Mira 00000

000000 Ré-aj el olor 000000

0000000 Bo-ni de mi hijo 0000000
000000000 Ko-réi-aj como el olor (00000000
0000000 Sa-déh de un campo [J000000
0000000 A-sher que 0000000
0000000000 Bé-ra-kho bendijo él 0000000000
00000000 Adonai Adonai 00000000

Traduccion Literal al Espanol:

Y se acercé Yaakov (00000000 y lo beso él D00N000000000O0; y olid
000000000 él el olor de 0O0000O0CONO sus vestiduras JO00000000, v lo bendijo
0000000000000 v dijo OO0000000: “Mira O00C0, el olor OO00C0 de mi hijo
0000000 es como el olor 000000000 de un campo O000000 que 0000000
bendijo él 0000000000 Adonai 00000000

Comentario Mesianico de la Porcion de la Torah:

La verdad, yo veo en esta Aliyah una profunda tipologia de la redencién. La accion de
Rivkah y Yaakov es, a nivel humano, cuestionable, marcada por el engafo. Sin
embargo, en el plano divino, es un acto que asegura el cumplimiento de la eleccion
profética previa (Génesis 25:23). Elohim habia declarado: “El mayor servira al
menor.” El método humano, aunque imperfecto, sirvié al propdsito soberano de
Adonai.

El elemento mdas mesianico es la bendicion (OJ0J0000 - berdakhah) misma. Yitzjak
transmite la promesa Abrahamica, que no es meramente terrenal, sino una promesa
de soberania y de ser fuente de bendicidn universal. Cuando Yitzjak huele el olor de

| 2



Bfy TORAH VIVIENTE

las vestiduras de Yaakov y dice que es como el olor del campo que Adonai ha
bendecido, esta ligando a Yaakov a la fertilidad del Edén restaurado y, por extension,

al Mesias.

Este “olor” (JOUOO - reiaja), para nosotros, resuena con el Qetoret (incienso) en el
Mishkén y el Sacrificio Perfecto. Yeshiia haMashiaj es el que lleva las vestiduras
(cuerpo humano) que son el “olor grato” (JQUJO0O0 OOOO0 - reiaja niihoaj) a Adonai,
permitiendo que la verdadera bendicidn, la vida eterna y la soberania del Reino,
recaiga sobre Su pueblo. La suplantacién de Yaakov, aunque imperfecta, presagia la
victoria del “segundo” (Yeshua) sobre el “primero” (la vieja naturaleza de la

humanidad representada por Esav y el Cordero de Pésaj).

2. Haftarah (Malaquias 1:1-5)

La Haftarah, Malaquias 1:1-5, aborda el tema de la eleccién de Israel sobre Edom
(los descendientes de Esav), que es una consecuencia directa del drama en Toldot.

Presentamos el texto clave (Malaquias 1:2-3a):

Texto Hebreo
(Tiberiano)

[000000oO0
H00000n
00000

Ooo0do
fO0000Coo000
Hooo0do
[O0000Cooo00
[00000

ooo

[000d0
[O0000Cog
[000d0
[000d0
H00000n
(0000000000
Ooo000Coo000

Palabra Hebrea Fonética

A-hav-t1
Et-khem
A-mar
Adonai
Wa-a-mar-tém
Bam-mah
A-hav-ta-nu
Ha-10

Aj

‘E-daw
La-ya-a-qov
No-um-
Adonai
Wa-’0-hav
Et-ya-a-qov
Wo-et-E-saw

Yo he amado
a vosotros
dijo

Adonai

Y dijisteis
¢En qué?
Nos amaste
¢No era
hermano
Esav

de Yaakov
Declaracion
Adonai

Y amé

a Yaakov

Y a Esav

Traduccion Palabra por
Palabra

OO000ooo00
Q000000
o000

Oooodo
OOO0000oO000
O0oo00o
O0h000oooo0oon
O000do

oo

O0000o
Q00000000
O0000o
O000do
Q000000
[O000CDOoOn
OOo000ooO00O



Bfy TORAH VIVIENTE

Te.xto ?—Iebreo Palabra Hebrea Fonética Traduccion Palabra por
(Tiberiano) Palabra

[000000o0a0 Sa-né-ti Odié/rechace 0000000000

Comentario Mesianico: Conexion con la Parasha y Promesas
Mesianicas

La Haftardh es un eco resonante de la soberania incondicional de Adonai que se
inicio en Toldot. La Kehildh de la época de Malaji (Malaquias) cuestiona el amor de
Adondi, mirando sus circunstancias. Adonai responde sefialando Su eleccidén original:
“¢No era Esav (J0J0J0) hermano de Yaakov (JJJ000000)?... Y amé a Yaakov, y a
Esav odié/rechacé.”

Esta no es una aversion personal a Esav como individuo, sino la eleccion de la linea
del Pacto. Malaji subraya que la promesa mesianica, el linaje que traeria a Yeshua,
siempre ha estado ligada a la eleccién de Yaakov. El rechazo (J000000000 - Sa-né-ti)
hacia Esav se manifiesta en la desolacion de Edom. Esto tipifica la verdad de que la
carne y el mundo (Esav/Edom/Roma) estan destinados al juicio, mientras que la linea
del Espiritu y la fe (Yaakov/Israel/Kehildh) esta destinada a la restauracion y la
bendicidn.

Las promesas mesianicas aqui se centran en la soberania de Adonai. La eleccién
de Yaakov garantiza que Adondi cumplird Su plan de redencion a través de Su
Ungido. Esto se cumple totalmente en Yeshuia haMashiaj, quien es el verdadero
Israel (el “Yaakov” perfecto), y en El, la Kehildh de los elegidos (tanto judios como
gentiles injertados) recibe el favor (el “amor”) de Adonai, mientras que aquellos que
rechazan Su soberania enfrentan la desolacion, tal como le pas6 a Edom.

Aplicacion Espiritual:

La relevancia para los creyentes hoy, o sea, para nosotros, es inmensa. Nos recuerda
que nuestra salvacién y nuestra esperanza en la redencion no se basan en nuestras
obras, ni en si somos “hombres del campo” (Esav) o “varones quietos” (Yaakov), sino
en la eleccion incondicional y la gracia de Adonai. La promesa de la redencion
futura, donde Adonai sera “engrandecido mas alla de la frontera de Israel” (Mal 1:5),
apunta al Reino Mesianico global. Nuestra esperanza se fundamenta en que, si
Adonai cumplié Su promesa a Yaakov contra todo prondstico, El cumpliré la
redencion final a través de Yeshtia haMashiaj, quien es el Amo (MarYah) que viene
para purificar y reinar.



Bfy TORAH VIVIENTE

3. Brit Hadashah (Romanos 9:11-12)

El pasaje del Brit Hadashah es un comentario directo de Sha’ul (Pablo) sobre la
Haftarah y la Parashd, usando a Yaakov y Esav para ilustrar la doctrina de la eleccion
soberana de Adonai.

Texto Interlineal Anotado Arameo-Espanol

Utilizando el Arameo Peshita con fonética Siriaca Oriental:

Texto Arameo

Foneética (Siriaca

Traduccion Palabra por

(Peshita) Oriental) Palabra

0oa la No

aod hwa era

0oa gir pues

00000 ad-kayl todavia
Juoodd ylidin nacidos

1l aw 0

000000 abidin habian hecho
0aoo tabeta bondad

0d aw 0

0oo0a bista maldad
0o0o0 detequm para que se mantuviera
0oooa sebyaneh la voluntad de El
00000 d’Alaha de Elohim
0000000 dab-gabita de la eleccion
0ad wa-lu y no

0d men de

0o abda obras

000 ella sino

0d men de

0d hu Aquél

aooa do-qare que llama
Uooooo etmalakkat le fue dicho
0o dabda que el mayor
aodo noSammas serviria
Uoodoo lo-za‘oran al menor



Bfy TORAH VIVIENTE

Comentarios Exhaustivos

Sha’ul, en este pasaje, desarma la teologia basada en el mérito personal. El Kahal
(Kehildh) de Roma, en medio de tensiones internas, necesitaba entender que la
fidelidad de Adonadi a Israel no dependia de la superioridad moral de Yaakov.

El texto arameo Peshita, al usar d’Alaha (000 (de Elohim), subraya que la fuente de
esta eleccidn es el Soberano Creador. La frase “la voluntad de F1 0000 00000 es
critica, porque enfatiza que el proposito de Adonai (JJ0J0 - sebyaneh, ‘Su voluntad’
0 ‘Su deseo’) se establece antes de cualquier “obra” (] - abda). Esto hace que la
eleccion sea un acto de pura gracia soberana.

Conexion con la Torah y Haftarah

» Torah (Toldot): La Torah establece el evento: Yaakov recibe la bendicién.

- Haftarah (Malaji): La Haftarah establece la consecuencia historica y
teoldgica: la linea de Yaakov es amada, la de Esav es rechazada (Edom es
destruida).

« Brit Hadashah (Romanos 9): El Brit Hadashah extrae el principio
fundamental: La preeminencia de la Eleccidn sobre la Obra. La accion de
Rivkah y Yaakov en la Torah, aunque problematica, es validada por la
predestinacion divina. Es decir, Yeshuia nos ensefia que la eleccion de Adonai
precede y determina el destino, y no al revés.

Reflexion Mesianica: La Divinidad de Yeshua

La eleccién soberana de Adonai no tiene sentido si el Hijo, Yeshua haMashiaj, no es
Ejad con el Padre. La eleccién es un acto de la Deidad unica. Si Adonai Elohim es el
que “llama” (QJ00 - de-qare), y si Yeshua es el MarYah (J0J0 - el Nombre arameo
para Adon, el Sefior) que llama a los Suyos (Juan 10:3, 16), entonces Yeshua es la
manifestacion activa de esa voluntad electiva. La Deidad de Yeshia haMashiaj
asegura que el plan de eleccién y redencién es coherente de principio a fin, pues El
es el “Aquél que llama” (000 0J0) mencionado por Sha’ul. No hay dos Elohim; hay
un Ejad (OJ0000), y Yeshua es la imagen perfecta de ese Elohim, el centro de todas
las Escrituras.

4. Contexto Historico y Cultural



Bfy TORAH VIVIENTE

El Periodo de los Patriarcas y el Mishkan

El relato de Toldot se desarrolla en un contexto de vida seminomada, donde la
bendicidn patriarcal, la herencia (J0JO000 - nahdlah), y el derecho de primogenitura
eran pilares sociales y legales. La bendicion de Yitzjak era vista como un vehiculo
irrevocable para transferir la promesa Abrdhamica—Ila posesién de la tierra y la
promesa mesianica. E1 Mishkan (Tabernaculo), aunque construido siglos después,
es un reflejo de los patrones redentores inherentes a la elecciéon de Yaakov. El
Mishkan es donde la presencia de Adonai se manifestaba, y solo la linea elegida
(Yaakov/Israel/Levitas) podia servir en él.

Segundo Templo, Qumran y Escritos Nazarenos

En la época del Segundo Templo, el conflicto Yaakov-Esav se habia transformado
en el paradigma de la lucha entre Israel y sus opresores, siendo Edom (los
descendientes de Esav) equiparado frecuentemente con el Imperio Romano (como lo
atestigua el Midrash,). La tension entre el mérito (obras de la Torah) y la eleccién
(gracia divina) era un tema central de debate.

Los escritos de Qqumran (los Manuscritos del Mar Muerto) revelan una teologia de
predestinacién y eleccién estricta, donde la “suerte” (destino) de los “Hijos de la
Luz” (Israel) se oponia a la de los “Hijos de la Oscuridad” (las naciones/Edom). Esta
vision de una eleccion binaria y preordenada se asemeja sorprendentemente a la
teologia de Sha’ul en Romanos 9. Los escritos mesianicos y nazarenos de los
primeros siglos veian la historia de Yaakov y Esav como la prefiguracion de la
division en Israel: aquellos que aceptaban la eleccién y el Mesias (Yaakov) y aquellos
que lo rechazaban por preferir las “obras de la Torah” sin fe (Esav/Edom en la
analogia rabinica). Yeshua es el punto de inflexion donde la eleccion de Adonai se
hace explicita para ambos grupos.

5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas

Comentarios Rabinicos

El principal debate rabinico se centra en justificar la accion de Rivkah y Yaakov.
Muchos comentaristas, como Rashi, enfatizan que Yitzjak realmente queria bendecir
a Esav solo con las bendiciones terrenales. Sin embargo, el Midrash Tanhuma
Buber (Toldot 16) se enfoca en el dicho de Yitzjak: “La voz es la voz de Yaakov,
pero las manos son las manos de Esav” (Génesis 27:22). Esta frase se interpreta
como una sefnal de que Yaakov, a pesar de sus manos de engano (las “manos de

| 7



Bfy TORAH VIVIENTE

Esav”), poseia la “voz” de la Torah y la oracion.
Comentario Judio Mesianico

Desde nuestra Fé Judio Mesianica, la conexion profética es ineludible. “La voz es la
voz de Yaakov” apunta directamente al Mesias. El Targum Pseudo-Jonatan y
otros Midrashim aplican esta “voz de Yaakov” al Mesias Rey, cuya voz anunciara la
redencion y hara temblar a las “manos de Esav” (el poder opresor, Roma, y toda
tirania).

La bendicion de Yitzjak contiene tres elementos clave:

1. Rocio del Cielo y Grosuras de la Tierra: Provision y prosperidad.
2. Soberania sobre los Pueblos: “Sirvante pueblos.”
3. Soberania sobre los Hermanos: “Sé sefor de tus hermanos.”

Estos tres elementos se cumplen en Yeshua haMashiaj:

1. El es la fuente de la provisién y el pan de vida.
2. El es el Rey de Reyes, a quien toda rodilla se doblara.
3. El es el primogénito entre muchos hermanos y el Sefior de la Casa de Israel.

Notas de los Primeros Siglos

Los creyentes nazarenos de los primeros siglos entendieron que Yaakov tipificaba al
Israel fiel, que recibe la bendicion por la fe y la eleccion divina, no por su
primogenitura bioldgica. Yeshia haMashiaj es el “segundo Adan” y el “segundo
hijo” que, aunque vino después de la linea de la Ley y la primogenitura carnal,
recibe toda la herencia y bendicién por la voluntad de Adonai.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematria

(00000000 (Va-ya-raj): “Y olio.” El verbo es Raija (J0J). La Guematria de J0000
(reiaja), “olor,” es 218. Este es un nimero que a veces se asocia con el
concepto de Néfer (JOUON), ‘perddn,” en algunas tradiciones misticas, sugiriendo
que el olor de Yaakov no era solo el aroma del campo, sino el perfume del
perddn y la aceptacidn divina que cubria su engaiio.

« (000000000 (Bé-ra-khé): “Bendijo El [Adondil.” Es un Piel perfecto, mostrando
una accion completada, una bendicién firme e inmutable. La bendicion de
Yitzjak no proviene de su propia autoridad, sino de la autoridad de Adonai,
quien ya habia “bendecido” el campo (la fuente de la promesa).



Bfy TORAH VIVIENTE

6. Analisis Profundo de la Aliyah
Analisis y Comentario Judio y Mesianico

La Aliydh 5 es la consumacion de la transferencia del Pacto. La bendicion, una vez
otorgada, no puede ser retractada. Cuando Yitzjak tiembla (JJ00000 OOO0ODOOCO
O00000000 00000000 0000000 - Va-yejerad Yitzjak jaradah gedolah ad-m’od — “Y
tembld Yitzjak con gran estremecimiento hasta el extremo” - Gen 27:33), no es solo
por el engano, sino por la aterradora comprensién de que la soberania de Adonai ha
prevalecido sobre su propia voluntad. El se da cuenta de que ha bendecido al que
Adondi habia elegido, confirmando asi la profecia de Rivkah.

El Mesias y la Aliyah: El Mesias es el mediador y el depositario de la bendicién de
Yaakov. El es la simiente a través de la cual todas las familias de la tierra son
bendecidas (la promesa de Avraham). Yaakov recibe la bendicion por fe, una fe
imperfecta vehiculizada por el engano. Yeshua, en cambio, recibe la bendicién (la
exaltacion y la soberania) por Su obediencia perfecta.

Haftarah y Brit Hadashah asociados: Ambos textos posteriores nos fuerzan a ver
este evento no como un fraude moral que tuvo éxito, sino como una profecia
cumplida. Sha’ul nos dice en Romanos 9:11-12 que todo sucedidé “para que el
proposito de Elohim conforme a la eleccion permaneciera.” El Mesias, por lo
tanto, es la “eleccion de Elohim” que no depende de obras.

7. Tema Mas Relevante de la Aliyah

El tema central es la Soberania Incondicional de la Eleccion Divina (J00000000),
0 sea, Bahirah.

Importancia en el Contexto de la Torah

Este tema es crucial porque define la naturaleza del Pacto. Si el pacto se basara en el
mérito humano, Esav, el primogénito, deberia haberlo recibido, o la acciéon de Yaakov
lo habria invalidado. Sin embargo, Adonai elige y predestina a Yaakov antes de
nacer, demostrando que el Pacto se fundamenta exclusivamente en la gracia y el
propdsito divino. Adonai elige a través de la debilidad y la imperfeccion humana
(Yaakov, que engana; Yitzjak, que se equivoca), para que nadie se jacte en Su



Bfy TORAH VIVIENTE

presencia.
Relacion con Yeshua y la Continuidad Torah-Brit Hadashah

Yeshuia haMashiaj es la maxima expresion de esta eleccién soberana. La Tordh
sienta las bases: la linea mesianica pasa por el elegido, no por el primogénito
natural. En el Brit Hadashah, Yeshta nos ensefa que la Kehilah (Kahal) esta
compuesta por aquellos a quienes Adonai ha elegido (Juan 6:44).

« Torah: La eleccién de Yaakov es el patrdn.
 Brit Hadashah: La eleccidon en Mashiaj (Romanos 9, Efesios 1) es el
cumplimiento.

Conexion con los Moedim de Elohim

La Parasha Toldot y el tema de la Eleccion se conectan fuertemente con Yom
Kippur (Dia del Perdon y Expiacién). En Yom Kippur, la nacion de Israel es cubierta
y aceptada no por sus obras de justicia, sino por el servicio del Sumo Kohen (Sumo
Sacerdote) y el derramamiento de sangre del sacrificio. Esto es un acto de gracia
soberana. Yaakov, cubierto con las pieles de cabrito, entra y es aceptado; esto es
una sombra del Mesias (nuestro Gran Sumo Kohen, Yeshua), cuyas “vestiduras” de
justicia nos cubren, y por Su sacrificio somos aceptados incondicionalmente por la
eleccion de Adonai.

8. Descubriendo a Mashiaj en cada Aliyah

Profecias Mesianicas y Reflexion
La Aliyah es rica en Tipos (Tipologias) y Patrones Redentores (Tavnitot).

Cumplimiento en el Brit
Hadashah (Yeshua)

Yeshua como la Segunda
Persona de Adonai (Ejad):

Método Aplicacion en Toldot (Yaakov)

Yaakov como tipo de Mashiaj:

Tipos El segundo hijo que prevalece : ) :
(Tipologias) sobre el primero (la carne/el Qmen viene en 13 plelril tup'l del
mundo). tlempo, superando al “primer

Adéan” y al Pacto de obras.

| 10



Bfy TORAH VIVIENTE

Cumplimiento en el Brit
Hadashah (Yeshua)

La Voz de Yaakov: Su voz habla Yeshua es el Davar (la

Meétodo Aplicacion en Toldot (Yaakov)

Sombras de la Tordh, la oracion, y la fe, Palabra): Fl es la voz pura de
(Tzelalim) aungue sus manos sean Elohim, cuya ensefanza es
enganosas. verdad (Juan 1:1, 14).

El Madero (Poste) de
Yeshua: Parece un fracasoy

Patrones El Engano Divino-Permitido: Un una maldicién (Deut. 21:23)
Redentores plan que parece incorrecto a nivel er0 es el método de’ A d'c)néi’
(Tavnitot) humano logra el propoésito divino. p

para traer la bendicién
universal.

Yeshuia haMashiaj: El Mesias

Nombres y Yaakov (JUO00JOD: ‘El que agarra verdadero, el MarYah que

Titulos el calcanar’ toma el lugar del impio y gana
Profeticos (Suplantador/Seguidor). la bendicién para Su pueblo.

Yeshuia como Sacrificio: Fl
Eventos El Olor de las Vestiduras: El ‘(asl(l)? o?;r(l)():la Sg {fégjfamlhoa]
Simbodlicos perfume del campo bendito. g q

bendicion de Adonai (Efesios
5:2).

La reflexion clave es que Yeshua haMashiaj es el verdadero primogénito
espiritual de Yitzjak, que trae la bendicién de Elohim de forma genuina.

9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y
Apocrifos

Midrashim

El Midrash Raba (Bereshit 67:4) y el Midrash Tanhuma (Toldot 16) exploran la
conexién entre la bendicion y el vino que Yitzjak bebio (Gen 27:25), comparandolo
con el vino que Melquisedek ofrecié a Avraham. Este vino es un simbolo de alegria y,
para la teologia mesidnica, prefigura la comunion con Mashiaj.

Targumim

El Targum Onkelos y el Targum Yerushalmi (Pseudo-Jonatan) enfatizan la
naturaleza profética de la bendicion de Yitzjak. El Targum Pseudo-Jonatan en
Génesis 27:22, al comentar sobre la “voz de Yaakov,” especifica que cuando la Casa

|11



Bfy TORAH VIVIENTE

de Yaakov se involucra en el estudio de la Torah, sus oraciones son escuchadas, y la
opresion de los “Hijos de Esav” (Edom/Roma) se debilita. Esto establece una
conexién directa entre la practica de la Torah y la llegada de la redencién mesianica,
que se cumple en Yeshtiia haMashiaj, quien es la Torah viviente.

Textos Apocrifos

El Libro de Enoc (1 Enoc), aunque no directamente sobre Toldot, maneja la
teologia de la eleccion y la predestinacion, que es el fundamento de Romanos 9.
Textos como 2 Esdras (4 Esdras) abordan la angustia de Israel por la injusticia y la
aparente prosperidad de las naciones (Edom), reforzando el mensaje de la Haftardh:
la eleccion de Adonai es un misterio que culminara en la justicia final. Esdras 8:14
dice: “los que sembraron en el mundo, no todos se salvardn”, reflejando la idea de la
eleccién de un remanente, que es el linaje de Yaakov.

10. Mandamientos Encontrados o principios y
valores

Aunque esta Aliyah no contiene mandamientos (mitzvot) explicitos en el sentido de la
Ley de Moshéh, si encontramos principios y valores cruciales para el Brit Hadashah:

1. Principio de la Soberania Absoluta (la Eleccion): El principio de que el plan
de Adondi prevalece sobre el error humano. En el Brit Hadashah, esto se
traduce en la fe en la soberania de Yeshtia haMashiaj. Nuestra aceptacion por
Adondi no es por obras (la carne/Esav), sino por la fe que nos conecta con el
plan electivo (Yaakov/Yeshua).

2. Principio de Honrar la Palabra (la Barakhah): La bendicidn, una vez
liberada, es irrevocable. Esto subraya la seriedad de las palabras proféticas y
del juramento. En el Brit Hadashéah, esto se aplica a las promesas de Yeshua,
que son “Siy Amén”. El poder de la palabra declarada (el Davar) es
inmensurable.

3. Principio de la Primacia de lo Espiritual: Esav desprecio la primogenitura
(Boakorah) por un plato de lentejas (Gén 25:34), valorando lo carnal sobre lo
espiritual. El principio en el Brit Hadashah es que debemos buscar primero el
Reino de Elohim (la herencia espiritual de Yaakov), y no vender nuestra
herencia por satisfacciones temporales (la carne/Esav) (Hebreos 12:16).

| 12



Bfy TORAH VIVIENTE

11. Preguntas de Reflexion

Aqui tienes 5 preguntas para invitar a la reflexiéon profunda:

1. ¢{Como podemos reconciliar la ensefianza del Brit Hadashah sobre la
justificacion por la fe sin obras, con el hecho de que la eleccion de Yaakov, en
esta porcidn, se consumd mediante un acto de engafio (la “obra” de Rivkah y
Yaakov)?

2. Si el destino de Esav (la desolacion de Edom) fue sellado por la eleccién de
Adonai antes de su nacimiento (Romanos 9:11-12), ¢como afecta esto nuestra
comprension de la responsabilidad moral humana y la justificacién del juicio
divino?

3. La bendicion de Yitzjak ligada al “olor del campo que Adonai ha bendecido”
(Gén 27:27) es una sombra. ¢De qué manera la “fragancia” de Yeshua
haMashiaj nos permite a nosotros, la Kehildh, acceder a la bendicién y herencia
que no merecemos?

4. El Midrash identifica la “voz de Yaakov” con el Mesias Rey y la Torah. ¢Como
podemos asegurar que nuestra “voz” (nuestra vida de oracién y enseflanza) esté
alineada con la “voz de Yaakov” y no con las “manos de Esav” (la tirania, la
fuerza o la opresion)?

5. El tema de la eleccion se conecta con Yom Kippur. éDe qué manera el
conocimiento de la eleccion incondicional de Adonai, ejemplificada en esta
Aliyah, fortalece nuestra Tefilah (oracién) y nuestro servicio en el Nuevo
Pacto?

12. Resumen de la Aliyah

La Aliyah 5 de Toldot (Génesis 26:30 - 27:27) es la narracién dramatica de como
Yaakov, con la ayuda de su madre Rivkah, obtiene la bendicion irrevocable de la
primogenitura de manos de un Yitzjak ciego y anciano, enganandolo para que
creyera que él era Esav. Este evento, aunque turbio en sus detalles humanos, es el
instrumento de la Eleccion Divina preestablecida.

Su aplicacion en Mashiaj es la demostracion de la soberania de Adonai. Yeshua
haMashiaj, el “segundo” que prevalece, es quien hereda legal y espiritualmente la
bendicién completa. El es el verdadero MarYah y Elohim Alef Tav que, por Su
obediencia y sacrificio, asegura que la eleccion de Adondi se cumpla, estableciendo
Su Reino y trayendo la plenitud de la bendicién a la Kehildh, el verdadero Israel. El
evento ensena que la herencia es por la gracia electiva, no por la primogenitura

carnal ni el esfuerzo humano.
| 13



Bfy TORAH VIVIENTE

13. Tefilah de la Aliyah

Adonai Elohim, Fuente de toda eleccién y Gracia,

Hoy meditamos en Tu soberania, revelada en la eleccién inesperada de Yaakov sobre
Esav. Te damos gracias porque Tu proposito, tu Ejad, es inquebrantable y no
depende de nuestra justicia ni de nuestras obras, sino solo de Tu voluntad.
Reconocemos que, como Yaakov, a menudo actuamos con manos imperfectas y
motivaciones mezcladas.

Te pedimos, MarYah Yeshia haMashiaj, que nos cubras con el “olor” de Tus
vestiduras de justicia, el aroma grato de Tu sacrificio, para que seamos aceptados
por Yitzjak (el Padre). Ayudanos a valorar la herencia espiritual del Pacto por encima
de las satisfacciones temporales del mundo, como lo hizo Esav. Que Tu voz, la Voz
de Yaakov que es Tu Tordh, resuene en nuestros corazones.

Establece Tu Reino en la tierra, oh Rey elegido, y que seamos instrumentos de Tu
bendicién, cumpliendo asi la promesa dada a nuestros padres. Fortalécenos para
vivir en la fe incondicional que honra Tu eleccion.

Amén.

Mas Recursos del Reino de Yeshtia HaMashiaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshiia HaMashiaj.

+Recursos del Ministerio Judio Mesianico de Biblia Tordh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes: https://torahviviente.com/

| 14


https://torahviviente.com/

