Bfy TORAH VIVIENTE

Listen to this article

Génesis 42:19-43:15
1 Reyes 3:15-4:1 (La sabiduria y el juicio)
Lucas 24:13-35 (Reconocimiento del hermano perdido)

iShalom! Me da muchisimo gusto comenzar este estudio contigo. La verdad es que
sumergirse en la porcién de la Torah, la Haftarah y el Brit Hadashah es, para mi, una
de las maneras mas profundas de conectar con la esencia misma del Reino de
Yeshua haMashiaj. Lo que buscamos en estos analisis es la verdad, aquella que nos
muestra la perfecta unidad (Ejad) entre el Eterno, Adonai ([, y Su Mesias, Yeshta,
que es el centro y el cumplimiento de toda la Escritura.

Esta porcion de la Parasha Miketz, la quinta Aliyah, es fascinante porque nos lleva al
punto critico de la prueba a los hermanos de Yosef, una prueba que, para ser
honesto, nos confronta con la realidad de nuestros propios arrepentimientos y
redencion.

1. Texto

Torah: Bereshit (Génesis) 42:19 - 43:15

Esta seccion continta la narracion de como Yosef (Ya’akov) pone a prueba a sus
hermanos. El tema principal aqui es el paso de la acusacion a la rendiciéon de
cuentas, culminando con la decision de Ya’akov (Israel) de ceder a la voluntad de
Adondi y enviar a Binyamin con ellos.

Hebreo-Espanol (Bereshit 42:19-25)

Texto Hebreo  Palabra Hebrea Fo.n éti.c a Traduccién Palabra por
(Tiberiana) Palabra

O0000000ooO Ve’im-ken Va-im-kén Y-si-asi

Oo000000o0 khenemkhem ko-nem-kem vuestros-sirvientes

000000000 ajikhem "a-hi-kem vuestro-hermano

000000 ehad ‘e-had Uno



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo

fOo000oo
fO0000oo
[00000DO00C0O
[O0000Cog
[000d0
[O0000oog
H00000n
[O0000Cog
Ooo000Coo000
O000d0
fOoo00ooog
fOoo000oo
[O00000o0d
O00000
[O0000C0O000
[O0000C0O000
[000d0
[O0000oog
[O0000CDO000
00000

Palabra Hebrea

ye’aser
bavét
mishmartekem
ve’atem
leku

havi’'u
shever
ra’avon
batékem
ve'et
ajikhem
ha’ehad
tavi'u

elay
veye’amnu
divrékem
velo
temutun
vayasu
ken

Fonética
(Tiberiana)

ye-’a-ser
ba-bét
mis-mar-kem
wa-’at-tem
la-ku

ha-bi-u
Se-ber
ra-’a-hon
bat-té-kem
wo-'et
‘a-hi-kem
ha-’e-had
ta-bi-’u

‘é-lay
Wo-ye-’a-ma-nu
di-bré-kem
wao-10’
ta-mu-tun
wa-ya-‘a-su
kén

Traduccion Palabra por
Palabra

sera-encarcelado
en-casa-de
vuestra-custodia
y-vosotros

id

traed

grano
(por)-hambre-de
vuestras-casas
y-a
vuestro-hermano
el-uno

traeréis

a-mi
y-seran-creibles
vuestras-palabras
y-no

moriréis
y-ellos-hicieron
asi

(Bereshit 42:19)

Traduccion Literal al Espaiol (Bereshit 42:19): Y si es asi, vuestro-hermano uno
sera-encarcelado en-casa-de vuestra-custodia, y-vosotros id traed grano (por)-
hambre-de vuestras-casas.

Traduccion Palabra

Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
por Palabra

Texto Hebreo

0000000000 Vayomer wa-yo-mer Y-dijo
00000000 aléhem ’a-lé-hem a-ellos
Juouodd Yosef yO-Sep Yosef
00000 zot z0t Esto
Oo0oooa asu ‘a-su haced
(00000000 uhyu U-hyu y-vivid
0000 et ‘et a



Bfy TORAH VIVIENTE

Traduccion Palabra

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
por Palabra

Oooooooon Elohim ’e-10-him Elohim
000000 ani ’a-ni Yo
0000000 yaré ya-rée’ temo

(Bereshit 42:18)

Nota: Este verso, Bereshit 42:18, es crucial para entender la motivacién de Yosef y el
contexto de la Aliyah 5.

Traduccion Literal al Espaiol (Bereshit 42:18): Y-dijo a-ellos Yosef: Esto haced
y-vivid, a Elohim yo temo.

(Bereshit 42:20-43:15)

Debido a la limitacion de espacio para presentar toda la tabla interlineal completa de
27 versos, se presenta un bloque representativo y se continda con el desarrollo
exegético, manteniendo la maxima capacidad de detalle.

Traduccion Literal del Verso (Bereshit 42:21): Y-dijeron hombre a-su-hermano:
Verdaderamente culpables nosotros somos sobre nuestro-hermano, a-quien nosotros-
vimos angustia-de su-alma en-su-ruego a-nosotros, y-no-escuchamos, por-eso vino a-
nosotros la-angustia esta.

Comentario Mesianico de la Porcion de la Torah

La quinta Aliyah de Miketz (Génesis 42:19-43:15) es una obra maestra teologica
sobre la culpa, el juicio y la reconciliacion. La frase clave aqui es Bereshit 42:18:
“Y-dijo a-ellos Yosef: Esto haced y-vivid, a Elohim yo temo.” La prueba impuesta por
Yosef no es por venganza personal, sino una rectificacion moral impulsada por su
reverencia a Elohim. Yosef, como figura de Yeshua haMashiaj, estd buscando una
Teshuvah (arrepentimiento/retorno) genuina en sus hermanos.

1. El Reconocimiento de la Culpa (Bereshit 42:21): Los hermanos, por
primera vez en 20 afos, se ven obligados a confrontar su pecado.
“Verdaderamente culpables nosotros somos sobre nuestro-hermano” (Génesis
42:21). Este reconocimiento de culpa, sin que Yosef les revele su identidad, es
el punto de inflexién. Sienten el juicio de Adonai a través de la adversidad. En la
teologia mesidnica, el sufrimiento y la afliccién a menudo sirven como un
proceso de tikkun (rectificacién), forzando al alma a la Teshuvah.

2. Yosef como el Gobernante Oculto: Yosef es el gobernante exaltado,
inaccesible y que habla una lengua extranjera, sin embargo, su corazon late con

| 3



Bfy TORAH VIVIENTE

amor y anhelo por sus hermanos. El es el mediador de la vida (grano) y de la
prueba. Esta es una imagen poderosa de Yeshtia haMashiaj: exaltado en el cielo,
inicialmente no reconocido por Su pueblo en Su primera venida, y quien ahora
es el Unico distribuidor de la “Vida” (el pan del cielo). El prueba a Su pueblo
para producir arrepentimiento, no para destruir, sino para restaurar.

3. La Necesidad de Binyamin (Bereshit 43:8-9): La demanda de llevar a
Binyamin (el “hijo de mi diestra”) es el punto de quiebre. En la tipologia
mesianica, la entrega de Binyamin representa la rendicion total por parte de
Israel de lo mas preciado. Rubén y luego Yehudah ofrecen su propia vida como
garantia. Yehudah (Génesis 43:8-9) se ofrece a si mismo como fiador: “Yo
seré fiador de él; de mi mano lo demandaras.” Esta accion de Yehudah es la
prefiguracién de la figura mesianica, el tzedek (justo) que se interpone como
garante y sustituto para salvar a su hermano. Yeshuia haMashiaj, de la tribu de
Yehudah, se hizo garante y sustituto de la Kehilah.

4. La Oracion y el Favor (Bereshit 43:14): La oracion de Ya'akov, aunque llena
de tristeza, es una sumisién a la soberania de Adonai: “Y Elohim EI Shaddi os dé
misericordia delante de aquel varon...” Ya’akov invoca a El Shadai, el
Todopoderoso, el Dador de toda provision, reconociendo que la supervivencia
de su casa no depende de su sabiduria o tesoro, sino del favor divino.

La Kehildh Mesidnica entiende que esta Aliyah nos ensefa que el camino a la
plenitud con Mashiaj pasa por la confrontacion de la culpa, el reconocimiento de que
el juicio viene por la desobediencia y, finalmente, la fe total para entregar lo que mas
amamos (nuestras reservas, nuestra vida, simbolizado en Binyamin) al Gobernante
que teme a Elohim (Yosef/Yeshua).

2. Haftarah (1 Reyes 3:15-4:1)

La Haftardh, extraida de 1 Reyes 3:15-4:1, narra el suefio de Shelom¢ (Salomén) en
Givon, donde Adonai le ofrece pedir lo que desee, y la demostracion publica e
inmediata de la sabiduria que le fue concedida a través del famoso juicio de las dos
mujeres y el nino.

Texto Interlineal Anotado Hebreo-Espanol

(1 Reyes 3:16) 0000000000000 COOOCOO QOOOROOO DO00OO0O0OO 0O000O0D0O0 CO00
(000000000 doddftbooodooon

Traduccion Palabra
por Palabra

0o Az ’az Entonces

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)



Bfy TORAH VIVIENTE

Traduccion Palabra

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
por Palabra

N000000000 tavo’nah ta-bo-nah vinieron
0000000000 shtayim Sot-tayim dos

00000000 nashim na-sim mujeres

0000000 zonot 70-not prostitutas
00000000000000 - el-hammelek ’el-ham-me-lek a-el-rey
O00000000000000 vatta’amodnah  wa-ta-‘a-mod-nah y-ellas-se-pararon
0000000000 lefanav lo-pa-naw delante-de-€l

Traduccion Literal (1 Reyes 3:16): Entonces vinieron dos mujeres, prostitutas, a-
el-rey y-ellas-se-pararon delante-de-él.

Comentario Mesianico

La conexion de la Haftardh con la Parasha Miketz se centra en el tema del juicio
revelador, la sabiduria divina y el reconocimiento de la autoridad oculta.

1. La Sabiduria de Yosef y Shelomd: En la Parashd, Yosef, por la sabiduria que
Elohim le da (Génesis 41:39), no solo interpreta suefios, sino que administra
justicia y pone a prueba a sus hermanos. En la Haftarah, Shelomo, después de
pedir un corazon que sepa escuchar para juzgar a Su pueblo (un lev shome’a - 1
Reyes 3:9), demuestra esta sabiduria al discernir la verdad entre las dos
mujeres. Ambas narrativas tratan sobre un gobernante que ejerce un juicio que
va mas alla de la evidencia superficial.

2. El Juicio que Revela la Verdad: El juicio de Yosef fuerza a la verdad (la culpa
del pasado) a salir a la luz. El juicio de Shelomé fuerza a la verdad (la verdadera
madre) a revelarse a través de la compasion genuina. Este patrén es una
sombra (tzel) de Yeshta haMashiaj. El es el Shelomé Mayor (Mateo 12:42),
que no solo posee sabiduria, sino que es la Sabiduria de Elohim (1 Corintios
1:24). Su juicio no es para la muerte, sino para la vida, separando lo genuino de
lo falso, tal como el filo de la espada de Shelomd, que en realidad expuso la
genuina maternidad por el amor sacrificado.

3. Promesas Mesianicas: Shelomd, cuyo nombre significa “Paz”, es un tipo del
Mesias Principe de Paz. Su reino fue un periodo de gran paz y sabiduria, la edad
de oro de Israel. El Mesias Yeshua cumplira la promesa de David, Su padre,
sentandose en el trono para establecer un reino de justicia, sabiduria y paz sin
fin. El versiculo final de la Haftarah (1 Reyes 4:1) al afirmar “Y el rey Shelomé
era rey sobre todo Israel”, prefigura el Reino unificado de Yeshtiia haMashiaj,
que gobernara sobre toda la Casa de Israel y las naciones.



Aplicacion Espiritual

La Haftardh nos llama a confiar en el Juicio Justo y Sabio de Adonai. Las
situaciones mas confusas de nuestra vida, aquellas donde la verdad parece oculta

(como el nifio disputado o el grano robado), estan bajo la supervisién de la Sabiduria

de Elohim.
Para los creyentes en Yeshiia haMashiaj, la aplicacion es doble:

« Busquemos un Lev Shome’a (Corazon que Escucha): Como Shelomd,
debemos priorizar la sabiduria de Elohim (la Torah y el Ruaj HaKodesh) por
encima de las riquezas o el poder. La sabiduria mesianica es Yeshiia mismo.

» Esperanza en la Redencion y Restauracion: El juicio de Yosef y Shelomé
conduce a la restauracion y la vida. Nuestra esperanza en la redencion radica
en que Yeshua, el Rey Justo y Sabio, ya ha asumido el rol de garante (como
Yehuddah) y ha actuado como el juez que, a través del autosacrificio, nos ha
revelado el corazén del Padre. Esperamos Su regreso, que traera un reino de
justicia (tzedek) y paz (shalom) universal, cumpliendo la vision de Shelomé en
una escala eterna.

3. Brit Hadashah (Lucas 24:13-35)

Este pasaje, el relato de los discipulos en el camino a Emaus, es uno de los méas
poderosos sobre el Reconocimiento del Mesias Oculto y se conecta de manera
impresionante con el tema del “Hermano Perdido” (Yosef) de la Parasha.

Texto Interlineal Anotado Arameo-Espanol (Peshita)

Utilizando la Fonética Siriaca Oriental (Nestoriana) para el Arameo.

(Lucas 24:15) (000 000 0000 00 00 00 00 00 000 DO00C0 oo 0ooooo 0ooo 0o tooo

0 00000 000
Fonética

Xﬁ:::eo K:::Il:;: (Siriaca Traduccion Palabra por Palabra
Oriental)

0000 W’ hwa W-hwa Y-sucedid

o0 kad kad cuando

gooo halen ha-len estas (cosas)

gooooo mmallin mmal-lin hablando

oog hawaw haw-waw ellos-estaban



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Palabra
Arameo Aramea
00000 w’ba’in
000 hawaw
00 had

00 ‘am

00 had

0 ‘ap

o0 hu

oooa Yesho’
000 qreb
oooa w’azal
100 hwa

0 00000 ‘amhon

Fonética
(Siriaca
Oriental)
w-ba‘-In
haw-waw
had

‘am

had

ap

hu
Ye-So°
go-reb
w-"a-zal
hwa
‘am-hon

Traduccion Palabra por Palabra

y-preguntando/buscando
ellos-estaban
uno

con

uno

también

El

Yeshua
se-acerco
y-caminaba
El-estaba
con-ellos

Traduccion Literal del Verso (Lucas 24:15): Y-sucedio cuando estas (cosas)
hablando ellos-estaban y-preguntando/buscando ellos-estaban uno con uno, también
El, Yeshta, se-acercé y-caminaba El-estaba con-ellos.

Comentarios Exhaustivos

Este encuentro en el camino a Emaus es el epitome de la revelacion mesidnica
después de la resurreccion. Los discipulos estan ciegos por su dolor y la
incomprension de las profecias. Yeshua se les presenta como un “extrao,” un
forastero que no comprende los eventos de Yerushaldyim, muy parecido a como
Yosef se presenta a sus hermanos como un gobernante egipcio.

La frase clave del pasaje es la forma en que Yeshta “empezando desde Moshé y de
todos los Profetas, les explicaba las Escrituras, las que eran sobre E1” (Lucas 24:27,
parafrasis). Este es el modelo exegético de Yeshtia haMashiaj: toda la Torah y los

Profetas apuntan a El.

Conexion con la Torah y Haftarah

1. El No Reconocimiento del Hermano Perdido (Torah):
o Torah: Los hermanos de Yosef interactiian con su hermano, el cual es el
sostén de sus vidas, pero no lo reconocen. Estdn ciegos a su identidad
debido a su vestimenta y lenguaje (Génesis 42:23).
o Brit Hadashah: Los discipulos de Emaus caminan con Yeshua, la fuente
de la vida eterna, pero sus ojos estan “retenidos” para no reconocerlo

| 7



Bfy TORAH VIVIENTE

(Lucas 24:16).

- El Proceso de Revelacion: Tanto en la Torah como en el Brit Hadashah,
la revelacién se produce a través de un acto especifico de conexién: Yosef
se revela después de ver el arrepentimiento y la garantia de Yehudah;
Yeshua se revela a los discipulos al partir el pan (wa-qlila’ - la bendicién
sobre la comida). El pan (el cuerpo de Mashiaj) y el arrepentimiento son
los catalizadores del reconocimiento.

2. Sabiduria Oculta (Haftarah):

o Haftarah: La sabiduria de Shelomo era la clave para el juicio y el
discernimiento.

o Brit Hadashah: Yeshua, la Sabiduria de Elohim, esta oculta a los ojos
naturales. El abre la mente de los discipulos para que comprendan las
Escrituras (Lucas 24:45), algo que solo la Sabiduria Divina puede hacer. El
es el verdadero Juez y Maestro, cuya ensenanza hace arder los corazones
(Lucas 24:32).

Reflexion Mesianica: La Divinidad de Yeshua
La conexion de MarYah con la Deidad de Yeshua es fundamental en este pasaje.

« MarYah en el Arameo Peshita: En el texto arameo Peshita, el término
MarYah (J0J0000) es el equivalente de Adondi y se usa como el nombre
sagrado para [JJ0, el Eterno, en el Brit Hadashah. La decisién de los
traductores arameos de usar MarYah para referirse a Yeshtia en muchos pasajes
(aunque en Lucas 24:15 usa Yesho’ para Su nombre) es una declaracion
teoldgica de Su Deidad.

« La Deidad de Yeshua en Emats: Yeshua no es solo un profeta o un maestro.
Su autoridad para “interpretar” toda la Torah y los Profetas, declarando que
todo es acerca de El, es una prerrogativa que solo puede pertenecer al Origen
mismo de la Torah, a Adonai. La Torah es una manifestacién de la sabiduria y
voluntad de Adonai (Elohim Alef Tav). Al afirmar ser el sujeto de esa Torah,
Yeshua se revela como el Verbo encarnado, el Elohim Alef Tav que estuvo en
la creacion y en la entrega de la Tordh.

 Ejad: La Kehildh Mesianica afirma que el Eterno, Adondi, y Yeshua son Ejad
(Uno). Yeshua es la manifestacion visible del Elohim invisible (Colosenses 1:15).
En el camino a Emats, El no solo prueba ser el Mesias, sino el Juez, el Maestro,
el Origen y el Fin de la Historia de la Redencidn, funciones exclusivas de la
Deidad. El estd en la mesa, partiendo el pan, actuando con la autoridad y la
presencia que los discipulos solo deberian esperar de Adonai mismo. El
reconocimiento final no es solo: “iEs Yeshua!”, sino implicitamente: “iEs Adonai
con nosotros!”.

| 8



Bfy TORAH VIVIENTE

4. Contexto Historico y Cultural

Para entender esta Aliyah, debemos situarnos en la mente de los judios del Primer y
Segundo Templo y los nazarenos de los primeros siglos.

Epoca del Mishkan y el Primer Templo

La historia de Yosef era vista como el origen de la dispersion y la reunién de las
tribus. Yosef, un sofiador, fue separado, pero su reunidn trajo vida a la Casa de
Israel. Este patron de separacidn para la vida fue la matriz para entender el
sacerdocio del Mishkan. El sumo sacerdote era un tipo de mediador, apartado de sus
hermanos, cuya intercesion traia el perdon.

El Segundo Templo y Qumran

« El Hermano Perdido y la Redencion Futura: Durante el Segundo Templo, la
historia de Yosef resonaba fuertemente con la esperanza de la redencion final
de Israel y la reunion de los exiliados. Se desarrollo la idea de dos Mesias:
Mashiaj ben Yosef (Mesias hijo de Yosef), el Mesias sufriente que prepara el
camino y muere en la batalla, y Mashiaj ben David (Mesias hijo de David), el
Mesias triunfante y real. Yosef en la Torah era visto como el prototipo del
Mesias sufriente y gobernante. Su sufrimiento, entierro y resurreccion (figurada
en su ascenso a la realeza) prefiguraban la obra de Mashiaj.

* Qumran y el Maestro de Justicia: En Qumran, la Comunidad del Mar Muerto
(los Yajad), los escritos a menudo reflejaban un profundo sentido de separacién
y un juicio inminente. La figura del “Maestro de Justicia” (Moreh Tzedek)
compartia rasgos de Yosef: un lider que interpretaba los misterios ocultos de
Elohim (como Yosef interpretaba suefios) y guiaba a la comunidad hacia la
verdad en un tiempo de apostasia. Este contexto nos ayuda a ver que la
busqueda de un lider divinamente ungido para revelar el plan oculto era una
expectativa central.

Escritos Mesidnicos y Nazarenos de los Primeros Siglos

Los creyentes nazarenos de los primeros siglos usaron la historia de Yosef y la de
Emats como pilares de su teologia:

1. Yosef y Yeshua: La Kehildh temprana vio un paralelismo obvio. Yosef fue
odiado por sus hermanos, vendido por 20 piezas de plata, declarado muerto,
resucitd a la realeza en una tierra gentil (Egipto), se casé con una gentil
(Asenat), y finalmente se revelo a sus hermanos para salvarlos del hambre.
Yeshua fue rechazado por Su pueblo, vendido por 30 piezas, murio (fue



Bfy TORAH VIVIENTE

declarado muerto), resucitd a la diestra de Adonai, esta reuniendo a una Kehilah
de las naciones (como la esposa de Yosef) y se revelara completamente a Israel
en el tiempo final para su redencion. La Aliyah 5, donde Yosef pone a prueba el
corazon de sus hermanos antes de la revelacion, es el patron redentor
(Tavnit) del tiempo del fin.

2. El Significado de Emaus: El pasaje de Lucas 24:13-35 en el Brit Hadashah fue
un texto fuente para los nazarenos, ya que demostraba que Yeshua era el
cumplimiento de la Torah, tal como El mismo lo ensefid. Proveyo la base para la
liturgia de partir el pan (la Havdalah o la comida de Shabat) como el momento
crucial para reconocer a Mashiaj. No se le reconoce en la erudicidn fria, sino en
la compania (Javruta) y la bendicion sobre la comida.

5. Estudio, Comentarios y Conexiones Proféticas

Comentarios Rabinicos
Los comentaristas judios enfatizan la moralidad de los hermanos en esta seccion:

« Rashi (Rabi Shlom¢ Yitzjaki): Rashi sefiala que el dolor de Ya’akov ante la
idea de perder a Binyamin es inmenso. Comenta sobre la frase de Rubén
“destruye a mis dos hijos” (Génesis 42:37) y la de Yehudah “seré fiador de é1”
(Génesis 43:9). Rashi afirma que la garantia de Yehudah es la que finalmente
convence a Ya'akov, demostrando que la responsabilidad y el compromiso de
Yehudah son mas profundos y efectivos que la bravuconeria de Rubén. La
tradicion rabinica ve en este acto la elevaciéon de Yehudah como lider, un
precursor de la realeza y la linea mesidnica que saldria de él.

« Ramban (Najmanides): E1 Ramban se enfoca en la justicia de Adonai. Ve el
sufrimiento de los hermanos como Middah k’neged Middah (medida por
medida). Ellos causaron angustia a Yosef, y ahora experimentan una angustia
similar. El dinero que regresa a sus sacos es una fuente de terror, no de alivio,
una senal de que el pecado no resuelto es una carga que siempre regresa.

Comentario Judio Mesianico
La conexion profética de esta Aliyah con Yeshtia haMashiaj es ineludible.

« El Garante, Yehudah como Profecia: El ofrecimiento de Yehudah de ser
fiador (JOUO0O - ‘arav) por Binyamin (Génesis 43:9) es la sombra profética mas
clara. El Mesias, que procede de la tribu de Yehudah, se convierte en el garante
de la Kehildh (los Suyos) ante el juicio de Adonai. Yeshta se hizo pecado por
nosotros (2 Corintios 5:21), tomando sobre Si la pena para que nosotros
pudiéramos vivir. Su sacrificio no fue un acto de simple piedad, sino de justicia

| 10



Bfy TORAH VIVIENTE

sustitutiva; El cumplié la garantia que Yehudéah solo podia ofrecer
simbolicamente.

» Yeshua y la Ruptura del Pan: El pasaje de Emaus demuestra que la
revelacion de Mashiaj ocurre a través de los simbolos que El establecid: el
estudio de la Torah y la comunién en la mesa. La accion de partir el pan es un
Midrash practico sobre el cuerpo quebrantado del Mesias.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematria

« Léxico:

o El Shadai (0000000 00 : En Génesis 43:14, Ya’akov invoca a este
Nombre, que significa el “Poderoso, el Todopoderoso” o “El Suficiente”. Es
el Nombre de la provision y el pacto con los patriarcas. El uso de este
Nombre aqui es un acto de fe radical, reconociendo que solo el
Todopoderoso puede cambiar el corazon de Yosef/el virrey.

o Shever (JJ00J00): Significa “grano” (Bereshit 42:19), pero su raiz también
significa “romper” o “quebrar”. Hay una riqueza léxica, donde el mismo
elemento que alimenta la vida es aquello que, en su escasez, lleva a la
quebrantamiento del corazon de los hermanos (el reconocimiento de su
culpa). La comida es una prueba de su necesidad moral y fisica.

« Guematria:

o La palabra Emet (J0000), que significa “Verdad”, tiene un valor de 441
(400=0,40=0,1=0).

o El reconocimiento de los hermanos: “[J0000 00000 000" (Aval ashemim
anajnu - “Verdaderamente culpables somos nosotros”) (Bereshit 42:21). El
arrepentimiento es la primera llave para la revelacion y la verdad, un
principio profundo. El proceso de Yosef es revelar la Emet en sus vidas.

6. Analisis Profundo de la Aliyah
Analisis y Comentario Judio y Mesianico

La Aliyah 5 es la bisagra entre la prueba y la revelacion. Ya’akov (Israel) se resiste a
la voluntad de Adonai, aferrandose a Binyamin, su dltimo vinculo con Rajel. Esta
resistencia simboliza la ceguera parcial de Israel que, por un tiempo, no puede soltar
sus propias formas y planes.

El punto de inflexién es la toma de liderazgo por parte de Yehudah. El no solo habla,
sino que actiia como un lider mesidnico responsable. El acto de Yehudah de ofrecer
su vida por su hermano prefigura que es solo a través del Mesias, el Ledén de la tribu
de Yehudah, que la unidad de la familia y el cumplimiento del plan de redencion
pueden proceder.

|11



La Haftarah y el Brit Hadashah refuerzan esta idea del juicio y la revelacion:

« Haftarah (1 Reyes 3:15-4:1): El juicio de Shelomd depende de una prueba
que revela el amor verdadero (la madre biolégica). La prueba de Yosef depende
de que los hermanos demuestren un amor y responsabilidad por Binyamin que
no tuvieron por Yosef.

 Brit Hadashah (Lucas 24:13-35): Los discipulos, probados por la pérdida y la
desesperacion, solo ven la verdad (Yeshua) cuando El les revela las Escrituras
(tzedek) y parte el pan (Shalom). La sabiduria (jojmdh) para entender a Mashiaj
viene de El, y solo se revela cuando El lo desea.

7. Tema Mas Relevante de la Aliyah

El tema central de la Aliyah 5 es el Garante Sustituto y la Responsabilidad
Fraternal.

Importancia en el Contexto de la Torah:

La Tordh establece el principio de que somos responsables por la sangre de nuestro
hermano (Génesis 4:10). La venta de Yosef fue una ruptura catastrofica de este
principio. Para que la Casa de Israel pueda formarse y recibir la Torah, la culpa debe
ser confrontada y expiada. El proceso de Yosef obliga a los hermanos a internalizar el
costo del dafio a su hermano. La rendicidon de Yehudah, que acepta la culpa personal
y la responsabilidad total por la vida de Binyamin, restablece el orden moral y hace
posible el perddn y la reconciliacion. Sin esta responsabilidad sustituta, la familia de
Israel se desintegra.

Relacion con Yeshua haMashiaj:
Yeshuia haMashiaj es el cumplimiento supremo del Garante Sustituto.

« Garantia y Expiacion: Yehudah se ofrece a si mismo como ‘arav (fiador) por
Binyamin. Yeshua es nuestro ‘arav definitivo, el fiador de un Nuevo Pacto (Brit
Hadashdh) (Hebreos 7:22), que no solo promete, sino que paga con Su propia
vida. El tomé nuestra culpa (la venta del hermano) y se interpuso entre nosotros
y el Juicio (la hambruna/Yosef).

» Continuidad de la Torah y el Brit Hadashah: La Torah establece el estandar
de la justicia y la necesidad de la restitucion total. El Brit Hadashah muestra
que solo el Mesias pudo cumplir ese estandar de restitucién y garantia, siendo
el tinico sin pecado. El no abolid la necesidad del pago, sino que la satisfizo
perfectamente. El patron de la redencion comienza con la necesidad de un
Garante en la Torah y se cumple en el Garante de la Kehilah, Yeshua.

| 12



Bfy TORAH VIVIENTE

Conexion con los Moedim de Elohim

Esta porcién se conecta tematicamente con el ciclo de la Teshuvah que culmina en
Yom Kippur (Dia del Perdon/Expiacion) y se extiende a Sukkot
(Tabernaculos/Reunion).

» Yom Kippur (Dia de la Expiacion): Los hermanos estan en un proceso de
expiacién forzada. El miedo, la confesion (Bereshit 42:21) y el riesgo de perder
al “amado” (Binyamin) imitan el proceso del alma que se confronta con la
gravedad de su pecado. El derramamiento de la culpa y la intercesion del sumo
sacerdote se cumplen en Yeshua, nuestro Cohen Gadol (Sumo Sacerdote)
celestial, que se ofrecid como expiacidn final, para que nuestra angustia
termine.

« Sukkot (Tabernaculos): Sukkot es la fiesta de la reunién y la alegria final. La
reunion de Ya’akov con Yosef y Binyamin, después de la prueba y la garantia de
Yehudah, prefigura la reunién de todas las tribus y la alegria del Reino
Mesianico, el tiempo en que Yeshua, el Mashiaj revelado, morara (shachan) con
Su pueblo.

8. Descubriendo a Mashiaj en cada Aliyah

La Aliyah 5 es un reservorio de Patrones Redentores (Tavnitot) que apuntan a
Yeshuia haMashiaj.

Profecias Mesianicas y Reflexion

 El Retorno y la Transformacion del Corazon (Devarim 30:6): Aunque este
pasaje esta fuera de la Aliyah, la transformacion del corazon de Yehudah, de un
hermano egoista (proponiendo vender a Yosef) a un garante sustituto
(ofreciéndose por Binyamin), es una micro-profecia del gran retorno y la
circuncision del corazon prometida para Israel en los postreros dias. Solo el
Ruaj Hakodesh, por medio del Nuevo Pacto, puede efectuar tal cambio.

Meétodos para Descubrir al Mashiaj

1. Tipos (Tipologias): Yosef es un Tipo claro de Mashiaj. Su juicio, que separa a
Shim’on y exige a Binyamin, es un juicio justo que exige la rectificacion moral
antes de que pueda haber vida.

2. Sombras (Tzelalim): El dinero devuelto en el saco es la Sombra del pecado
que regresa a atormentar al pecador. El regalo (el minhdh o presente) que
Ya’'akov envia a Yosef es la Sombra de las ofrendas que traemos al Rey, que no
pueden pagar nuestra deuda, pero buscan Su favor. Yeshua es el favor y el

|13



Bfy TORAH VIVIENTE

regalo que Adonai nos da.

3. Patrones Redentores (Tavnitot): El patron de ‘Separacion, Pruebas,
Arrepentimiento, Revelacion’ es el patron de la Redencidn de Israel y de la
Kehildh:

- Separacion: Yosef es separado/Yeshua es crucificado.

o Pruebas: Los hermanos sufren/La Kehildh es probada.

o Arrepentimiento: La confesion de los hermanos/La Teshuvah del
creyente.

> Revelacion: Yosef se revela/Yeshua se revela en el Olam HaBa (Mundo
Venidero).

4. Analisis Linguistico: La palabra para “mi dolor” que usa Ya’akov (Génesis
42:38), 000000 (yagon), evoca una tristeza profunda y de luto. E1 Mesias es a
menudo descrito como el “varén de dolores” (Isaias 53:3), llevando el yagon del
hombre para liberarlo.

Cumplimiento en el Brit Hadashah

El cumplimiento se encuentra no solo en el sacrificio de Yeshua, sino en la escena de
Emats. Yeshua, al acercarse a los discipulos de Emats (Lucas 24:15), es el Yosef
Resucitado que no es reconocido por los Suyos. Solo cuando El rompe el pan 'y
revela Su corazon a través de las Escrituras, se disipa la ceguera (el velo, 2 Corintios
3:14). El reconocimiento de Yeshua es el pago de la garantia de Yehudah a nivel
espiritual y redentor.

9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y
Apocrifos

Midrashim

El Midrash Tanjuma (Vayigash 4) enfatiza que los hermanos fueron castigados por la
angustia que causaron a su padre. El Midrash ve en cada desgracia un reflejo del
pecado original. Respecto al dinero en los sacos, los Midrashim sugieren que el
dinero regresado no era la intencién de Yosef para el castigo, sino una sefial de que
el pecado habia viciado la transaccion; su castigo era no poder disfrutar del beneficio
de su crimen, llevandolos a la desesperacién y la confesion.

Targumim

« Targum Onkelos: En Génesis 42:21, el Targum reafirma la clara confesion de
la culpa: “Verdaderamente pecamos en nuestro hermano...”. El Targum, al
parafrasear, a menudo afiade énfasis a la ley moral y la justicia divina,

| 14



Bfy TORAH VIVIENTE

asegurando que el pueblo entendiera que el castigo de los hermanos era
totalmente justificado por su maldad hacia Yosef.

« Targum Pseudo-Jonathan: Este Targum, mas expansivo, ofrece la idea de que
la angustia de los hermanos se intensificd porque creyeron que sus pecados
pasados les habian alcanzado. Este Targum subraya que el sufrimiento es un
proceso de limpieza.

Textos Fuentes y Apdcrifos

» Testamentos de los Doce Patriarcas (Apdcrifo): El Testamento de Simedn y
el Testamento de Gad son particularmente relevantes. En ellos, los hijos de
Ya’akov confiesan sus celos y odio hacia Yosef. El Testamento de Gad exhorta al
amor fraterno, basandose en su propio arrepentimiento por haber odiado a
Yosef. Estos textos, populares en el tiempo del Segundo Templo, demuestran
que la historia de Yosef era leida como una parabola de la necesidad de superar
el odio fraterno antes de que la redencion pudiera llegar.

10. Mandamientos Encontrados o Principios y
Valores

Aunque esta Aliyah es narrativa, revela principios morales ineludibles:

1. Principio de la Responsabilidad Fraternal (Arevut):

o Torah: La negacidn de este principio (el trato a Yosef) trae juicio. La
restauracion requiere la asuncién de la responsabilidad sustituta (Yehudah
por Binyamin).

o Brit Hadashah: Yeshua haMashiaj, al convertirse en nuestro fiador, eleva
este principio a su méxima expresion. El nos ensefia que el amor agape
(Juan 13:34), que define a Su Kehilah, es un amor de sustitucién y servicio.
El mandamiento no es solo “no danar al hermano,” sino estar dispuesto a
dar la vida por el hermano (1 Juan 3:16).

2. Principio de la Teshuvah (Arrepentimiento Genuino):

o Torah: La teshuvah es un proceso doloroso de confrontacion con la culpa.
El retorno de los hermanos es la prueba de su cambio de corazon.

> Brit Hadashah: El mensaje de Yeshua y Yojanan el Inmersor fue de
Teshuvah para el Reino de Elohim (Mateo 3:2). En el Nuevo Pacto, la
teshuvah no es solo un acto de remordimiento, sino un giro de 180 grados
hacia el Mesias y la obediencia a la Torah (halajdh).

3. Principio de la Fe en EI Shadai:

o Torah: Ya’akov confia en EI Shaddi para su provision y proteccidn (Génesis

43:14).

| 15



Bfy TORAH VIVIENTE

- Brit Hadashah: Este principio se cumple en la ensefianza de Yeshua de
que Elohim conoce nuestras necesidades antes de que se las pidamos
(Mateo 6:8). Nuestra dependencia debe estar completamente en El, no en
nuestras riquezas o estrategias humanas.

11. Preguntas de Reflexion

Aqui hay 5 preguntas para invitar a la reflexion y al debate profundo sobre esta
Aliyah:

1. ¢Cémo el hecho de que Yosef, como tipo mesianico, pruebe a sus hermanos
antes de la revelacidn, refleja el proceso de purificacién y preparacion que
Yeshua realiza en la vida de Su Kehildh antes de Su plena revelacion?

2. El juicio de Shelom¢6 (Haftarah) revela el amor verdadero a través de una crisis,
y el juicio de Yosef revela el arrepentimiento verdadero. ¢De qué manera el
juicio de Yeshia haMashiaj, que esta ocurriendo ahora, esta disefiado no para
condenar, sino para revelar la verdad de nuestro corazén y nuestra genuina fe?

3. La garantia de Yehudah por Binyamin requiere un costo personal y una promesa
de restitucidon total. ¢Qué areas de nuestra vida, representadas por nuestro
“Binyamin” (lo mas preciado que no queremos soltar), deben ser puestas bajo la
garantia de Yeshua haMashiaj para experimentar la reunién familiar y la
plenitud de la provisién?

4. Los discipulos de Ematus no reconocieron a Yeshua hasta que El partid el pan y
citd la Torah. ¢Qué nos ensefa este patron sobre la necesidad de anclar nuestro
reconocimiento de Mashiaj no solo en experiencias personales, sino en el
estudio profundo de la Tordh y los Profetas?

5. Reflexionando sobre la teologia de Ejad y el uso del término MarYah, écomo
podemos expresar la Deidad de Yeshtia haMashiaj y Su unidad con Adonadi de
manera que se honre el estricto monoteismo de la fe Judio Mesidnica?

12. Resumen de la Aliyah

La Aliydh 5 de Parasha Miketz relata el climax de la prueba de Yosef a sus hermanos
(Génesis 42:19-43:15). Yosef, el gobernante egipcio no reconocido, exige que traigan
a Binyamin para probar la veracidad de sus palabras, forzdndolos a enfrentar el
pecado de su pasado. El hambre en la tierra y el dinero devuelto en los sacos crean
terror, llevandolos al convencimiento de que el juicio de Adonadi les ha alcanzado.
Ya'akov (Israel) se resiste inicialmente, temiendo perder a Binyamin (su ultimo hijo
de Rajel), pero finalmente cede por la necesidad y la solemne promesa de Yehudah,
quien se ofrece como fiador (‘arav) por la vida del joven.

Aplicacion en Mashiaj: Todo el pasaje es un patron redentor. Yosef es el Mesias en
| 16



Bfy TORAH VIVIENTE

exaltacion, exigiendo una prueba de rectitud antes de la reunion familiar. La accién
de Yehudah de ofrecerse como Garante es la sombra mas clara y poderosa del
sacrificio de Yeshua haMashiaj, el Ledn de Yehudah, quien se hizo nuestra garantia
ante Adonai, permitiendo la provision (el grano/la vida) y la reunidn final de Su
pueblo. El Brit Hadashah en Emaus refleja el proceso de reconocimiento de este
Mesias que, aunque exaltado, se oculta temporalmente hasta que el corazén de Su
pueblo esté preparado para recibir Su ensefianza y Su presencia.

13. Tefilah de la Aliyah

Tefilah por la Responsabilidad y la Revelacion de Mashiaj

Adonai 000, Elohim de Avraham, Yitzjak y Ya’akov, Te pedimos un lev shome’a, un
corazon que sepa escuchar Tu Torah y discernir Tu justicia en medio de nuestras
pruebas. Asi como los hijos de Israel fueron forzados a la Teshuvéah en presencia de
Yosef, confronta nuestra culpa y nuestra resistencia a Tu voluntad.

Te damos gracias, Adondi, porque en Yeshua haMashiaj, Tu Sabiduria encarnada,
tenemos a nuestro Garante eterno. El, de la tribu de Yehudah, se hizo nuestro ‘arav,
el fiador que pagd el precio total por nuestra irresponsabilidad y nuestro fracaso en
el amor fraternal. Ayudanos, a través del Ruaj Hakodesh, a soltar a nuestro
“Binyamin”, esa ultima cosa que nos aferra a nuestra propia fuerza, y a poner toda
nuestra fe en la provision de EI Shaddi.

Que nuestros ojos, como los de los discipulos en Emats, sean abiertos al partir el pan
y al escuchar Tu Palabra, para que podamos reconocer a Yeshtia no solo como el
Mesias, sino como la manifestaciéon de Tu Deidad, Ejad contigo. Guianos en el amor y
la responsabilidad, para que la reunién y la alegria de Tu Reino sean una realidad
palpable en nuestra Kehildh hoy. Amén.

Mas Recursos del Reino de Yeshia HaMashiaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshua HaMashiaj.

+Recursos del Ministerio Judio Mesianico de Biblia Torah Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

|17


https://torahviviente.com

