
| 1

 Listen to this article

Génesis 42:19-43:15
1 Reyes 3:15-4:1 (La sabiduría y el juicio)
Lucas 24:13-35 (Reconocimiento del hermano perdido)

¡Shalom! Me da muchísimo gusto comenzar este estudio contigo. La verdad es que
sumergirse en la porción de la Toráh, la Haftaráh y el Brit Hadasháh es, para mí, una
de las maneras más profundas de conectar con la esencia misma del Reino de
Yeshúa haMashíaj. Lo que buscamos en estos análisis es la verdad, aquella que nos
muestra la perfecta unidad (Ejad) entre el Eterno, Adonái יהוה, y Su Mesías, Yeshúa,
que es el centro y el cumplimiento de toda la Escritura.

Esta porción de la Parashá Miketz, la quinta Aliyáh, es fascinante porque nos lleva al
punto crítico de la prueba a los hermanos de Yosef, una prueba que, para ser
honesto, nos confronta con la realidad de nuestros propios arrepentimientos y
redención.

1. Texto
Toráh: Bereshit (Génesis) 42:19 – 43:15

Esta sección continúa la narración de cómo Yosef (Ya’akov) pone a prueba a sus
hermanos. El tema principal aquí es el paso de la acusación a la rendición de
cuentas, culminando con la decisión de Ya’akov (Israel) de ceder a la voluntad de
Adonái y enviar a Binyamín con ellos.

Hebreo-Español (Bereshit 42:19-25)

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética
(Tiberiana)

Traducción Palabra por
Palabra

וְאִם־כֵּן֩ Ve’im-ken Və-ʾim-kēn Y-si-así
כְּנֶמְךָ֨ khenemkhem kə-neṁ-ḵeṁ vuestros-sirvientes
אַחִ֤יכֶם ajikhem ʾa-ḥî-ḵeṁ vuestro-hermano
אֶחָד֙ eḥad ʾe-ḥāḏ Uno



| 2

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética
(Tiberiana)

Traducción Palabra por
Palabra

יֵאָסֵ֣ר ye’aser yē-ʾā-sēr será-encarcelado
בְּבֵ֣ית bəvêt bə-ḇêṯ en-casa-de
מַשְׁמַרְכֶ֔ם mishmartəḵem miš-mar-ḵeṁ vuestra-custodia
וְאַתֶּ֕ם ve’atem wə-ʾat-teṁ y-vosotros
לְכ֥וּ leḵu lə-ḵū id
הָבִ֖יאוּ havi’u hā-ḇî-ʾū traed
שֶׁ֣בֶר shever še-ḇer grano
רַעֲב֣וֹן ra’avon ra-ʾă-ḇôn (por)-hambre-de
בָּֽתֵּיכֶ֑ם batêḵem bat-tê-ḵeṁ vuestras-casas
וְאֶת־ ve’et wə-ʾeṯ y-a
אֲחִיכֶ֣ם ajikhem ʾă-ḥî-ḵeṁ vuestro-hermano
הָאֶחָ֗ד ha’eḥad hā-ʾe-ḥāḏ el-uno
תָּבִ֣יאוּ tavi’u tā-ḇî-ʾū traeréis
אֵלַ֗י eláy ʾê-lay a-mí
וְיֵאָמְנוּ֙ veye’amnu wə-yē-ʾā-mə-nū y-serán-creíbles
דִּבְרֵיכֶ֔ם divrêḵem di-ḇrê-ḵeṁ vuestras-palabras
וְלֹ֥א velō wə-lōʾ y-no
תְמֻת֖וּן temutun ṯə-mu-ṯūn moriréis
וַיַּעֲשׂוּ־ vayasu wa-ya-ʿă-śū y-ellos-hicieron
כֵֽן׃ ḵen kên así
(Bereshit 42:19)

Traducción Literal al Español (Bereshit 42:19): Y si es así, vuestro-hermano uno
será-encarcelado en-casa-de vuestra-custodia, y-vosotros id traed grano (por)-
hambre-de vuestras-casas.

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana) Traducción Palabra
por Palabra

וַיֹּאמֶר֩ Vayómer wa-yō-mer Y-dijo
אֲלֵהֶ֨ם alêhem ʾă-lê-heṁ a-ellos
יוֹסֵ֜ף Yosef yō-sēp̄ Yosef
זֹ֣את zot zōṯ Esto
עֲשׂ֗וּ asu ʿă-śū haced
וּֽחְיוּ֙ uḥyu ū-ḥyū y-vivid
אֶת־ et ʾeṯ a



| 3

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana) Traducción Palabra
por Palabra

אֱלֹהִ֖ים Elohím ʾĕ-lō-hîm Elohím
אֲנִ֣י aní ʾă-nî Yo
יָרֵ֑א׃ yarê yā-rēʾ temo
(Bereshit 42:18)

Nota: Este verso, Bereshit 42:18, es crucial para entender la motivación de Yosef y el
contexto de la Aliyáh 5.

Traducción Literal al Español (Bereshit 42:18): Y-dijo a-ellos Yosef: Esto haced
y-vivid, a Elohím yo temo.

(Bereshit 42:20-43:15)

Debido a la limitación de espacio para presentar toda la tabla interlineal completa de
27 versos, se presenta un bloque representativo y se continúa con el desarrollo
exegético, manteniendo la máxima capacidad de detalle.

Traducción Literal del Verso (Bereshit 42:21): Y-dijeron hombre a-su-hermano:
Verdaderamente culpables nosotros somos sobre nuestro-hermano, a-quien nosotros-
vimos angustia-de su-alma en-su-ruego a-nosotros, y-no-escuchamos, por-eso vino a-
nosotros la-angustia esta.

Comentario Mesiánico de la Porción de la Toráh

La quinta Aliyáh de Miketz (Génesis 42:19-43:15) es una obra maestra teológica
sobre la culpa, el juicio y la reconciliación. La frase clave aquí es Bereshit 42:18:
“Y-dijo a-ellos Yosef: Esto haced y-vivid, a Elohím yo temo.” La prueba impuesta por
Yosef no es por venganza personal, sino una rectificación moral impulsada por su
reverencia a Elohím. Yosef, como figura de Yeshúa haMashíaj, está buscando una
Teshuváh (arrepentimiento/retorno) genuina en sus hermanos.

El Reconocimiento de la Culpa (Bereshit 42:21): Los hermanos, por1.
primera vez en 20 años, se ven obligados a confrontar su pecado.
“Verdaderamente culpables nosotros somos sobre nuestro-hermano” (Génesis
42:21). Este reconocimiento de culpa, sin que Yosef les revele su identidad, es
el punto de inflexión. Sienten el juicio de Adonái a través de la adversidad. En la
teología mesiánica, el sufrimiento y la aflicción a menudo sirven como un
proceso de tikkún (rectificación), forzando al alma a la Teshuváh.
Yosef como el Gobernante Oculto: Yosef es el gobernante exaltado,2.
inaccesible y que habla una lengua extranjera, sin embargo, su corazón late con



| 4

amor y anhelo por sus hermanos. Él es el mediador de la vida (grano) y de la
prueba. Esta es una imagen poderosa de Yeshúa haMashíaj: exaltado en el cielo,
inicialmente no reconocido por Su pueblo en Su primera venida, y quien ahora
es el único distribuidor de la “Vida” (el pan del cielo). Él prueba a Su pueblo
para producir arrepentimiento, no para destruir, sino para restaurar.
La Necesidad de Binyamín (Bereshit 43:8-9): La demanda de llevar a3.
Binyamín (el “hijo de mi diestra”) es el punto de quiebre. En la tipología
mesiánica, la entrega de Binyamín representa la rendición total por parte de
Israel de lo más preciado. Rubén y luego Yehudáh ofrecen su propia vida como
garantía. Yehudáh (Génesis 43:8-9) se ofrece a sí mismo como fiador: “Yo
seré fiador de él; de mi mano lo demandarás.” Esta acción de Yehudáh es la
prefiguración de la figura mesiánica, el tzedek (justo) que se interpone como
garante y sustituto para salvar a su hermano. Yeshúa haMashíaj, de la tribu de
Yehudáh, se hizo garante y sustituto de la Kehiláh.
La Oración y el Favor (Bereshit 43:14): La oración de Ya’akov, aunque llena4.
de tristeza, es una sumisión a la soberanía de Adonái: “Y Elohím El Shadái os dé
misericordia delante de aquel varón…” Ya’akov invoca a El Shadái, el
Todopoderoso, el Dador de toda provisión, reconociendo que la supervivencia
de su casa no depende de su sabiduría o tesoro, sino del favor divino.

La Kehiláh Mesiánica entiende que esta Aliyáh nos enseña que el camino a la
plenitud con Mashíaj pasa por la confrontación de la culpa, el reconocimiento de que
el juicio viene por la desobediencia y, finalmente, la fe total para entregar lo que más
amamos (nuestras reservas, nuestra vida, simbolizado en Binyamín) al Gobernante
que teme a Elohím (Yosef/Yeshúa).

2. Haftaráh (1 Reyes 3:15-4:1)
La Haftaráh, extraída de 1 Reyes 3:15-4:1, narra el sueño de Shelomó (Salomón) en
Givón, donde Adonái le ofrece pedir lo que desee, y la demostración pública e
inmediata de la sabiduría que le fue concedida a través del famoso juicio de las dos
mujeres y el niño.

Texto Interlineal Anotado Hebreo-Español

(1 Reyes 3:16) ְאָז֙ תָּבֹ֣אנָה שְׁתַּ֣יִם נָשִׁ֔ים זֹנ֖וֹת אֶל־הַמֶּ֑לֶך
וַתַּעֲמֹ֖דְנָה לְפָנָֽיו׃

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana) Traducción Palabra
por Palabra

אָז֙ Az ʾāz Entonces



| 5

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana) Traducción Palabra
por Palabra

תָּבֹ֣אנָה tavo’nah tā-ḇō-nāh vinieron
שְׁתַּ֣יִם shtáyim šət-táyim dos
נָשִׁ֔ים nashím nā-šîm mujeres
זֹנ֖וֹת zonót zō-nōṯ prostitutas
אֶל־הַמֶּ֑לֶךְ el-hammeleḵ ʾel-haṁ-me-leḵ a-el-rey
וַתַּעֲמֹ֖דְנָה vatta’amódnah wa-ta-ʿă-mōḏ-nāh y-ellas-se-pararon
לְפָנָֽיו׃ lefanáv lə-p̄ā-nāw delante-de-él

Traducción Literal (1 Reyes 3:16): Entonces vinieron dos mujeres, prostitutas, a-
el-rey y-ellas-se-pararon delante-de-él.

Comentario Mesiánico

La conexión de la Haftaráh con la Parashá Miketz se centra en el tema del juicio
revelador, la sabiduría divina y el reconocimiento de la autoridad oculta.

La Sabiduría de Yosef y Shelomó: En la Parashá, Yosef, por la sabiduría que1.
Elohím le da (Génesis 41:39), no solo interpreta sueños, sino que administra
justicia y pone a prueba a sus hermanos. En la Haftaráh, Shelomó, después de
pedir un corazón que sepa escuchar para juzgar a Su pueblo (un lev shome’a – 1
Reyes 3:9), demuestra esta sabiduría al discernir la verdad entre las dos
mujeres. Ambas narrativas tratan sobre un gobernante que ejerce un juicio que
va más allá de la evidencia superficial.
El Juicio que Revela la Verdad: El juicio de Yosef fuerza a la verdad (la culpa2.
del pasado) a salir a la luz. El juicio de Shelomó fuerza a la verdad (la verdadera
madre) a revelarse a través de la compasión genuina. Este patrón es una
sombra (tzel) de Yeshúa haMashíaj. Él es el Shelomó Mayor (Mateo 12:42),
que no solo posee sabiduría, sino que es la Sabiduría de Elohím (1 Corintios
1:24). Su juicio no es para la muerte, sino para la vida, separando lo genuino de
lo falso, tal como el filo de la espada de Shelomó, que en realidad expuso la
genuina maternidad por el amor sacrificado.
Promesas Mesiánicas: Shelomó, cuyo nombre significa “Paz”, es un tipo del3.
Mesías Príncipe de Paz. Su reino fue un periodo de gran paz y sabiduría, la edad
de oro de Israel. El Mesías Yeshúa cumplirá la promesa de David, Su padre,
sentándose en el trono para establecer un reino de justicia, sabiduría y paz sin
fin. El versículo final de la Haftaráh (1 Reyes 4:1) al afirmar “Y el rey Shelomó
era rey sobre todo Israel”, prefigura el Reino unificado de Yeshúa haMashíaj,
que gobernará sobre toda la Casa de Israel y las naciones.



| 6

Aplicación Espiritual

La Haftaráh nos llama a confiar en el Juicio Justo y Sabio de Adonái. Las
situaciones más confusas de nuestra vida, aquellas donde la verdad parece oculta
(como el niño disputado o el grano robado), están bajo la supervisión de la Sabiduría
de Elohím.

Para los creyentes en Yeshúa haMashíaj, la aplicación es doble:

Busquemos un Lev Shome’a (Corazón que Escucha): Como Shelomó,
debemos priorizar la sabiduría de Elohím (la Toráh y el Ruaj HaKodesh) por
encima de las riquezas o el poder. La sabiduría mesiánica es Yeshúa mismo.
Esperanza en la Redención y Restauración: El juicio de Yosef y Shelomó
conduce a la restauración y la vida. Nuestra esperanza en la redención radica
en que Yeshúa, el Rey Justo y Sabio, ya ha asumido el rol de garante (como
Yehudáh) y ha actuado como el juez que, a través del autosacrificio, nos ha
revelado el corazón del Padre. Esperamos Su regreso, que traerá un reino de
justicia (tzedek) y paz (shalom) universal, cumpliendo la visión de Shelomó en
una escala eterna.

3. Brit Hadasháh (Lucas 24:13-35)
Este pasaje, el relato de los discípulos en el camino a Emaús, es uno de los más
poderosos sobre el Reconocimiento del Mesías Oculto y se conecta de manera
impresionante con el tema del “Hermano Perdido” (Yosef) de la Parashá.

Texto Interlineal Anotado Arameo-Español (Peshita)

Utilizando la Fonética Siríaca Oriental (Nestoriana) para el Arameo.

(Lucas 24:15) ܘܗܘܐ ܟܕ ܗܠܝܢ ܡܡܠܠܝܢ ܗܘܘ ܘܒܥܝܢ ܗܘܘ ܚܕ ܥܡ ܚܕ ܐܦ ܗܘ ܝܫܘܥ ܩܪܒ ܘܐܙܠ
ܗܘܐ ܥܡܗܘܢ ܀

Texto
Arameo

Palabra
Aramea

Fonética
(Siríaca
Oriental)

Traducción Palabra por Palabra

ܘܗܘܐ W’hwa W-hwā Y-sucedió
ܟܕ kad kad cuando
ܗܠܝܢ hālēn hā-lēn estas (cosas)
ܡܡܠܠܝܢ mmallīn ṁmāl-līn hablando
ܗܘܘ hawaw haw-wāw ellos-estaban



| 7

Texto
Arameo

Palabra
Aramea

Fonética
(Siríaca
Oriental)

Traducción Palabra por Palabra

ܘܒܥܝܢ w’ba’in w-ḇaʿ-īn y-preguntando/buscando
ܗܘܘ hawaw haw-wāw ellos-estaban
ܚܕ ḥad ḥaḏ uno
ܥܡ ’am ʿaṁ con
ܚܕ ḥad ḥaḏ uno
ܐܦ ’ap ʾap también
ܗܘ hu hū Él
ܝܫܘܥ Yesho’ Ye-šōʿ Yeshúa
ܩܪܒ qreb qə-reḇ se-acercó
ܘܐܙܠ w’azal w-ʾa-zal y-caminaba
ܗܘܐ hwa hwā Él-estaba
ܥܡܗܘܢ ܀ ’amhon ʿaṁ-hōn con-ellos

Traducción Literal del Verso (Lucas 24:15): Y-sucedió cuando estas (cosas)
hablando ellos-estaban y-preguntando/buscando ellos-estaban uno con uno, también
Él, Yeshúa, se-acercó y-caminaba Él-estaba con-ellos.

Comentarios Exhaustivos

Este encuentro en el camino a Emaús es el epítome de la revelación mesiánica
después de la resurrección. Los discípulos están ciegos por su dolor y la
incomprensión de las profecías. Yeshúa se les presenta como un “extraño,” un
forastero que no comprende los eventos de Yerushaláyim, muy parecido a cómo
Yosef se presenta a sus hermanos como un gobernante egipcio.

La frase clave del pasaje es la forma en que Yeshúa “empezando desde Moshé y de
todos los Profetas, les explicaba las Escrituras, las que eran sobre Él” (Lucas 24:27,
paráfrasis). Este es el modelo exegético de Yeshúa haMashíaj: toda la Toráh y los
Profetas apuntan a Él.

Conexión con la Toráh y Haftaráh

El No Reconocimiento del Hermano Perdido (Toráh):1.
Toráh: Los hermanos de Yosef interactúan con su hermano, el cual es el
sostén de sus vidas, pero no lo reconocen. Están ciegos a su identidad
debido a su vestimenta y lenguaje (Génesis 42:23).
Brit Hadasháh: Los discípulos de Emaús caminan con Yeshúa, la fuente
de la vida eterna, pero sus ojos están “retenidos” para no reconocerlo



| 8

(Lucas 24:16).
El Proceso de Revelación: Tanto en la Toráh como en el Brit Hadasháh,
la revelación se produce a través de un acto específico de conexión: Yosef
se revela después de ver el arrepentimiento y la garantía de Yehudáh;
Yeshúa se revela a los discípulos al partir el pan (wa-qlīlā’ – la bendición
sobre la comida). El pan (el cuerpo de Mashíaj) y el arrepentimiento son
los catalizadores del reconocimiento.

Sabiduría Oculta (Haftaráh):2.
Haftaráh: La sabiduría de Shelomó era la clave para el juicio y el
discernimiento.
Brit Hadasháh: Yeshúa, la Sabiduría de Elohím, está oculta a los ojos
naturales. Él abre la mente de los discípulos para que comprendan las
Escrituras (Lucas 24:45), algo que solo la Sabiduría Divina puede hacer. Él
es el verdadero Juez y Maestro, cuya enseñanza hace arder los corazones
(Lucas 24:32).

Reflexión Mesiánica: La Divinidad de Yeshúa

La conexión de MarYah con la Deidad de Yeshúa es fundamental en este pasaje.

MarYah en el Arameo Peshita: En el texto arameo Peshita, el término
MarYah (מָרְיָא) es el equivalente de Adonái y se usa como el nombre
sagrado para יהוה, el Eterno, en el Brit Hadasháh. La decisión de los
traductores arameos de usar MarYah para referirse a Yeshúa en muchos pasajes
(aunque en Lucas 24:15 usa Yesho’ para Su nombre) es una declaración
teológica de Su Deidad.
La Deidad de Yeshúa en Emaús: Yeshúa no es solo un profeta o un maestro.
Su autoridad para “interpretar” toda la Toráh y los Profetas, declarando que
todo es acerca de Él, es una prerrogativa que solo puede pertenecer al Origen
mismo de la Toráh, a Adonái. La Toráh es una manifestación de la sabiduría y
voluntad de Adonái (Elohím Alef Tav). Al afirmar ser el sujeto de esa Toráh,
Yeshúa se revela como el Verbo encarnado, el Elohím Alef Tav que estuvo en
la creación y en la entrega de la Toráh.
Ejad: La Kehiláh Mesiánica afirma que el Eterno, Adonái, y Yeshúa son Ejad
(Uno). Yeshúa es la manifestación visible del Elohím invisible (Colosenses 1:15).
En el camino a Emaús, Él no solo prueba ser el Mesías, sino el Juez, el Maestro,
el Origen y el Fin de la Historia de la Redención, funciones exclusivas de la
Deidad. Él está en la mesa, partiendo el pan, actuando con la autoridad y la
presencia que los discípulos solo deberían esperar de Adonái mismo. El
reconocimiento final no es solo: “¡Es Yeshúa!”, sino implícitamente: “¡Es Adonái
con nosotros!”.



| 9

4. Contexto Histórico y Cultural
Para entender esta Aliyáh, debemos situarnos en la mente de los judíos del Primer y
Segundo Templo y los nazarenos de los primeros siglos.

Época del Mishkan y el Primer Templo

La historia de Yosef era vista como el origen de la dispersión y la reunión de las
tribus. Yosef, un soñador, fue separado, pero su reunión trajo vida a la Casa de
Israel. Este patrón de separación para la vida fue la matriz para entender el
sacerdocio del Mishkan. El sumo sacerdote era un tipo de mediador, apartado de sus
hermanos, cuya intercesión traía el perdón.

El Segundo Templo y Qumran

El Hermano Perdido y la Redención Futura: Durante el Segundo Templo, la
historia de Yosef resonaba fuertemente con la esperanza de la redención final
de Israel y la reunión de los exiliados. Se desarrolló la idea de dos Mesías:
Mashíaj ben Yosef (Mesías hijo de Yosef), el Mesías sufriente que prepara el
camino y muere en la batalla, y Mashíaj ben David (Mesías hijo de David), el
Mesías triunfante y real. Yosef en la Toráh era visto como el prototipo del
Mesías sufriente y gobernante. Su sufrimiento, entierro y resurrección (figurada
en su ascenso a la realeza) prefiguraban la obra de Mashíaj.
Qumran y el Maestro de Justicia: En Qumran, la Comunidad del Mar Muerto
(los Yajad), los escritos a menudo reflejaban un profundo sentido de separación
y un juicio inminente. La figura del “Maestro de Justicia” (Moreh Tzedek)
compartía rasgos de Yosef: un líder que interpretaba los misterios ocultos de
Elohím (como Yosef interpretaba sueños) y guiaba a la comunidad hacia la
verdad en un tiempo de apostasía. Este contexto nos ayuda a ver que la
búsqueda de un líder divinamente ungido para revelar el plan oculto era una
expectativa central.

Escritos Mesiánicos y Nazarenos de los Primeros Siglos

Los creyentes nazarenos de los primeros siglos usaron la historia de Yosef y la de
Emaús como pilares de su teología:

Yosef y Yeshúa: La Kehiláh temprana vio un paralelismo obvio. Yosef fue1.
odiado por sus hermanos, vendido por 20 piezas de plata, declarado muerto,
resucitó a la realeza en una tierra gentil (Egipto), se casó con una gentil
(Asenat), y finalmente se reveló a sus hermanos para salvarlos del hambre.
Yeshúa fue rechazado por Su pueblo, vendido por 30 piezas, murió (fue



| 10

declarado muerto), resucitó a la diestra de Adonái, está reuniendo a una Kehiláh
de las naciones (como la esposa de Yosef) y se revelará completamente a Israel
en el tiempo final para su redención. La Aliyáh 5, donde Yosef pone a prueba el
corazón de sus hermanos antes de la revelación, es el patrón redentor
(Tavnit) del tiempo del fin.
El Significado de Emaús: El pasaje de Lucas 24:13-35 en el Brit Hadasháh fue2.
un texto fuente para los nazarenos, ya que demostraba que Yeshúa era el
cumplimiento de la Toráh, tal como Él mismo lo enseñó. Proveyó la base para la
liturgia de partir el pan (la Havdalah o la comida de Shabat) como el momento
crucial para reconocer a Mashíaj. No se le reconoce en la erudición fría, sino en
la compañía (Javruta) y la bendición sobre la comida.

5. Estudio, Comentarios y Conexiones Proféticas

Comentarios Rabínicos

Los comentaristas judíos enfatizan la moralidad de los hermanos en esta sección:

Rashi (Rabí Shlomó Yitzjakí): Rashi señala que el dolor de Ya’akov ante la
idea de perder a Binyamín es inmenso. Comenta sobre la frase de Rubén
“destruye a mis dos hijos” (Génesis 42:37) y la de Yehudáh “seré fiador de él”
(Génesis 43:9). Rashi afirma que la garantía de Yehudáh es la que finalmente
convence a Ya’akov, demostrando que la responsabilidad y el compromiso de
Yehudáh son más profundos y efectivos que la bravuconería de Rubén. La
tradición rabínica ve en este acto la elevación de Yehudáh como líder, un
precursor de la realeza y la línea mesiánica que saldría de él.
Rambán (Najmánides): El Rambán se enfoca en la justicia de Adonái. Ve el
sufrimiento de los hermanos como Middah k’neged Middah (medida por
medida). Ellos causaron angustia a Yosef, y ahora experimentan una angustia
similar. El dinero que regresa a sus sacos es una fuente de terror, no de alivio,
una señal de que el pecado no resuelto es una carga que siempre regresa.

Comentario Judío Mesiánico

La conexión profética de esta Aliyáh con Yeshúa haMashíaj es ineludible.

El Garante, Yehudáh como Profecía: El ofrecimiento de Yehudáh de ser
fiador (עָרַב – ‘arav) por Binyamín (Génesis 43:9) es la sombra profética más
clara. El Mesías, que procede de la tribu de Yehudáh, se convierte en el garante
de la Kehiláh (los Suyos) ante el juicio de Adonái. Yeshúa se hizo pecado por
nosotros (2 Corintios 5:21), tomando sobre Sí la pena para que nosotros
pudiéramos vivir. Su sacrificio no fue un acto de simple piedad, sino de justicia



| 11

sustitutiva; Él cumplió la garantía que Yehudáh solo podía ofrecer
simbólicamente.
Yeshúa y la Ruptura del Pan: El pasaje de Emaús demuestra que la
revelación de Mashíaj ocurre a través de los símbolos que Él estableció: el
estudio de la Toráh y la comunión en la mesa. La acción de partir el pan es un
Midrash práctico sobre el cuerpo quebrantado del Mesías.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematría

Léxico:
El Shadái (אֵל שַׁדַּי): En Génesis 43:14, Ya’akov invoca a este
Nombre, que significa el “Poderoso, el Todopoderoso” o “El Suficiente”. Es
el Nombre de la provisión y el pacto con los patriarcas. El uso de este
Nombre aquí es un acto de fe radical, reconociendo que solo el
Todopoderoso puede cambiar el corazón de Yosef/el virrey.
Shever (שֶׁבֶר): Significa “grano” (Bereshit 42:19), pero su raíz también
significa “romper” o “quebrar”. Hay una riqueza léxica, donde el mismo
elemento que alimenta la vida es aquello que, en su escasez, lleva a la
quebrantamiento del corazón de los hermanos (el reconocimiento de su
culpa). La comida es una prueba de su necesidad moral y física.

Guematría:
La palabra Emet (אֱמֶת), que significa “Verdad”, tiene un valor de 441
.(א=1, מ=40, ת=400)
El reconocimiento de los hermanos: “אבל אשמים אנחנו” (Aval ashemim
anajnu – “Verdaderamente culpables somos nosotros”) (Bereshit 42:21). El
arrepentimiento es la primera llave para la revelación y la verdad, un
principio profundo. El proceso de Yosef es revelar la Emet en sus vidas.

6. Análisis Profundo de la Aliyáh

Análisis y Comentario Judío y Mesiánico

La Aliyáh 5 es la bisagra entre la prueba y la revelación. Ya’akov (Israel) se resiste a
la voluntad de Adonái, aferrándose a Binyamín, su último vínculo con Rajel. Esta
resistencia simboliza la ceguera parcial de Israel que, por un tiempo, no puede soltar
sus propias formas y planes.

El punto de inflexión es la toma de liderazgo por parte de Yehudáh. Él no solo habla,
sino que actúa como un líder mesiánico responsable. El acto de Yehudáh de ofrecer
su vida por su hermano prefigura que es solo a través del Mesías, el León de la tribu
de Yehudáh, que la unidad de la familia y el cumplimiento del plan de redención
pueden proceder.



| 12

La Haftaráh y el Brit Hadasháh refuerzan esta idea del juicio y la revelación:

Haftaráh (1 Reyes 3:15-4:1): El juicio de Shelomó depende de una prueba
que revela el amor verdadero (la madre biológica). La prueba de Yosef depende
de que los hermanos demuestren un amor y responsabilidad por Binyamín que
no tuvieron por Yosef.
Brit Hadasháh (Lucas 24:13-35): Los discípulos, probados por la pérdida y la
desesperación, solo ven la verdad (Yeshúa) cuando Él les revela las Escrituras
(tzedek) y parte el pan (Shalom). La sabiduría (jojmáh) para entender a Mashíaj
viene de Él, y solo se revela cuando Él lo desea.

7. Tema Más Relevante de la Aliyáh
El tema central de la Aliyáh 5 es el Garante Sustituto y la Responsabilidad
Fraternal.

Importancia en el Contexto de la Toráh:

La Toráh establece el principio de que somos responsables por la sangre de nuestro
hermano (Génesis 4:10). La venta de Yosef fue una ruptura catastrófica de este
principio. Para que la Casa de Israel pueda formarse y recibir la Toráh, la culpa debe
ser confrontada y expiada. El proceso de Yosef obliga a los hermanos a internalizar el
costo del daño a su hermano. La rendición de Yehudáh, que acepta la culpa personal
y la responsabilidad total por la vida de Binyamín, restablece el orden moral y hace
posible el perdón y la reconciliación. Sin esta responsabilidad sustituta, la familia de
Israel se desintegra.

Relación con Yeshúa haMashíaj:

Yeshúa haMashíaj es el cumplimiento supremo del Garante Sustituto.

Garantía y Expiación: Yehudáh se ofrece a sí mismo como ‘arav (fiador) por
Binyamín. Yeshúa es nuestro ‘arav definitivo, el fiador de un Nuevo Pacto (Brit
Hadasháh) (Hebreos 7:22), que no solo promete, sino que paga con Su propia
vida. Él tomó nuestra culpa (la venta del hermano) y se interpuso entre nosotros
y el Juicio (la hambruna/Yosef).
Continuidad de la Toráh y el Brit Hadasháh: La Toráh establece el estándar
de la justicia y la necesidad de la restitución total. El Brit Hadasháh muestra
que solo el Mesías pudo cumplir ese estándar de restitución y garantía, siendo
el único sin pecado. Él no abolió la necesidad del pago, sino que la satisfizo
perfectamente. El patrón de la redención comienza con la necesidad de un
Garante en la Toráh y se cumple en el Garante de la Kehiláh, Yeshúa.



| 13

Conexión con los Moedim de Elohím

Esta porción se conecta temáticamente con el ciclo de la Teshuváh que culmina en
Yom Kippur (Día del Perdón/Expiación) y se extiende a Sukkot
(Tabernáculos/Reunión).

Yom Kippur (Día de la Expiación): Los hermanos están en un proceso de
expiación forzada. El miedo, la confesión (Bereshit 42:21) y el riesgo de perder
al “amado” (Binyamín) imitan el proceso del alma que se confronta con la
gravedad de su pecado. El derramamiento de la culpa y la intercesión del sumo
sacerdote se cumplen en Yeshúa, nuestro Cohen Gadol (Sumo Sacerdote)
celestial, que se ofreció como expiación final, para que nuestra angustia
termine.
Sukkot (Tabernáculos): Sukkot es la fiesta de la reunión y la alegría final. La
reunión de Ya’akov con Yosef y Binyamín, después de la prueba y la garantía de
Yehudáh, prefigura la reunión de todas las tribus y la alegría del Reino
Mesiánico, el tiempo en que Yeshúa, el Mashíaj revelado, morará (shachan) con
Su pueblo.

8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah
La Aliyáh 5 es un reservorio de Patrones Redentores (Tavnitot) que apuntan a
Yeshúa haMashíaj.

Profecías Mesiánicas y Reflexión

El Retorno y la Transformación del Corazón (Devarím 30:6): Aunque este
pasaje está fuera de la Aliyáh, la transformación del corazón de Yehudáh, de un
hermano egoísta (proponiendo vender a Yosef) a un garante sustituto
(ofreciéndose por Binyamín), es una micro-profecía del gran retorno y la
circuncisión del corazón prometida para Israel en los postreros días. Solo el
Ruaj Hakodesh, por medio del Nuevo Pacto, puede efectuar tal cambio.

Métodos para Descubrir al Mashíaj

Tipos (Tipologías): Yosef es un Tipo claro de Mashíaj. Su juicio, que separa a1.
Shim’on y exige a Binyamín, es un juicio justo que exige la rectificación moral
antes de que pueda haber vida.
Sombras (Tzelalim): El dinero devuelto en el saco es la Sombra del pecado2.
que regresa a atormentar al pecador. El regalo (el minḥáh o presente) que
Ya’akov envía a Yosef es la Sombra de las ofrendas que traemos al Rey, que no
pueden pagar nuestra deuda, pero buscan Su favor. Yeshúa es el favor y el



| 14

regalo que Adonái nos da.
Patrones Redentores (Tavnitot): El patrón de ‘Separación, Pruebas,3.
Arrepentimiento, Revelación’ es el patrón de la Redención de Israel y de la
Kehiláh:

Separación: Yosef es separado/Yeshúa es crucificado.
Pruebas: Los hermanos sufren/La Kehiláh es probada.
Arrepentimiento: La confesión de los hermanos/La Teshuváh del
creyente.
Revelación: Yosef se revela/Yeshúa se revela en el Olam HaBa (Mundo
Venidero).

Análisis Lingüístico: La palabra para “mi dolor” que usa Ya’akov (Génesis4.
evoca una tristeza profunda y de luto. El Mesías es a ,(yagón) יָגוֹן ,(42:38
menudo descrito como el “varón de dolores” (Isaías 53:3), llevando el yagón del
hombre para liberarlo.

Cumplimiento en el Brit Hadasháh

El cumplimiento se encuentra no solo en el sacrificio de Yeshúa, sino en la escena de
Emaús. Yeshúa, al acercarse a los discípulos de Emaús (Lucas 24:15), es el Yosef
Resucitado que no es reconocido por los Suyos. Solo cuando Él rompe el pan y
revela Su corazón a través de las Escrituras, se disipa la ceguera (el velo, 2 Corintios
3:14). El reconocimiento de Yeshúa es el pago de la garantía de Yehudáh a nivel
espiritual y redentor.

9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y
Apócrifos

Midrashim

El Midrash Tanjuma (Vayigash 4) enfatiza que los hermanos fueron castigados por la
angustia que causaron a su padre. El Midrash ve en cada desgracia un reflejo del
pecado original. Respecto al dinero en los sacos, los Midrashim sugieren que el
dinero regresado no era la intención de Yosef para el castigo, sino una señal de que
el pecado había viciado la transacción; su castigo era no poder disfrutar del beneficio
de su crimen, llevándolos a la desesperación y la confesión.

Targumím

Targum Onkelos: En Génesis 42:21, el Targum reafirma la clara confesión de
la culpa: “Verdaderamente pecamos en nuestro hermano…”. El Targum, al
parafrasear, a menudo añade énfasis a la ley moral y la justicia divina,



| 15

asegurando que el pueblo entendiera que el castigo de los hermanos era
totalmente justificado por su maldad hacia Yosef.
Targum Pseudo-Jonathan: Este Targum, más expansivo, ofrece la idea de que
la angustia de los hermanos se intensificó porque creyeron que sus pecados
pasados les habían alcanzado. Este Targum subraya que el sufrimiento es un
proceso de limpieza.

Textos Fuentes y Apócrifos

Testamentos de los Doce Patriarcas (Apócrifo): El Testamento de Simeón y
el Testamento de Gad son particularmente relevantes. En ellos, los hijos de
Ya’akov confiesan sus celos y odio hacia Yosef. El Testamento de Gad exhorta al
amor fraterno, basándose en su propio arrepentimiento por haber odiado a
Yosef. Estos textos, populares en el tiempo del Segundo Templo, demuestran
que la historia de Yosef era leída como una parábola de la necesidad de superar
el odio fraterno antes de que la redención pudiera llegar.

10. Mandamientos Encontrados o Principios y
Valores
Aunque esta Aliyáh es narrativa, revela principios morales ineludibles:

Principio de la Responsabilidad Fraternal (Arevut):1.
Toráh: La negación de este principio (el trato a Yosef) trae juicio. La
restauración requiere la asunción de la responsabilidad sustituta (Yehudáh
por Binyamín).
Brit Hadasháh: Yeshúa haMashíaj, al convertirse en nuestro fiador, eleva
este principio a su máxima expresión. Él nos enseña que el amor ágape
(Juan 13:34), que define a Su Kehiláh, es un amor de sustitución y servicio.
El mandamiento no es solo “no dañar al hermano,” sino estar dispuesto a
dar la vida por el hermano (1 Juan 3:16).

Principio de la Teshuváh (Arrepentimiento Genuino):2.
Toráh: La teshuváh es un proceso doloroso de confrontación con la culpa.
El retorno de los hermanos es la prueba de su cambio de corazón.
Brit Hadasháh: El mensaje de Yeshúa y Yojanán el Inmersor fue de
Teshuváh para el Reino de Elohím (Mateo 3:2). En el Nuevo Pacto, la
teshuváh no es solo un acto de remordimiento, sino un giro de 180 grados
hacia el Mesías y la obediencia a la Toráh (halajáh).

Principio de la Fe en El Shadái:3.
Toráh: Ya’akov confía en El Shadái para su provisión y protección (Génesis
43:14).



| 16

Brit Hadasháh: Este principio se cumple en la enseñanza de Yeshúa de
que Elohím conoce nuestras necesidades antes de que se las pidamos
(Mateo 6:8). Nuestra dependencia debe estar completamente en Él, no en
nuestras riquezas o estrategias humanas.

11. Preguntas de Reflexión
Aquí hay 5 preguntas para invitar a la reflexión y al debate profundo sobre esta
Aliyáh:

¿Cómo el hecho de que Yosef, como tipo mesiánico, pruebe a sus hermanos1.
antes de la revelación, refleja el proceso de purificación y preparación que
Yeshúa realiza en la vida de Su Kehiláh antes de Su plena revelación?
El juicio de Shelomó (Haftaráh) revela el amor verdadero a través de una crisis,2.
y el juicio de Yosef revela el arrepentimiento verdadero. ¿De qué manera el
juicio de Yeshúa haMashíaj, que está ocurriendo ahora, está diseñado no para
condenar, sino para revelar la verdad de nuestro corazón y nuestra genuina fe?
La garantía de Yehudáh por Binyamín requiere un costo personal y una promesa3.
de restitución total. ¿Qué áreas de nuestra vida, representadas por nuestro
“Binyamín” (lo más preciado que no queremos soltar), deben ser puestas bajo la
garantía de Yeshúa haMashíaj para experimentar la reunión familiar y la
plenitud de la provisión?
Los discípulos de Emaús no reconocieron a Yeshúa hasta que Él partió el pan y4.
citó la Toráh. ¿Qué nos enseña este patrón sobre la necesidad de anclar nuestro
reconocimiento de Mashíaj no solo en experiencias personales, sino en el
estudio profundo de la Toráh y los Profetas?
Reflexionando sobre la teología de Ejad y el uso del término MarYah, ¿cómo5.
podemos expresar la Deidad de Yeshúa haMashíaj y Su unidad con Adonái de
manera que se honre el estricto monoteísmo de la fe Judío Mesiánica?

12. Resumen de la Aliyáh
La Aliyáh 5 de Parashá Miketz relata el clímax de la prueba de Yosef a sus hermanos
(Génesis 42:19-43:15). Yosef, el gobernante egipcio no reconocido, exige que traigan
a Binyamín para probar la veracidad de sus palabras, forzándolos a enfrentar el
pecado de su pasado. El hambre en la tierra y el dinero devuelto en los sacos crean
terror, llevándolos al convencimiento de que el juicio de Adonái les ha alcanzado.
Ya’akov (Israel) se resiste inicialmente, temiendo perder a Binyamín (su último hijo
de Rajel), pero finalmente cede por la necesidad y la solemne promesa de Yehudáh,
quien se ofrece como fiador (‘arav) por la vida del joven.

Aplicación en Mashíaj: Todo el pasaje es un patrón redentor. Yosef es el Mesías en



| 17

exaltación, exigiendo una prueba de rectitud antes de la reunión familiar. La acción
de Yehudáh de ofrecerse como Garante es la sombra más clara y poderosa del
sacrificio de Yeshúa haMashíaj, el León de Yehudáh, quien se hizo nuestra garantía
ante Adonái, permitiendo la provisión (el grano/la vida) y la reunión final de Su
pueblo. El Brit Hadasháh en Emaús refleja el proceso de reconocimiento de este
Mesías que, aunque exaltado, se oculta temporalmente hasta que el corazón de Su
pueblo esté preparado para recibir Su enseñanza y Su presencia.

13. Tefiláh de la Aliyáh
Tefiláh por la Responsabilidad y la Revelación de Mashíaj

Adonái יהוה, Elohím de Avraham, Yitzjak y Ya’akov, Te pedimos un lev shome’a, un
corazón que sepa escuchar Tu Toráh y discernir Tu justicia en medio de nuestras
pruebas. Así como los hijos de Israel fueron forzados a la Teshuváh en presencia de
Yosef, confronta nuestra culpa y nuestra resistencia a Tu voluntad.

Te damos gracias, Adonái, porque en Yeshúa haMashíaj, Tu Sabiduría encarnada,
tenemos a nuestro Garante eterno. Él, de la tribu de Yehudáh, se hizo nuestro ‘arav,
el fiador que pagó el precio total por nuestra irresponsabilidad y nuestro fracaso en
el amor fraternal. Ayúdanos, a través del Ruaj Hakodesh, a soltar a nuestro
“Binyamín”, esa última cosa que nos aferra a nuestra propia fuerza, y a poner toda
nuestra fe en la provisión de El Shadái.

Que nuestros ojos, como los de los discípulos en Emaús, sean abiertos al partir el pan
y al escuchar Tu Palabra, para que podamos reconocer a Yeshúa no solo como el
Mesías, sino como la manifestación de Tu Deidad, Ejad contigo. Guíanos en el amor y
la responsabilidad, para que la reunión y la alegría de Tu Reino sean una realidad
palpable en nuestra Kehiláh hoy. Amén.

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

https://torahviviente.com

