
| 1

 Listen to this article

Gén 21:22-34
Isaías 40:27-41:16 (Fortaleza de Elohím y Su Promesa)
Romanos 9:6-9 (Los Hijos de la Promesa)

¡Shalom desde el Reino de Yeshúa haMashíaj!

Bueno, la verdad es que me emociona muchísimo compartir este estudio profundo
sobre la Parashá Vayerá, o sea, un análisis exegético que busca la máxima luz de las
Escrituras para nuestros corazones.

Hoy nos adentramos en la Aliyáh 6 de Vayerá (Génesis 21:22-34), un pasaje que a
simple vista parece un mero acuerdo territorial, pero que, para ser honesto, esconde
profundas verdades sobre la fe, el juramento y la tipología de la promesa. Vamos a
desarrollarlo con toda la seriedad académica que merece.

1. Bereshit – Génesis 21:22-34
La Aliyáh 6 de Vayerá nos presenta un momento crucial en la vida de Avraham: el
establecimiento de un pacto de paz y buena fe con Avimélej, el rey de Gerar, y su
general Pijol, en un lugar que será conocido como Be’er Shéva.

Texto Hebreo Original Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

גֵּן 21:22
וַיְהִי֙ Va-ye-hí Y fue
בָּעֵ֣ת Ba-‘ét en el tiempo
הַהִ֔וא Ha-hí el mismo (aquel)
וַיֹּ֣אמֶר Va-yó-mer y dijo
אֲבִימֶ֗לֶךְ Avi-mé-lej Avimélej
וּפִיכֹל֙ U-fí-jol y Pijol
שַׂר־צְבָאֹ֔ו Sar-tzəva-‘ó jefe de su ejército
אֶל־אַבְרָהָ֖ם ‘El-‘Av-ra-hám a Avraham



| 2

Texto Hebreo Original Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

לֵאמֹ֑ר Le-‘mór diciendo
אֱלֹהִ֖ים ‘Elohím Elohím
אִתְּכָ֕ה ‘It-te-já contigo
בְּכֹ֥ל Bə-jól en todo
אֲשֶׁר־אַתָּ֖ה ‘A-šer-‘at-tá lo que tú
עֹשֶֽׂה׃ ‘O-śeh haces.
גֵּן 21:23
וְעַתָּ֞ה Və-‘at-táh Y ahora
הִשָּׁ֤בְעָה Hiš-šav-‘áh jura
לִי֙ Lí para mí (a mí)
בֵאלֹהִ֔ים Be-‘Elohím por Elohím
הֵ֖נָּה Hen-náh aquí
אִם־תִּשְׁקֹ֣ר ‘Im-tiš-qór si (no) mentirás
לִ֗י Lí a mí
וּלְנִינִ֛י U-lə-ní-ní y a mi descendiente
וּלְנֶכְדִּ֑י U-lə-nej-dí y a mi nieto
כַּחֶ֣סֶד Ka-jé-sed conforme a la bondad
אֲשֶׁר־עָשִׂ֤יתִי ‘A-šer-‘a-śí-tí que yo hice
עִמְּךָ֙ ‘Im-mə-já contigo
תַּעֲשֶׂ֣ה Ta-‘a-śéh harás
עִמָּדִ֔י ‘Im-ma-dí conmigo
וְעִם־הָאָ֖רֶץ Və-‘im-ha-‘á-retz y con la tierra
אֲשֶׁר־גַּ֥רְתָּה ‘A-šer-gart-táh en la que peregrinaste
בָּֽהּ׃ Báh en ella.
גֵּן 21:24
וַיֹּ֙אמֶר֙ Va-yó-mer Y dijo
אַבְרָהָ֔ם ‘Av-ra-hám Avraham
אָנֹכִ֖י ‘Ano-jí Yo
אִשָּׁבֵֽעַ׃ ‘Iš-šav-va-‘a juro.
גֵּן 21:25
וְהֹוכִַ֥ח Və-ho-jí-aj Y reprendió
אַבְרָהָ֖ם ‘Av-ra-hám Avraham
אֶת־אֲבִימֶ֑לֶךְ ‘Et-‘Avi-mé-lej a Avimélej
עַל־אֹדֹ֞ות ‘Al-‘o-dót a causa de



| 3

Texto Hebreo Original Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

בְּאֵ֧ר Bə-‘ér el pozo
הַמַּ֗יִם Ham-má-yim del agua
אֲשֶׁ֤ר ‘A-šer que
גָּזְל֣וּ Gaz-lú robaron
עַבְדֵ֖י ‘Av-dé los siervos de
אֲבִימֶֽלֶךְ׃ ‘Avi-mé-lej Avimélej.
גֵּן 21:26
וַיֹּ֣אמֶר Va-yó-mer Y dijo
אֲבִימֶ֗לֶךְ ‘Avi-mé-lej Avimélej
לֹ֤א Ló No
יָדַ֙עְתִּי֙ Ya-da’tí supe
מִ֣י Mí quién
עָשָׂ֣ה ‘A-śáh hizo
אֶת־הַדָּבָ֣ר ‘Et-had-da-vár la cosa (el asunto)
הַזֶּ֔ה Haz-zéh esta
גַּם־אַתָּ֕ה Gam-‘at-táh también tú
לֹא־הִגַּדְתָּ֖ Lo-hig-gad-tá no anunciaste (declaraste)
לִ֑י Lí a mí
וְגַם֙ Və-gam y también
אָנֹכִ֣י ‘Ano-jí yo
לֹ֣א Ló no
שָׁמַ֗עְתִּי Ša-má’tí escuché
בִּלְתִּי֙ Bil-tí excepto
הַיֹּ֣ום Hay-yóm el día
אֶמֶשֽׁ׃ ‘É-meš ayer.

Traducción Literal al Español (Génesis 21:22-26):

Y fue en el tiempo aquel, y dijo Avimélej y Pijol, jefe de su ejército, a Avraham,
diciendo: Elohím está contigo en todo lo que tú haces. Y ahora, jura a mí por Elohím
aquí, si (no) mentirás a mí y a mi descendiente y a mi nieto; conforme a la bondad
que yo hice contigo harás conmigo y con la tierra en la que peregrinaste en ella. Y
dijo Avraham: Yo juro. Y reprendió Avraham a Avimélej a causa del pozo de agua que
robaron los siervos de Avimélej. Y dijo Avimélej: No supe quién hizo la cosa esta,
también tú no anunciaste a mí; y también yo no escuché excepto el día de ayer.



| 4

Texto Hebreo Original Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

גֵּן 21:27
וַיִּקַּ֤ח Va-yíq-qaj Y tomó
אַבְרָהָם֙ ‘Av-ra-hám Avraham
צֹ֣אן Tzón ovejas
וּבָקָ֔ר U-va-qár y ganado
וַיִּתֵּ֖ן Va-yit-tén y dio
לַאֲבִימֶ֑לֶךְ La-‘Avi-mé-lej a Avimélej
וַיִּכְרְת֧וּ Va-yij-rə-tú y cortaron (pactaron)
שְׁנֵיהֶ֛ם Šnē-hém ambos ellos
בְּרִֽית׃ Bə-rít un pacto.
גֵּן 21:28
וַיַּצֵּ֣ב Va-yatz-tzév Y puso
אַבְרָהָ֗ם ‘Av-ra-hám Avraham
אֶת־שֶׁ֛בַע ‘Et-šé-va’ siete
כְּבָשֹׂ֥ת Kə-va-śót corderas
הַצֹּ֖אן Hatz-tzón del rebaño
לְבַדְּהֶֽן׃ Lə-vad-dén por sí mismas.
גֵּן 21:29
וַיֹּ֥אמֶר Va-yó-mer Y dijo
אֲבִימֶ֖לֶךְ ‘Avi-mé-lej Avimélej
אֶל־אַבְרָהָ֑ם ‘El-‘Av-ra-hám a Avraham
מָ֣ה Máh ¿Qué
הֵ֗נָּה Hén-náh son estas
שֶׁ֤בַע Šé-va’ siete
כְּבָשֹׂת֙ Kə-va-śót corderas
הָאֵ֔לֶּה Ha-‘él-leh estas
אֲשֶׁ֥ר ‘A-šer que
הִצַּבְתָּ֖ Hitz-tzav-tá tú has puesto
לְבַדְּהֶֽן׃ Lə-vad-dén por sí mismas?
גֵּן 21:30
וַיֹּאמֶר֩ Va-yó-mer Y dijo
כִּ֣י Kí Ciertamente
אֶת־שֶׁבַע֩ ‘Et-šé-va’ estas siete
כְּבָשֹׂ֨ת Kə-va-śót corderas



| 5

Texto Hebreo Original Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

תִּקַּ֜ח Tiq-qáj tomarás
מִיָּדִ֗י Mí-ya-dí de mi mano
בַּעֲב֤וּר Ba-‘a-vúr por causa de
תִּהְיֶה־לִּי֙ Tih-yéh-llí que sea para mí
לְעֵדָ֔ה Lə-‘e-dáh por testimonio
כִּ֥י Kí que
חָפַ֖רְתִּי Ja-fár-tí yo cavé
אֶת־הַבְּאֵ֥ר ‘Et-hab-bə-‘ér el pozo
הַזֹּֽאת׃ Haz-zó’t este.
גֵּן 21:31
עַל־כֵּ֗ן ‘Al-kén Por esta razón
קָרָ֛א Qa-rá llamó
לַמָּקֹ֥ום Lam-ma-qóm al lugar
הַהֽוּא֙ Ha-hú el mismo (aquel)
בְּאֵ֣ר Bə-‘ér Be’er
שָׁ֑בַע Šá-va’ Sheva’
כִּ֛י Kí porque
שָׁ֣ם Šám allí
נִשְׁבְּע֥וּ Niš-bə-‘ú juraron
שְׁנֵיהֶֽם׃ Šnē-hém ambos ellos.
גֵּן 21:32
וַיִּכְרְת֥וּ Va-yij-rə-tú Y cortaron (pactaron)
בְרִ֖ית Bə-rít un pacto
בִּבְאֵ֣ר Bi-və-‘ér en Be’er
שָׁ֑בַע Šá-va’ Sheva’
וַיָּ֣קָם Va-yá-qam y se levantó
אֲבִימֶ֗לֶךְ ‘Avi-mé-lej Avimélej
וּפִיכֹל֙ U-fí-jol y Pijol
שַׂר־צְבָאֹ֔ו Sar-tzəva-‘ó jefe de su ejército
וַיָּשֻׁ֖בוּ Va-yá-šu-vu y regresaron
אֶל־אֶ֥רֶץ ‘El-‘é-retz a la tierra
פְּלִשְׁתִּֽים׃ Pəliš-tím de los Filisteos.
גֵּן 21:33
וַיִּטַּ֥ע Va-yit-ta’ Y plantó



| 6

Texto Hebreo Original Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

אֶ֖שֶׁל ‘É-šel un tamarisco
בִּבְאֵ֣ר Bi-və-‘ér en Be’er
שָׁ֑בַע Šá-va’ Sheva’
וַיִּקְרָא־שָׁם֙ Va-yiq-rá’-šam y llamó allí
בְּשֵׁם֙ Bə-šém en el nombre
יְהֹוָ֔ה Adonái יהוה Adonái
אֵ֥ל ‘Él El
עֹולָֽם׃ ‘O-lám Eterno.
גֵּן 21:34
וַיָּ֥גָר Va-yá-gar Y peregrinó
אַבְרָהָ֖ם ‘Av-ra-hám Avraham
בְּאֶ֣רֶץ Bə-‘é-retz en la tierra
פְּלִשְׁתִּ֑ים Pəliš-tím de los Filisteos
יָמִ֖ים Ya-mím días
רַבִּֽים׃ Rab-bím muchos.

Traducción Literal al Español (Génesis 21:27-34):

Y tomó Avraham ovejas y ganado, y dio a Avimélej, y cortaron un pacto ambos ellos.
Y puso Avraham siete corderas del rebaño por sí mismas. Y dijo Avimélej a Avraham:
¿Qué son estas siete corderas estas que tú has puesto por sí mismas? Y dijo:
Ciertamente, estas siete corderas tomarás de mi mano por causa de que sea para mí
por testimonio que yo cavé el pozo este. Por esta razón llamó al lugar aquel Be’er
Sheva’ (Pozo del Juramento/Siete), porque allí juraron ambos ellos. Y cortaron un
pacto en Be’er Sheva’; y se levantó Avimélej y Pijol, jefe de su ejército, y regresaron
a la tierra de los Filisteos. Y plantó un tamarisco en Be’er Sheva’, y llamó allí en el
nombre de Adonái El Olam (Adonái El Eterno). Y peregrinó Avraham en la tierra de
los Filisteos días muchos.

2. Haftaráh: Isaías 40:27-41:16
La Haftaráh, Isaías 40:27-41:16, es un canto épico a la inmutable Fuerza y
Fidelidad de Elohím.



| 7

Texto Hebreo Original Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana) Traducción Palabra
por Palabra

ישַׁ 40:27
לָ֤מָּה Lám-máh ¿Por qué?
תֹאמַר֙ To-‘mar dirás
יַעֲקֹ֔ב Ya-‘a-qóv Ya’aqov (Jacob)
וּתְדַבֵּ֖ר U-tə-dab-bér y hablarás
יִשְׂרָאֵ֑ל Yiś-ra-‘él Yisra’el
נִסְתְּרָ֨ה Niś-tə-ráh Oculta está
דַרְכִּ֜י Dar-kí mi camino
מֵיְהֹוָ֗ה Me-Adonái יהוה de Adonái
וּמִשְׁפָּטִי֙ U-miš-pa-tí y mi juicio
מֵאֱלֹהַי֙ Me-‘Elo-háy de mi Elohím
יַעֲבֹֽר׃ Ya-‘a-vór pasa (escapa).
ישַׁ 40:28
הֲלֹ֤וא Hă-ló’ ¿Acaso no?
יָדַ֙עְתָּ֙ Ya-da’tá Supiste
אִם־לֹ֣א ‘Im-ló’ si no
שָׁמַ֔עְתָּ Ša-má’tá escuchaste
אֱלֹהֵ֤י ‘Elo-héy El Elohím de
עֹולָם֙ ‘O-lám Eternidad
יְהֹוָ֔ה Adonái יהוה Adonái
בֹּרֵא֙ Bo-ré’ El Creador de
קְצֹ֣ות Qə-tzót los fines de
הָאָ֔רֶץ Ha-‘á-retz la tierra
לֹ֥א Lo’ No
יִיעַ֖ף Yí-‘af se fatiga
וְלֹ֣א Və-lo’ y no
יִיגָ֑ע Yí-ga’ se cansa
אֵ֣ין ‘Éyn No hay
חֵ֥קֶר Jé-qer escudriñamiento
לִתְבוּנָתֹֽו׃ Lit-vu-na-tó para Su entendimiento.



| 8

4. Contexto Histórico y Cultural
El pacto de Be’er Shéva (Génesis 21:22-34) se sitúa en el contexto del período
Patriarcal, aproximadamente en el Bronce Medio (ca. 2000-1550 a.C.). Este evento
refleja prácticas comunes de la diplomacia y el establecimiento de límites en el
antiguo Cercano Oriente.

Arqueología y Geografía

Be’er Shéva: El sitio de Tel Be’er Shéva (o Tel Sheva) ha sido identificado como
un importante centro administrativo, aunque la ocupación bíblica más clara es
posterior al período de Avraham. No obstante, la tradición del lugar como punto
de juramento (šavá שָׁבַע) y de los siete (ševa’ שֶׁבַע) es fundacional. Los
pozos eran, para ser honesto, puntos vitales de conflicto y acuerdo, pues la
propiedad del agua era crucial para la supervivencia en el Néguev. La disputa
sobre el pozo refleja una preocupación económica y de soberanía.
Avimélej de Gerar: Este Avimélej no es necesariamente el mismo que se
menciona más tarde con Yitzjak (Isaac), sino más bien un título regio, como
“Faraón” en Egipto. Gerar estaba en la región de la Šefelá (llanura) o el Néguev
Occidental. La mención de Pijol, el “jefe de su ejército” (sar-tzəva’ó
,subraya que el pacto era un acuerdo formal entre soberanos ,(שַׂר־צְבָאֹו
uno sedentario (Avimélej) y otro nómada con gran influencia (Avraham).

Contexto del Mishkan, Templos y Escritos Mesiánicos

Aunque el evento es pre-Mishkan, la acción de Avraham de plantar un tamarisco
(éšel אֶשֶׁל) y llamar allí en el nombre de Adonái El Olam (Adonái יהוה El Olam
.establece un lugar de adoración y memorial (אֵל עֹולָֽם

Primer Templo/Segundo Templo: La acción de Avraham de invocar a Adonái
El Olam prefigura la centralidad de un lugar de encuentro con Elohím (el
futuro Tabernáculo y Templos). Los patriarcas erigían altares y plantaban
árboles como hitos de sus encuentros con el Eterno, un “mini-santuario” que
atestiguaba Su presencia eterna. El éšel podría haber servido como un lugar de
sombra para los huéspedes, reflejando el jéšed (bondad/hospitalidad) de
Avraham, una cualidad esencial para el futuro servicio del Templo.
Qumran y Nazarenos: Los escritos de Qumran enfatizan la pureza del
juramento y la veracidad de los testimonios. Para la Comunidad Mesiánica de
los primeros siglos (los Nazarenos), el pacto de Be’er Shéva subraya la
importancia de la paz, la integridad en el juramento y la provisión divina. La
lealtad al pacto (el brit) es un tema fundamental, el mismo tema que Yeshúa
haMashíaj renovaría a través del Nuevo Pacto (Brit Hadasháh).



| 9

5. Estudio, Comentarios y Conexiones Proféticas

Comentarios Rabínicos

Los sabios del judaísmo han reflexionado profundamente sobre el significado del
juramento y el nombre Be’er Shéva.

Rashi (Rabí Shlomó Yitzjakí) y otros comentaristas señalan el doble sentido de
šéva’ (שֶׁבַע): siete (las corderas) y juramento (de nišbə’ú ּנִשְׁבְּעו). Esto
enfatiza que el pacto no solo se basó en el número, sino en una obligación
solemne y divinamente sancionada. El testimonio de las siete corderas era una
prueba física de que Avraham había cavado el pozo y era su legítimo dueño.
El Éšel (Tamarisco): El Midrash Rabbah (Bereshit Rabbah 54:6) interpreta que
el plantar el éšel tenía el propósito de proveer comida y bebida para los
viajeros, subrayando la mitzvá de la hospitalidad (hajnasat orjím), que ya era
central en la vida de Avraham. Más aún, al llamar a Adonái El Olam, Avraham
estaba proclamando la soberanía del Creador sobre toda la tierra, incluso la de
los Filisteos.

Comentario Judío Mesiánico

La Aliyáh 6 es un microcosmos del plan redentor:

Paz (Shalom) en Tierra Extranjera: El pacto de Avraham con Avimélej es un
modelo de cómo la simiente de la promesa puede coexistir en paz con las
“naciones” (goyim) sin comprometer su identidad. Yeshúa haMashíaj es
nuestro Sar Shalóm (Príncipe de Paz) y Él mismo estableció un pacto para que
todos los que creen, ya sean de Yisra’el o de las naciones, puedan encontrar la
paz con Elohím (Romanos 5:1).
El Testimonio de las Siete Corderas: Las siete corderas (šéva’ שֶׁבַע) sirven
como testimonio (lǝ’edáh לְעֵדָ֔ה). El número siete simboliza perfección y
plenitud. Esto es un tipo (tipología) de la ofrenda perfecta de Yeshúa
haMashíaj, el Cordero de Elohím (Juan 1:29), cuya vida y muerte son el
testimonio final y perfecto que valida el Nuevo Pacto y la promesa de vida
eterna. Él es el ‘Él ‘Olam (Elohím Eterno) que se manifestó en la carne.

Notas de los Primeros Siglos

Los creyentes nazarenos de los primeros siglos veían en Avraham el arquetipo de la
justificación por la fe.



| 10

El reconocimiento de Avimélej: “Elohím está contigo en todo lo que tú haces”
(Génesis 21:22) era visto como un reconocimiento de la presencia inmanente
del Poder de Elohím en la vida del justo. Esto se conecta directamente con la
creencia de que Yeshúa haMashíaj es la manifestación de ese poder y la
propia Shejiná (presencia) de Adonái. El concepto de MarYah (Señor) en
arameo, aplicado a Yeshúa en el Brit Hadasháh, es una declaración de Su
Deidad inmutable, siendo Ejad con el Padre, el ‘El ‘Olam.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematría

Léxico: El verbo hebreo para “jurar” es nišbá’ (נִשְׁבַּע), que literalmente
significa “sieteado” o “hecho siete”. De aquí viene la conexión entre šéva’ (siete)
y el juramento. Un juramento era tan solemne y completo como el número siete.
En este caso, el juramento de Avraham es un acto de plenitud de fe.
Guematría:

La palabra בְּרִית (bə-rít, pacto) suma 612. Si se acepta la lectura
tradicional de los sabios, muy cercana a los 613 mitzvot de la Toráh, el
pacto se ve como un cumplimiento de toda la instrucción divina.
.suma 506 (šor, buey) שׁוֹר suma 331. La palabra (éšel, tamarisco) אֶשֶׁל
Aunque no hay un vínculo directo, se puede ver la plenitud de las ofrendas
(ovejas y ganado) y el testimonio del éšel como actos que completan el
pacto, uniendo lo material con lo espiritual.

6. Análisis Profundo de la Aliyáh
La sexta Aliyáh es un estudio sobre la transición de la fe a la obra de paz y la
proclamación pública del Nombre de Adonái.

Reconocimiento Pagano de la Presencia Divina: Avimélej reconoce que1.
Avraham tiene a Elohím consigo. Este reconocimiento no es superficial; es la
base para buscar un pacto. Es un testimonio profético de que la presencia de la
simiente de la promesa es innegable para el mundo.
El Poder del Juramento (Ševá): El juramento no es solo una palabra, sino una2.
entrega de la propia integridad. Avraham, que confió en la promesa de Elohím,
ahora es el garante de su propia palabra ante un rey extranjero.
Adquisición de la Tierra a Través del Pacto: La tierra de Yisra’el fue3.
prometida a Avraham, pero él la adquiere en porciones específicas a través de
actos de fe y negociación, como la compra de la cueva de Majpeláh (más
adelante) y el pozo de Be’er Shéva. El pozo es propiedad de Avraham no por
conquista, sino por compra y testimonio, estableciendo un principio de



| 11

soberanía por derecho divino y justo acuerdo.

7. Tema Más Relevante de la Aliyáh: El Pacto de
Integridad y el Nombre de El Olam
El tema central es el establecimiento de la soberanía a través del pacto (bərít)
y el testimonio (‘edáh), culminando en la proclamación del nombre de Adonái
como El Olam.

Importancia en la Toráh

El concepto de bərít es el marco de toda la Toráh. Avraham vive y se mueve por
el pacto que Adonái hizo con él. Este pacto con Avimélej demuestra la fidelidad
de Avraham a los principios de su pacto divino: verdad, bondad (jéšed), y
testimonio. Él no miente, ni roba, y exige justicia por lo que es suyo.

Relación con Yeshúa y los Moedim

Yeshúa haMashíaj como El Olam: Al llamar a Adonái El Olam (Elohím
Eterno), Avraham está reconociendo a la Deidad en su aspecto de
atemporalidad e inmutabilidad. Yeshúa es la manifestación visible del ‘El ‘Olam
(Isaías 9:5-6, según el Targum, Él es el “Príncipe de Paz, Consejero Maravilloso,
El Fuerte, El de la Eternidad“). La Deidad de Yeshúa reside en ser Ejad con el
‘El ‘Olam, Quien es el mismo ayer, hoy y por siempre (Hebreos 13:8).
Conexión con los Moedim: Este pasaje se conecta temáticamente con Yom
Kippur (Día de la Expiación) y Sukkot (Fiesta de los Tabernáculos).

Yom Kippur: El juramento (ševá’) y el pacto requieren una integridad
absoluta y un borrón y cuenta nueva de las ofensas (el pozo robado). Yom
Kippur es el día de la expiación y la renovación del pacto, donde la
fidelidad de Adonái nos permite volver a Su presencia.
Sukkot: El plantar el éšel (tamarisco) y la vida de Avraham en tiendas es
un recordatorio de la fragilidad del ser humano y la dependencia del ‘El
‘Olam. Sukkot celebra la provisión divina en el desierto y anticipa la era
mesiánica de paz universal (Zacarías 14:16). Avraham en Be’er Shéva vive
la promesa de la tierra, pero aún como peregrino, una lección clave de
Sukkot.



| 12

9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y
Apócrifos
Para ser honesto, la tradición oral y los textos complementarios enriquecen
muchísimo nuestra comprensión de estos pasajes.

Targumim

Targum Onkelos (Génesis 21:33): Traduce la frase “y llamó allí en el nombre
de Adonái El Olam” (וַיִּקְרָא־שָׁם֙ בְּשֵׁם֙ יהוה אֵ֥ל עֹולָֽם) como “y
predicó allí en el Nombre de Adonái Elohím del Mundo” (וצלי תמן בשמא דיי
.(אלהא דעלמא

Implicación: El Targum enfatiza que la acción de Avraham no fue solo
nombrar a Elohím, sino predicar o invocar activamente Su Nombre,
haciendo que el lugar fuese un centro de proselitismo monoteísta. Avraham
estaba dando testimonio de la Deidad de Adonái ante los pueblos
cananeos, o sea, evangelizando.

Targum Yonatán (Isaías 40:27): Ofrece una interpretación parafrástica de la
queja de Yisra’el: “Dice la congregación de Yisra’el: Mi camino de redención es
oculto del rostro de Adonái y mi juicio pasa de mi Elohím.”

Implicación: Esto personaliza la queja en la “Kehiláh de Yisra’el”
(congregación), haciendo el consuelo de Isaías 40 aún más directo. La
promesa del ‘El ‘Olam es para el cuerpo de creyentes que se siente
olvidado.

Midrashim Mesiánicos

Midrash Tanhuma (Vayerá 23): Los sabios discuten el significado de la
palabra éšel (אֶשֶׁל), no solo como tamarisco, sino como un acrónimo o una
insinuación del servicio (šeritah). Algunos ven que Avraham ofreció tres cosas:
Ajiláh (comida), Šetiyah (bebida), y Liyun (alojamiento). Esta triple ofrenda de
hospitalidad prefigura el camino de Yeshúa, Quien ofrece el “pan de vida” y
“agua viva” (Juan 6:35; 4:10).

Textos Apócrifos

Libro de los Jubileos (Jubileos 14:18-20): Aunque no cita directamente el
pacto de Be’er Shéva, este libro apócrifo de la época del Segundo Templo (ca.
150 a.C.) recalca la importancia de la fidelidad de Avraham al Pacto de Noaj y
las promesas de la tierra. Su vida se presenta como un modelo de obediencia a
la Toráh, reforzando la idea de que el juramento con Avimélej era una extensión
de su fidelidad a Adonái.



| 13

10. Mandamientos Encontrados o Principios y
Valores
Aunque la Aliyáh 6 no contiene un mitzvot explícito de la Toráh de Moshé, sí
establece principios fundamentales de la ética del Reino de Yeshúa:

Principio de la Integridad en el Juramento (Ševá): El mandamiento de no1.
jurar en vano (Éxodo 20:7) se basa en este principio patriarcal. Avraham jura
por Elohím, dándole la máxima seriedad. En el Brit Hadasháh, Yeshúa refuerza
esto enseñando a evitar el juramento trivial, haciendo que nuestra palabra sea
tan inquebrantable como un juramento: “Sea vuestro sí, sí; y vuestro no, no”
(Mateo 5:37, citando la enseñanza nazarena).
Principio de la Justicia y el Testimonio (‘Edáh): Avraham exige una2.
rectificación por el pozo robado (gazəlú). La justicia es un valor fundamental del
Reino. Las siete corderas sirven como testimonio (‘edáh) de quién cavó el
pozo, un acto de establecer la verdad de forma innegable.
Principio de la Proclamación (Qará bə-šém): Avraham no solo se beneficia3.
del pacto, sino que usa el momento para plantar un árbol y llamar en el
Nombre de Adonái El Olam. El valor es la evangelización y la santificación
del espacio al invocar a Adonái públicamente.

11. Preguntas de Reflexión (Para la Aliyáh 6)
El rey Avimélej reconoce que Elohím está contigo en todo lo que tú haces.1.
¿Cómo se manifiesta la presencia de Elohím en nuestras vidas de manera tan
palpable que sea reconocida incluso por aquellos ajenos a nuestra fe?
Avraham exige justicia por el pozo robado antes de sellar el pacto. ¿Cuál es el2.
papel de la justicia y la reparación en la búsqueda de la paz (šalom) y el
establecimiento de pactos hoy día?
El pacto de Be’er Shéva gira en torno al juramento (ševá’) y el testimonio3.
(‘edáh). En la era de Yeshúa, ¿cómo podemos asegurar que nuestra simple
palabra tenga el peso y la autoridad de un juramento divino?
Avraham planta un éšel (tamarisco) y llama a Adonái El Olam. ¿De qué manera4.
podemos crear y santificar “lugares de refugio y proclamación” del Nombre
Eterno en nuestro entorno cotidiano?
El linaje de Yitzjak es el “hijo de la promesa” según Romanos 9. ¿De qué manera5.
el concepto de ser hijo de la promesa (nacido por el Ruaj Hakodesh) afecta



| 14

nuestra comprensión de la herencia y la identidad como Kehiláh Mesiánica?

12. Resumen de la Aliyáh
La Aliyáh 6 establece el pacto de Be’er Shéva, que significa Pozo del
Juramento/Siete. Este segmento encapsula el viaje de Avraham desde la fe en la
promesa personal (el nacimiento de Yitzjak) hasta la manifestación de esa fe en el
ámbito político y terrenal. El pacto con Avimélej asegura la posesión legítima del
pozo de agua y la paz regional. El evento culmina con la solemne invocación a
Adonái El Olam, estableciendo un lugar de adoración pública.

Aplicación en Mashíaj: El pacto, sellado por siete corderas (ševa’), tipifica el
Nuevo Pacto sellado por la ofrenda perfecta de Yeshúa haMashíaj, el Cordero de
Elohím, Quien es el ‘El ‘Olam mismo. Su obra asegura la herencia eterna para los
hijos de la promesa (Romanos 9:8), los que creen, demostrando que la palabra de
Adonái (y por ende, la palabra de Yeshúa) es inquebrantable y fiel.

13. Tefiláh de la Aliyáh
“Adonái El Olam, Fuente Inagotable de Vida, te damos gracias por Tu fidelidad que
se extiende de generación en generación. Así como Tu siervo Avraham buscó
establecer la paz y la justicia en Be’er Shéva, ayúdanos a ser personas de pacto e
integridad. Que nuestra palabra sea nuestro juramento, y que nuestra vida sea un
testimonio (‘edáh) innegable de la soberanía de Yeshúa haMashíaj. Renueva
nuestra fuerza, oh MarYah, para que no nos cansemos ni desfallezcamos en la
espera de Tu redención final. Que en todo lugar que pisemos, plantemos la semilla de
la verdad y llamemos Tu Nombre con reverencia y poder. Amén.”

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj
Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes: https://torahviviente.com/

https://torahviviente.com/

