
| 1

 Listen to this article

Aliyáh 6: (Génesis 9:18-10:32) Descendencia de los hijos de Noé.
Haftaráh: Isaías 55:1-7 (Invitación a la salvación).
Brit Hadasháh: Hechos 17:26 (Elohím hizo todas las naciones).

Shalom desde el Reino de Yeshúa HaMashíaj, queridos hermanos y hermanas en el
estudio de las Escrituras. Es un honor y un privilegio desglosar hoy la Aliyá 6 de la
Parashá Noaj, una sección de profunda importancia que traza el linaje de Shem hasta
Teraj, preparándonos para la revelación de Avraham, el padre de la fe. Nos
adentraremos en el texto sagrado con reverencia y discernimiento, buscando las
huellas de Adonái y los designios del Reino de los Cielos que se manifiestan en cada
palabra.

Punto 1. Bereshit (Génesis) 9:18-10:32

Texto Interlineal Anotado Hebreo-Español

Texto Hebreo
(Tiberiano) Palabra Hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

וַיִּהְיוּ Va-yí-hyu Y fueron y fueron
בְנֵי־ ve-néi- los hijos de hijos de
נֹחַ Nó-aj Nóaj, Nóaj,
הַיֹּצְאִים ha-yo-tsé-ím los que salieron los que salen
מִן־ min- de de
הַתֵּבָה ha-te-váh la Teváh (Arca): la Teváh.
שֵׁם Shem Shem, Shem
וָחָם va-Jám y Jam, y Jam
וָיָפֶת va-Yá-fet y Yáfet; y Yáfet.
וְחָם Ve-Jám Y Jam Y Jam
הוּא hu él él
אֲבִי a-ví es el padre padre
כְנָעַן Kna-an de Kenáan. de Kenáan.



| 2

Texto Hebreo
(Tiberiano) Palabra Hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

(9:19)
שְׁלֹשָׁה Shlosháh Tres Tres
אֵלֶּה é-leh estos estos
בְּנֵי־ ve-néi- son los hijos de hijos de
נֹחַ Nó-aj Nóaj, Nóaj,
וּמֵאֵלֶּה u-me-é-leh y de estos y de estos
נָפְצָה naf-tsáh se esparció se esparció
כָל־ kol- toda toda
הָאָרֶץ ha-Á-rets la tierra. la tierra.
(9:20)
וַיָּחֶל Va-yá-jel Y comenzó Y comenzó
נֹחַ Nó-aj Nóaj, Nóaj
אִישׁ ish varón varón
הָאֲדָמָה ha-a-da-máh de la tierra, de la tierra,
וַיִּטַּע va-yí-ta y plantó y plantó
כָּרֶם Ká-rem una viña. una viña.

Traducción Literal del Verso (Génesis 9:18-20):

Y fueron hijos de Nóaj los que salieron de la Teváh: Shem y Jam y Yáfet; y Jam él es
padre de Kenáan. Tres estos hijos de Nóaj; y de estos se esparció toda la tierra. Y
comenzó Nóaj varón de la tierra, y plantó una viña.

Punto 2. Haftaráh
Haftaráh: Yeshayáh/Isaías 55:1-7 (Invitación a la salvación)

Texto Interlineal Hebreo-Español (Isaías 55:1-3)

Texto Hebreo
(Tiberiano) Palabra Hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

(55:1)
הוֹי Hoí ¡Oh! ¡Oh!



| 3

Texto Hebreo
(Tiberiano) Palabra Hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

כָּל־ kol- todo todo
צָמֵא tsa-mé sediento, sediento,
לְכוּ le-jú venid id
לַמַּיִם la-Má-yim a las aguas, a las aguas,
וַאֲשֶׁר va-a-shér y el que y el que
אֵין־ ein- no no
לוֹ lo a él a él
כָּסֶף Ká-sef dinero, plata,
לְכוּ le-jú venid, id,
שִׁבְרוּ shiv-rú comprad comprad
וְאִכְלוּ ve-i-jelú y comed; y comed.
וּלְכוּ u-le-jú y venid, Y id,
שִׁבְרוּ shiv-rú comprad comprad
בְּלוֹא־ be-lo- sin sin
כֶסֶף Ké-sef dinero plata
וּבְלוֹא u-ve-lo y sin y sin
מְחִיר me-Jír precio precio
יַיִן Yá-yin vino vino
וְחָלָב ve-ja-láv y leche. y leche.
(55:2)
לָמָּה lá-mah ¿Por qué ¿Por qué
תִשְׁקְלוּ־ tish-qe-lú- pagaréis pesaréis
כֶסֶף Ké-sef dinero plata
בְּלוֹא־ be-lo- por no por no
לֶחֶם Lé-jem pan? pan?
וִיגִיעֲכֶם vi-gi-a-jem Y vuestro trabajo y vuestro trabajo
בְּלוֹא be-lo por no por no
לְשָׂבְעָה le-sov-áh saciar. saciedad.
שִׁמְעוּ Shim-ú Escuchad Escuchad
שָׁמוֹעַ sha-mó-a atentamente escuchando
אֵלַי e-láv a mí a mí
וְאִכְלוּ ve-i-jelú y comed y comed
טוֹב tov lo bueno, lo bueno,
וְתִתְעַנְּגוּ ve-tit-a-ne-gú y deleitaos y deleitaos



| 4

Texto Hebreo
(Tiberiano) Palabra Hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

בַּדֶּשֶׁן ba-Dá-shen en la grosura en la grosura.
נַפְשְׁכֶם naf-she-jém vuestra alma. vuestra alma.
(55:3)
הַטּוּ ha-tú Inclinad Inclinad
אָזְנְכֶם oz-ne-jém vuestro oído vuestro oído
וּלְכוּ u-le-jú y venid y id
אֵלַי e-láv a mí, a mí,
שִׁמְעוּ shim-ú escuchad escuchad
וּתְחִי u-te-jí y vivirá y vivirá
נַפְשְׁכֶם naf-she-jém vuestra alma; vuestra alma.
וְאֶכְרְתָה ve-ej-re-táh Y haré un pacto y cortaré
לָכֶם la-jém para vosotros para vosotros
בְּרִית be-rít de pacto pacto
עוֹלָם o-lám eterno, eterno,
חַסְדֵי jas-déi las bondades bondades
דָוִד Da-víd de Dawíd de Dawíd
הַנֶּאֱמָנִים ha-ne-e-ma-ním fieles. fieles.

Comentario Mesiánico

La Haftaráh, Yeshayáh/Isaías 55:1-7, conecta profundamente con la Parashá Nóaj al
presentar la culminación del plan redentor de Adonái יהוה, que comenzó después del
Diluvio. La Parashá establece un Pacto (Berit בְּרִית) universal con toda la
humanidad, simbolizado por el arco iris (Génesis 9:12-17), prometiendo la no-
destrucción total por agua. Sin embargo, la Haftaráh se centra en el Nuevo Pacto
(Berit Jedasháh) y en la provisión espiritual incondicional, una promesa de salvación
individual y eterna para todos los sedientos.

La invitación de la Haftaráh a “comprar sin dinero y sin precio vino y leche” (Isaías
55:1) es una profecía directa de la redención mesiánica. El “vino” (יַיִן, Yá-yin) y la
“leche” (חָלָב, Ja-láv) simbolizan la Toráh y las bendiciones espirituales. Este
sustento se ofrece gratuitamente, contrastando con el esfuerzo y la vanidad de
buscar satisfacción en lo que no sacia (Isaías 55:2). Esta gracia inmerecida es el sello
del trabajo de Yeshúa haMashíaj.

El clímax es la promesa: “Y haré un pacto para vosotros de pacto eterno, las
bondades de Dawíd fieles” (Isaías 55:3). El pacto eterno (Berit Olám בְּרִית



| 5

se refiere al establecimiento de su linaje real por (דָוִד ,Dawíd) con Dawíd (עוֹלָם
siempre (2 Shmuel/Samuel 7:12-16). Yeshúa haMashíaj es el cumplimiento de esta
promesa. Él es el Rey del linaje de Dawíd que inaugura el Nuevo Pacto (Brit
Jedasháh), donde la obediencia a la Toráh es inscrita en el corazón por el Ruaj
HaKodesh (Jeremías 31:31-34). La “bondad” (Jésed חֶסֶד) de Dawíd, manifestada en
Yeshúa, es la invitación abierta a la vida eterna que Adonái יהוה ofrece a todos los
pueblos, una temática que se conecta con la dispersión y el llamado a todas las
naciones en la Parashá (Génesis 10).

Aplicación Espiritual

La Haftaráh ofrece una reflexión esencial para los creyentes en la actualidad,
infundiendo esperanza en la redención. Así como Adonái יהוה estableció un pacto
con Nóaj (Nóaj, ַנֹח) para preservar la vida física después del Diluvio, Él ha
establecido un pacto eterno y mesiánico a través de Yeshúa haMashíaj para la
preservación y restauración de la vida espiritual.

La invitación a “buscar a Adonái יהוה mientras pueda ser hallado” (Isaías 55:6) es un
llamado urgente al Teshuváh (arrepentimiento y retorno). Se nos recuerda que la
verdadera satisfacción y la vida eterna (Jayéi Olám חַיֵּי עוֹלָם) no se compran
con bienes terrenales ni se alcanzan por esfuerzo humano vacío (“por no pan”), sino
que son un don de la gracia mesiánica. La esperanza se centra en el cumplimiento de
la promesa davídica: el reinado de Yeshúa HaMashíaj que trae un pacto de paz,
justicia y provisión inagotable. Los creyentes vivimos en la seguridad de este
Berit Olám, confiando en la fidelidad de Adonái יהוה a Sus promesas mesiánicas, que
se extienden a todos los que escuchan Su llamado.

Punto 3. Brit Hadasháh
Brit Hadasháh: Hechos 17:26 (Elohím hizo todas las naciones).

Texto Interlineal Arameo-Español (Hechos 17:26)

Nota: Se usa el Arameo Peshita con Fonética Siríaca Oriental.

Texto Arameo
(Siríaco
Oriental)

Palabra Aramea Fonética (Siríaca
Oriental)

Traducción Palabra
por Palabra

ܘܥܒ̣ܕ w’abhadh Y ‘avadh Y él hizo
ܡܢ men min de



| 6

Texto Arameo
(Siríaco
Oriental)

Palabra Aramea Fonética (Siríaca
Oriental)

Traducción Palabra
por Palabra

ܚܕ khadh khad uno
ܕܡ dhem dhem sangre/linaje
ܟܠܗ kulleh kul-léh toda
ܓܢܣܐ gansá gán-sá nación/raza

ܕܒܢܝܢܫܐ dha-v’nai-náshá da-v’nai-ná-sha de los hijos de la
humanidad

ܠܡܥܡܪ l’maʿmár l’maʿ-már para morar
ܥܠ ʿal ʿal sobre
ܐܦܝ appéi ap-péi la faz de
ܟܠܗ kulleh kul-léh toda
ܐܪܥܐ arʿá ár-ʿá la tierra
ܘܣܡ wa-sām wa-sām y Él puso
ܙܒ̈ܢܐ zavné zav-né tiempos
ܡܛܟܣܐ mṭakksé m’ták-ksé ordenados
ܘܬܚܘܡܐ w’tkhumé w’t’khu-mé y límites
ܠܡܘܬܒܗܘܢ l’mawthv’hun l’maw-t’vu-hún para su morada

Comentarios Exhaustivos

Este pasaje, tomado del discurso de Sha’ul (Pablo) en el Areópago, sirve como un
puente teológico fundamental entre la Toráh, la Haftaráh, y el mensaje mesiánico de
Yeshúa. El texto arameo (Peshita) establece una verdad fundamental de la Toráh: “Y
él hizo de uno linaje toda nación de los hijos de la humanidad para morar sobre la faz
de toda la tierra” (Hechos 17:26).

Conexión con la Toráh y Haftaráh:

Unidad de Origen (Toráh): El pasaje del Brit Hadasháh afirma directamente1.
la enseñanza central de la Parashá Nóaj, Aliyáh 6 (Génesis 9:18-10:32). La
Toráh describe cómo todas las naciones y lenguajes del mundo descienden de
los tres hijos de Nóaj: Shem, Jam y Yáfet. Al decir que MarYah (ܡܪܝܐ,
Adonái) hizo a toda la humanidad “de uno linaje” (ܡܢ ܚܕ ܕܡ, men khadh dhem),
Sha’ul reafirma el monogenismo bíblico. Este “uno linaje” se remonta a Nóaj y,
en última instancia, a Adám. La genealogía de los descendientes de Nóaj
(Génesis 10) es la tabla de naciones que explica cómo Adonái Elohím (אֱלֹהִים)
dispuso sus “tiempos ordenados y límites para su morada” (Hechos 17:26).
Llamado Universal (Haftaráh): La Haftaráh (Isaías 55:1-7) lanza una2.



| 7

invitación universal, “¡Oh! todo sediento, venid a las aguas.” El pasaje del Brit
Hadasháh proporciona el fundamento para este llamado. Si todas las naciones
provienen de un mismo origen y son creadas por el mismo Elohím, entonces el
mensaje de redención y el Nuevo Pacto (tal como se insinúa en Isaías 55:3) no
puede estar limitado a un solo grupo, sino que debe ser para toda la
humanidad. El plan de Adonái es que todas las naciones (el gansá ܓܢܣܐ) lo
busquen.

Reflexión Mesiánica:

El texto: LA DIVINIDAD DE YESHUA refuerza la comprensión de que Yeshúa
haMashíaj es el MarYah (ܡܪܝܐ, término arameo para יהוה). En el contexto de
Hechos 17:26, Adonái Elohím es el Creador y Soberano que establece el origen único
y los límites de las naciones.

Yeshúa, el Centro de la Creación y Redención (Ejad): Si Adonái Elohím es
uno (Ejad אֶחָד) y Yeshúa es MarYah, se infiere que Yeshúa no solo es el medio
de la redención, sino que también es intrínsecamente parte de la Deidad que
“hizo de uno linaje toda nación”. Él es el Elohím Alef Tav (אֱלֹהִים אָלֶף
que estuvo activo en la Creación (Colosenses 1:16-17). La historia de la (תָּו
humanidad, desde la dispersión de los hijos de Nóaj, hasta el llamado de Sha’ul
a los gentiles, es Su plan.
El Cumplimiento del Propósito: El propósito de la dispersión de las naciones
(Génesis 10-11) y el establecimiento de sus fronteras era para que los hombres
“buscasen a Elohím, si en verdad tienta, y lo hallen” (Hechos 17:27). Yeshúa
haMashíaj, siendo el Mashíaj ben Dawíd, es el punto culminante de la historia
humana, el único que puede ofrecer el “vino y leche” de la Haftaráh a todas las
naciones. Él es el Kóaj (poder) y la Jojmáh (sabiduría) de Adonái que reconcilia
todas las naciones dispersas a Su Creador.

Punto 4. Contexto Histórico y Cultural
El periodo narrado en la Aliyáh 6 (Génesis 9:18-10:32) es el inmediatamente
posterior al Diluvio. Arqueológicamente y culturalmente, el texto sienta las bases
para la emergencia de las civilizaciones en el Cercano Oriente Antiguo, refiriéndose
a un proceso de redistribución y repoblación mundial.

Contexto Geográfico y Arqueológico: La Tabla de las Naciones (Génesis 10)
es un documento geográfico y etnográfico notable para el periodo bíblico. Los
“hijos de Yáfet” (יֶפֶת) son asociados tradicionalmente con los pueblos



| 8

indoeuropeos que se dispersaron por el norte y oeste (Japón, Tubal, Meshek,
Tiras, asociados con regiones de Anatolia, el Egeo y el Cáucaso). Los “hijos de
Jam” (חָם) son ligados a Kemet (Egipto), Kush (Nubia), Put (Libia) y Kenáan (la
región que luego sería Erets Yisrael), es decir, el sur y el sudoeste. Los “hijos de
Shem” (שֵׁם) son el tronco de las naciones semitas (Aram, Ashur, Arpajshad,
Lud, Elam), centrados en Mesopotamia y el Levante.

Primer y Segundo Templo: La geografía de la Aliyáh 6 define el mundo
conocido por el Israel del Primer (957-586 a.e.c.) y Segundo Templo (516
a.e.c. – 70 e.c.). El conflicto constante de Israel se daba con las naciones
jamíticas (Kenaán) y semitas (Ashur/Asiria, Babel/Babilonia, Aram),
reforzando la idea teológica de Israel como una nación apartada en medio
de pueblos de origen común.

Qumrán y Escritos Nazarenos/Mesiánicos: Los rollos de Qumrán contienen
fragmentos que reflejan el entendimiento del Génesis, como el Génesis Apócrifo
(1QapGen), que expande el relato de Nóaj. Los escritos mesiánicos y nazarenos
de los primeros siglos, como el Brit Hadasháh, utilizaron el monogenismo de
Génesis 10 (un solo linaje de Adám/Nóaj) para justificar la misión universal de
Yeshúa haMashíaj (Hechos 17:26, Roamím/Romanos 5:12-21). Sha’ul emplea
esta genealogía para argumentar que la promesa hecha a Avraham (Shemita) se
extiende a todas las naciones.
Textos Fuente y Comentarios:

Pecado de Jam y Kenáan (Génesis 9:20-27): El episodio de la
embriaguez de Nóaj es crucial. Los comentaristas rabínicos debaten la
naturaleza exacta del “descubrimiento de la desnudez” de Nóaj, que va
desde la castración hasta el acto sexual. El castigo recae sobre Kenáan
el hijo de Jam, un castigo que proféticamente justifica las ,(כְנָעַן)
futuras conquistas de Israel sobre las naciones kenanitas.
Las Bendiciones: La bendición de Shem (“Bendito sea Adonái Elohím de
Shem”) establece la línea sacerdotal y profética, la cual llevará el nombre
de Adonái (יהוה). La bendición de Yáfet (“Elohím agrande a Yáfet, y habite
en las tiendas de Shem”) es profética de la futura integración de los
pueblos yaféticos (gentiles) en el pacto de Shem (Israel) a través del
Mashíaj. Esta es la base para el entendimiento del Brit Hadasháh de una
Kehiláh (קהילה) compuesta tanto por Israel como por las naciones.

Punto 5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas

Comentarios Rabínicos

El Midrash Rabáh (Bereshit Rabáh) y el Talmúd amplían la narrativa de la Aliyáh. El



| 9

pasaje de la desnudez de Nóaj (Génesis 9:21-27) genera gran discusión:

Jam y el Mitzváh de la Reproducción: Algunos midrashim sugieren que el
pecado de Jam fue violar la prohibición de las relaciones sexuales dentro de la
Teváh (Arca), o una transgresión de la primera mitzváh después del Diluvio:
“Fructificad y multiplicaos” (Génesis 9:1, 7).
El Legado de Shem y Yáfet: La bendición de Shem se asocia con el
otorgamiento de la Toráh, el Templo y el sacerdocio. La frase “y habite en las
tiendas de Shem” (ve-yishkon be-ohalei Shem וְיִשְׁכֹּן בְּאָהֳלֵי שֵׁם)
en la bendición de Yáfet es interpretada como la profecía de que la sabiduría de
Grecia (Yáfet) se fusionará con la belleza de la Toráh de Shem, o más
directamente, que la presencia de Adonái (Shejináh שְׁכִינָה), que reside en
Israel (las tiendas de Shem), estará disponible para las naciones de Yáfet.

Comentario Judío Mesiánico

Las bendiciones a los hijos de Nóaj son un mapa profético del plan de redención
centrado en Yeshúa haMashíaj.

Shem (Nombre): La línea de Shem (שֵׁם) lleva el nombre de Adonái,
culminando en Avraham (el hebreo), Dawíd y Yeshúa. Yeshúa haMashíaj, como
el Mashíaj ben Dawíd, es la máxima expresión de la línea de Shem.
Yáfet (Expansión): La profecía de que Elohím agrande a Yáfet y que “habite en
las tiendas de Shem” es un vínculo directo con el Brit Hadasháh. La inmensa
mayoría de los creyentes en Yeshúa son de origen gentil (Yaféticos en el sentido
amplio de las “naciones”). Yeshúa haMashíaj hace posible que las naciones sean
“injertadas” (Roamím/Romanos 11) en el olivo de Israel, habitando
espiritualmente en las “tiendas de Shem,” es decir, compartiendo el pacto y la
Shejináh de Adonái a través del Mashíaj.
Cumplimiento Profético: La Haftaráh (Isaías 55:3) promete un “pacto eterno,
las bondades de Dawíd fieles” (חַסְדֵי דָוִד הַנֶּאֱמָנִים). Yeshúa
haMashíaj es el que establece este pacto eterno para todas las naciones, un
cumplimiento directo de la profecía de Yáfet y el llamado universal de la
Haftaráh.

Notas de los primeros siglos, resaltando el papel de Yeshúa haMashíaj

Los primeros seguidores de Yeshúa, particularmente los Nazarenos, vieron en la
Tabla de las Naciones (Génesis 10) la justificación bíblica de su misión. La inclusión
de los gentiles no era una desviación, sino el cumplimiento de un plan profético
preestablecido. El texto Hechos 17:26, analizado en arameo (Peshita), refleja la
comprensión de que Adonái, siendo el Creador (Bóré בּוֹרֵא), tiene un plan para la
redención de todos los linajes. Yeshúa es el MarYah (MarYah, מריא), la



| 10

manifestación de la Deidad que permite el ingreso de los yaféticos y otros linajes en
el plan de Shem. Su ofrenda en el Madero (Poste) elimina las barreras de enemistad
y permite que todas las naciones se unan en una sola Kehiláh (קהילה) Mesiánica. La
fe en Yeshúa era vista como la Teviláh (inmersión) en el linaje espiritual de Avraham
y, por extensión, en la promesa dada a Shem.

Anotaciones gramaticales, léxicas y Guematría

Gramatical/Léxica:
Yáfet (יָפֶת): Derivado de la raíz י.פ.ה (Yafeh), que significa hermoso o
agranda/extiende (וְיַפְתְּ אֱלֹהִים לְיֶפֶת). Esto se relaciona con
la expansión geográfica y cultural de sus descendientes.
Shem (שֵׁם): Significa Nombre. Es la línea que preservará y proclamará
el Nombre de Adonái (יהוה).
Teváh (תֵּבָה): La palabra para arca o caja flotante. Aparece solo en el
Diluvio y con Moshéh. Simbólicamente, representa la salvación a través de
la fe en un recipiente provisto por Adonái.

Guematría:
Nóaj (ַנֹח): Valor numérico de 58 (Nun 50 + Jet 8). Nóaj significa
“descanso” (ַנֹח Noaj). La misma palabra (y número) se encuentra en la
palabra Jen (חֵן, Jen, Gracia), escrita al revés (Jet 8 + Nun 50), indicando
que el descanso de Nóaj fue obtenido por la gracia de Adonái (Génesis
6:8).

Punto 6. Análisis Profundo de la Aliyáh

La Aliyáh 6 (Génesis 9:18-10:32) es un análisis etno-geográfico y teológico de la
humanidad post-Diluvio.

Análisis Judío: Se centra en la reorganización del mundo a través del linaje. La
maldición de Kenáan es crucial para la justificación teológica de la futura
conquista de Erets Yisrael. La bendición de Shem y Yáfet establece la
preeminencia de Israel (Shem) en la revelación de Adonái y la futura interacción
con las naciones (Yáfet). La función principal del capítulo 10 es establecer la
unidad de origen de toda la humanidad, a pesar de la diversidad de lenguas y
territorios, preparándonos para el evento de Babel.
Análisis Mesiánico: El Mashíaj se revela a través de la estructura del mundo:

El Linaje de Shem: Yeshúa haMashíaj proviene de la línea de Shem.
Shem significa “Nombre,” y Yeshúa es el “Nombre sobre todo nombre”
(Filipenses 2:9). La preservación de esta línea garantiza el cumplimiento



| 11

de las promesas de Adonái.
La Mesa Redentora: La profecía de Yáfet habitando en las tiendas de
Shem es el fundamento profético para la Kehiláh Mesiánica (Comunidad
Mesiánica). La Haftaráh (Isaías 55) es la invitación a esta mesa; el Brit
Hadasháh (Hechos 17:26) es la justificación de que todas las naciones son
invitadas porque todas provienen del mismo Creador. Yeshúa derrama el
Ruaj HaKodesh sobre todos los que creen, permitiendo que Yáfet (las
naciones) comparta la herencia de Shem (el pacto).

Punto 7. Tema Más Relevante de la Aliyáh

El tema central de la Aliyáh 6 es La Unidad y Dispersión de las Naciones bajo la
Soberanía de Elohím (Toldot Noaj).

Este tema es importante en el contexto de la Toráh porque:

Fundamento de la Humanidad: La Toráh establece que todas las naciones,1.
sin excepción, tienen un origen común y singular después del Diluvio. Esto
previene cualquier argumento futuro de superioridad racial o teológica
intrínseca, ya que todos somos “hijos de Nóaj” (ַבְנֵי־נֹח).
Soberanía Geopolítica: El capítulo 10 demuestra que la distribución2.
geográfica y el establecimiento de fronteras (tkhumé ܬܚܘܡܐ, límites, según
Hechos 17:26) no son accidentales, sino que son actos de la soberanía de
Adonái Elohím.

Relación con Yeshúa en el Brit Hadasháh:

La continuidad se demuestra en que Yeshúa haMashíaj es el punto de reunión de la
humanidad dispersa.

Redención Universal: La Toráh explica la dispersión (Génesis 10-11); el Brit
Hadasháh explica la recolección en Yeshúa. Si Él es el Creador (Elohím Alef
Tav) que dispersó las naciones, Él es también el que las llama de vuelta.
La Gran Comisión: La orden de Yeshúa de ir y hacer talmidím (discípulos) de
todas las naciones (Matityahu/Mateo 28:19) es el cumplimiento de la
bendición a Yáfet y el llamado de la Haftaráh. Yeshúa, a través de Su ofrenda,
crea una Kehiláh Ejad (Comunidad Una) que trasciende las divisiones
lingüísticas y geográficas introducidas después del Diluvio, uniendo a la casa de
Shem con los pueblos de Yáfet.

Conexión Temática con los Moedim de Elohím:



| 12

Este tema se conecta con Shavuot (שָׁבוּעוֹת, la Fiesta de las Semanas).

Shavuot y la Toráh: En el Sinaí (un evento en la línea de Shem), la Toráh fue
dada y, según la tradición, fue ofrecida en los 70 idiomas del mundo (el número
simbólico de las naciones en Génesis 10).
Shavuot y el Ruaj HaKodesh: El cumplimiento mesiánico de Shavuot (Hechos
2) es la efusión del Ruaj HaKodesh, donde los talmidím (discípulos) hablaban en
diversas lenguas (un eco directo de la dispersión lingüística de Babel, la
secuela de la Tabla de las Naciones) para que cada persona de cada nación
pudiera escuchar el mensaje de redención. Yeshúa revierte la división de Babel,
que fue la consecuencia de la mala conducta de las naciones post-Nóaj,
restaurando la comunicación y la unidad a través de Su Espíritu.

Punto 8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah

Profecías Mesiánicas y Reflexión

Profecía Mesiánica: La bendición de Yáfet, “y habite en las tiendas de Shem”
(Génesis 9:27), es la profecía fundamental de la inclusión gentil en el pacto de
Israel a través del Mashíaj.

Métodos para descubrir al Mashíaj en la Aliyah:

Tipos (Tipologías) y Figuras:
La Teváh (Arca) como Tipo de Mashíaj: La Teváh es el único medio de
salvación y purificación de la corrupción de la tierra, preservando a los
justos. Yeshúa haMashíaj es la Teváh (el refugio), el único medio de
salvación y purificación de la iniquidad del mundo.

Patrones Redentores (Tavnitot):
Patrón de la Bendición Eterna: El pacto de Nóaj (limitado) establece el
patrón para el Pacto Eterno (Berit Olám) prometido a Dawíd en la
Haftaráh (Isaías 55:3). Yeshúa es el Garante de este pacto eterno.

Nombres y Títulos Proféticos:
Shem (Nombre): El linaje de Shem (Nombre) apunta a Yeshúa como el
que trae el Nombre de Adonái a la tierra, siendo el Nombre Santo (שֵׁם
.por el cual debemos ser salvos (הַקֹּדֶשׁ

Midrashim Mesiánicos: La interpretación rabínica de “y habite en las tiendas
de Shem” se expande en la era mesiánica, donde la Shejináh de Adonái no
estará limitada a una ubicación física, sino que se extenderá a todas las
naciones. Yeshúa haMashíaj es la Shejináh encarnada que hace posible este
morar universal.



| 13

Cumplimiento en el Brit Hadasháh

El paralelismo es evidente:

Génesis 10: Describe la dispersión de los hijos de Nóaj por todo el mundo,
divididos por lengua y territorio.
Hechos 17:26: Confirma que el propósito de esta dispersión, ordenada por
Adonái, fue para que Lo buscaran.
Efesios 2:13-16: Yeshúa haMashíaj se convierte en la paz que rompe el “muro
de separación” entre Shem (Israel) y Yáfet (las naciones/gentiles), creando un
Ejad (uno) en Su cuerpo, la Kehiláh (Comunidad Mesiánica). La bendición de
Yáfet es cumplida a cabalidad: los que una vez fueron forasteros ahora son
conciudadanos en las “tiendas” del Mesías, el Israel de Elohím.

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apócrifos

Midrashim (Bereshit Rabáh)

El Viñedo de Nóaj (Génesis 9:20): Los Midrashim se enfocan en la
precipitación de Nóaj al plantar la viña, lo cual llevó a su embriaguez. El texto
enseña sobre la importancia de la prudencia después de un gran evento de
redención. Una tradición conecta la siembra del viñedo con la influencia de
HaSatán, que se alegró de ver al primer hombre justo después del Diluvio caer
en la embriaguez.

Targumim (Targum Onkelos y Targum Yonatán)

Targum Onkelos (Génesis 9:27): Este Targúm traduce “y habite en las
tiendas de Shem” como “y Su Shejináh more en los tabernáculos de Shem.” Esto
es crucial, ya que el Targúm identifica la bendición con la presencia de Adonái.
Targum Yonatán (Génesis 9:27): Ofrece una interpretación más explícita: “Y
Elohím hará hermoso a Yáfet, y a sus hijos; y ellos se unirán a los hijos de Shem,
y morarán con ellos en la escuela.” Esto apunta a la asimilación cultural y
espiritual de los pueblos yaféticos con la herencia de la Toráh de Shem,
prefigurando la inclusión de los gentiles en la fe.

Textos Fuentes y Apócrifos

Libro de Jubileos: Este texto apócrifo expande el relato de Nóaj, detallando la
división de la tierra entre los tres hijos de Nóaj según un sorteo y la obligación
de no invadir los territorios de los demás. Esta expansión subraya la soberanía



| 14

de Adonái en el establecimiento de los límites de las naciones, un concepto que
Sha’ul usa en Hechos 17:26.
El Testamento de Nóaj (Mencionado en Qumrán): Estos textos a menudo
detallan las normas de conducta posteriores al Diluvio, enfatizando la seriedad
de los Pactos y la conducta moral, en contraste con el fracaso de Jam y la
consiguiente maldición.

Punto 10. Mandamientos Encontrados o principios y valores

Aunque la Aliyáh 6 se centra en la narración, subraya principios éticos y valores
fundamentales:

Pacto y Fidelidad (Génesis 9:18-19): El principio de Adonái de mantener Su1.
palabra a través del Pacto con Nóaj. El valor es la fidelidad (Emunáh אֱמוּנָה)
a Adonái.
Respeto y Honra a los Padres (Génesis 9:20-27): El principio se deriva del2.
comportamiento de Jam (deshonra) en contraste con Shem y Yáfet (honra). Este
es un principio fundamental que luego se codifica en los Diez Mandamientos. En
el contexto del Brit Hadasháh, Yeshúa haMashíaj enseña el cumplimiento de la
Toráh, incluyendo el honor a los padres.
Prohibición de la Inmoralidad Sexual (Implicación en el pecado de Jam):3.
Los comentaristas asocian el pecado de Jam con una ofensa sexual grave contra
su padre. Esto refuerza el valor de la pureza sexual y la santidad familiar.
Unidad y Diversidad (Génesis 10): El principio de que todos los linajes son4.
creados de uno (Ejad אֶחָד) linaje (Hechos 17:26). El valor es la unidad
mesiánica y el reconocimiento de la dignidad humana universal, sin
importar la nación, pues todos somos creación de Adonái.

Punto 11. Preguntas de Reflexión

¿De qué manera el patrón de redención a través de la Teváh (Arca) se refleja en1.
Yeshúa haMashíaj, y cómo la fe en Él nos permite “habitar en las tiendas de
Shem” hoy?
Si Adonái Elohím hizo de “uno linaje toda nación” (Hechos 17:26), ¿cómo debe2.
afectar esta unidad de origen, establecida en Génesis 10, la forma en que la
Kehiláh Mesiánica interactúa con las diversas culturas del mundo?
La Haftaráh ofrece “vino y leche sin precio” (Isaías 55:1). ¿Qué “trabajo vano”3.
(Isaías 55:2) o esfuerzo humano debemos abandonar para aceptar el don de la
gracia de Yeshúa haMashíaj ofrecido en el Nuevo Pacto?



| 15

Analice la Guematría de Nóaj (58 ,ַנֹח) y su conexión con Jen (חֵן, Gracia, 58)4.
en el contexto de su vida después del Diluvio. ¿Cómo este principio nos enseña
sobre la dependencia total de la gracia de Adonái para mantener nuestra
justicia?
¿Cómo la profecía de que Yáfet habite en las tiendas de Shem (Génesis 9:27) es5.
el fundamento de la Gran Comisión de Yeshúa y la visión de un solo pueblo que
lo adora en espíritu y en verdad?

Punto 12. Resumen de la Aliyáh

La Aliyáh 6 narra la vida post-Diluvio de Nóaj (Nóaj, ַנֹח) y la subsiguiente
repoblación del mundo por sus hijos: Shem (שֵׁם), Jam (חָם) y Yáfet (יָפֶת).
Después de un incidente de embriaguez de Nóaj, Jam trae deshonra, mientras Shem
y Yáfet actúan con respeto. Nóaj profiere bendiciones y maldiciones, marcando el
destino de sus descendientes: Shem es bendecido para ser el portador del Nombre
de Adonái, y Yáfet es profetizado para ser expandido e incluido en las tiendas de
Shem. El capítulo 10 detalla la Tabla de las Naciones, que es el registro
genealógico de cómo toda la humanidad se dispersó por la tierra en naciones y
lenguas, todas con un origen común.

Aplicación en Mashíaj: Yeshúa haMashíaj es el cumplimiento de la bendición de
Shem, siendo el Rey del linaje de Davíd que porta el Nombre de Adonái. Él es el que,
a través de Su Nuevo Pacto, permite el cumplimiento de la profecía de Yáfet,
invitando a todas las naciones a beber libremente (Haftaráh, Isaías 55) y a morar
espiritualmente en Su Kehiláh (Brit Hadasháh, Hechos 17:26), reuniendo a la
humanidad dispersa en Su unidad (Ejad אֶחָד).

Punto 13. Tefiláh de la Aliyáh

Oración basada en los temas y enseñanzas de la Aliyáh:

Adonái יהוה, Elohím de Nóaj, te reconocemos como el Soberano del universo, Aquel
que establece los límites y los tiempos para todas las naciones, habiéndonos hecho a
todos de un solo linaje. Te damos gracias por el descanso (Nóaj) que Tú provees.
Pedimos Tu gracia (Jen) para vivir en fidelidad a Tu Pacto, que es eterno en Yeshúa
haMashíaj, el Hijo de Shem. Que el Ruaj HaKodesh nos guíe a honrarte en todas
nuestras acciones, a diferencia de Jam. Oramos por el cumplimiento total de la
profecía de Yáfet, para que más y más naciones beban del vino y leche de Tu



| 16

redención sin precio, ofrecida gratuitamente. Que Tu Kehiláh Mesiánica, compuesta
por todos los linajes, refleje la unidad que tienes en Ti mismo, Ejad, y que a través
de nuestra vida, el Nombre (Shem) de Yeshúa haMashíaj sea engrandecido por toda
la faz de la tierra. Amén.

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj
Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

https://torahviviente.com

