
| 1

 Listen to this article

Toráh: Génesis 8:15–9:7
Haftaráh: Isaías 54:1-10 (La restauración de Israel después del juicio)
Brit Hadasháh: Romanos 8:19-21 (La liberación de la creación de la
corrupción)

Shalom ujávrim (hermanos) del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

Es para nosotros un honor y un privilegio presentar un estudio profundo sobre la
Aliyá 4 de la Parashá Noaj (ַנֹח), un pasaje de trascendental importancia para la
comprensión de la relación de Elohím con Israel y las naciones, y su íntima conexión
con el Reino de Yeshúa HaMashíaj. Nos sumergiremos en las profundidades de la
Torah, explorando sus capas de significado a través de la lente de Yeshúa, los Sabios
de Israel, los Targumim, los Midrashim, y la iluminación que nos llega a través de la
Brit Hadasháh y los textos antiguos.

Punto 1. Génesis 8:15–9:7
La cuarta Aliyáh de Parashá Nóaj abarca el momento crucial en que Nóaj (Noé), su
familia y los animales salen del Teváh (Arca), y Elohím establece el pacto de la vida
con ellos, reiterando el mandato de fructificar y multiplicarse.

Texto Hebreo
(Tiberiano) Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

Traducción
Palabra
por
Palabra

Génesis 8:15
וַיְדַבֵּ֥ר Va-yə-da-bér Y habló
אֱלֹהִ֖ים E-lo-hím Elohím
אֶל־ el- a
נֹ֑חַ Nó-aj Nóaj
לֵאמֹֽר׃ lei-mór diciendo:



| 2

Texto Hebreo
(Tiberiano) Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

Traducción
Palabra
por
Palabra

Génesis 8:16
צֵ֣א Tzei Sal
מִן־ min- de
הַתֵּבָ֗ה ha-te-váh la Arca
אַתָּה֙ a-táh tú
וְאִשְׁתְּךָ֔ və-ish-tə-jáh y tu esposa
וּבָנֶ֖יךָ u-va-né-ja y tus hijos
וּנְשֵׁ֥י u-nə-shei y esposas de
בָנֶֽיךָ׃ va-né-ja tus hijos.
Génesis 8:17
כָּל־ Kol- Todo
הַֽחַיָּה֙ ha-ja-yáh el viviente
אֲשֶׁ֣ר a-shér que
אִתְּךָ֔ i-tə-jáh contigo,
מִכָּל־ mi-kol- de toda
בָּשָׂ֗ר va-sár carne,
בָּע֧וֹף ba-óv en las aves
וּבַבְּהֵמָ֛ה u-va-bə-he-máh y en el ganado,
וּבְכָל־ u-və-jol- y en todo
הָרֶ֛מֶשׂ ha-ré-mes reptil
הָרֹמֵ֥שׂ ha-ro-més que se arrastra
עַל־ al- sobre
הָאָ֖רֶץ ha-á-rets la tierra,
הֹוצֵ֣א ho-tzei haz salir
אִתָּ֑ךְ i-táh contigo;
וְשָׁרְצ֣וּ və-sha-rə-tzú y pululen
בָאָ֔רֶץ va-á-rets en la tierra,
וּפָר֥וּ u-fá-ru y fructifiquen
וְרָב֖וּ və-ra-vú y se multipliquen
עַל־ al- sobre
הָאָֽרֶץ׃ ha-á-rets la tierra.
Génesis 8:18
וַיֵּ֖צֵא Va-ye-tzei Y salió



| 3

Texto Hebreo
(Tiberiano) Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

Traducción
Palabra
por
Palabra

נֹ֑חַ Nó-aj Nóaj,
וּבָנָ֛יו u-va-nái y sus hijos,
וְאִשְׁתּ֥וֹ və-ish-tó y su esposa,
וּנְשֵׁ֥י u-nə-shei y esposas de
בָנָ֖יו va-nái sus hijos
אִתּֽוֹ׃ i-tó con él.
Génesis 8:19
כָּל־ Kol- Todo
הַֽחַיָּה֙ ha-ja-yáh el viviente,
כָּל־ kol- toda
הָרֶ֙מֶשׂ֙ ha-ré-mes cosa que se arrastra,
וְכָל־ və-jol- y toda
הָע֔וֹף ha-óv ave,
כֹּ֖ל kol todo
רֶ֣מֶשׂ ré-mes lo que se arrastra
עַל־ al- sobre
הָאָ֑רֶץ ha-á-rets la tierra,
לְמִשְׁפְּחֹ֣תֵיהֶ֔ם lə-mish-pə-jo-tei-hém según sus familias
יָצְא֖וּ ya-tzə-ú salieron
מִן־ min- de
הַתֵּבָֽה׃ ha-te-váh la Arca.
Génesis 8:20
וַיִּ֥בֶן Va-yí-ven Y edificó
נֹ֛חַ Nó-aj Nóaj
מִזְבֵּ֖חַ miz-bé-aj un altar
לַיהוָ֑ה l-Adonái para Adonái;
וַיִּקַּח֙ va-yi-káj y tomó
מִכֹּ֣ל׀ mi-kol de todo
הַבְּהֵמָ֣ה ha-bə-he-máh el ganado
הַטְּהֹרָ֔ה ha-tə-ho-ráh puro,
וּמִכֹּל֙ u-mi-kol y de toda
הָע֣וֹף ha-óv el ave
הַטָּהֹ֔ר ha-tá-hor pura,



| 4

Texto Hebreo
(Tiberiano) Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

Traducción
Palabra
por
Palabra

וַיַּ֥עַל va-yá-al y ofreció
עֹלֹ֖ת o-lót ofrendas ascendentes
בַּמִּזְבֵּֽחַ׃ ba-miz-bé-aj en el altar.
Génesis 8:21
וַיָּ֣רַח Va-yá-raj Y aspiró
יְהוָה֮ Adonái Adonái
אֶת־ et-
רֵ֣יחַ rei-aj el aroma

הַנִּיחֹחַ֒ ha-ni-jój el
sosegador/agradable;

וַיֹּ֨אמֶר va-yó-mer y dijo
יְהוָ֜ה Adonái Adonái
אֶל־ el- a
לִבּ֗וֹ li-bó su corazón:
לֹֽא־ Lo- No
אֹסִ֨ף o-síf volveré a añadir
לְקַלֵּ֥ל lə-ka-lél maldecir
ע֖וֹד od más
אֶת־ et-
הָֽאֲדָמָה֙ ha-a-da-máh la tierra
בַּעֲב֣וּר ba-a-vúr por causa de
הָֽאָדָ֔ם ha-a-dám el hombre,
כִּ֣י ki porque
יֵ֙צֶר֙ ye-tser la inclinación
לֵ֣ב lev del corazón
הָֽאָדָ֔ם ha-a-dám del hombre
רַ֖ע ra es mala
מִנְּעֻרָ֑יו mi-nə-u-ráv desde su juventud;
וְלֹֽא־ və-lo y no
אֹסִ֣ף o-síf volveré a añadir
ע֚וֹד od más
לְהַכּוֹת֙ lə-ha-kót golpear/destruir
אֶת־ et-



| 5

Texto Hebreo
(Tiberiano) Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

Traducción
Palabra
por
Palabra

כָּל־ kol- a todo
חַ֣י jai viviente,
כַּאֲשֶׁ֣ר ka-a-shér como
עָשִֽׂיתִי׃ a-sí-ti hice.
Génesis 8:22
עֹ֚ד od Mientras
כָּל־ kol- toda
יְמֵ֣י yə-méi los días de
הָאָ֔רֶץ ha-á-rets la tierra,
זֶ֥רַע zé-ra siembra
וְקָצִ֖יר və-ka-tsír y cosecha,
וְקֹ֣ר və-kór y frío
וָחֹ֑ם va-jóm y calor,
וְקַ֖יִץ və-ká-yits y verano
וָחֹ֣רֶף va-jó-ref e invierno,
וְי֥וֹם və-yóm y día
וָלַ֖יְלָה va-lá-yə-lah y noche,
לֹ֥א lo no
יִשְׁבֹּֽתוּ׃ yish-bo-tu cesarán.
Génesis 9:1
וַיְבָ֣רֶךְ Va-yə-vá-rej Y bendijo
אֱלֹהִ֗ים E-lo-hím Elohím
אֶת־ et-
נֹ֙חַ֙ Nó-aj a Nóaj
וְאֶת־ və-et- y a
בָּנָ֔יו ba-nái sus hijos,
וַיֹּ֣אמֶר va-yó-mer y les dijo:
לָהֶ֑ם la-hém a ellos:
פְּר֣וּ Pə-rú Fructificad
וּרְב֗וּ u-rə-vú y multiplicaos,
וּמִלְא֥וּ u-mil-ú y llenad
אֶת־ et-
הָאָֽרֶץ׃ ha-á-rets la tierra.



| 6

Texto Hebreo
(Tiberiano) Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

Traducción
Palabra
por
Palabra

Génesis 9:2
וּמוֹרַאֲכֶם֙ U-mo-ra-a-jém Y el temor vuestro
וְחִתְּכֶ֔ם və-jit-jém y el espanto vuestro
יִהְיֶ֕ה yih-yéh será
עַ֖ל al sobre
כָּל־ kol- toda
חַיַּ֣ת ja-yát bestia
הָאָ֑רֶץ ha-á-rets de la tierra,
וְעַל֙ və-al y sobre
כָּל־ kol- toda
ע֣וֹף óv ave
הַשָּׁמַ֔יִם ha-sha-má-yim del cielo,
בְּכֹל֩ bə-jol en todo
אֲשֶׁ֨ר a-shér aquello que
תִּרְמֹ֤שׂ tir-mós se mueva
הָֽאֲדָמָה֙ ha-a-da-máh en la tierra,
וּבְכָל־ u-və-jol- y en todos
דְּגֵ֣י də-géi los peces
הַיָּ֔ם ha-yám del mar;
בְּיֶדְכֶ֖ם bə-yəd-jém en vuestra mano
נִתָּֽנוּ׃ ni-tá-nu fueron entregados.
Génesis 9:3
כָּל־ Kol- Toda
רֶ֙מֶשׂ֙ ré-mes cosa que se arrastra
אֲשֶׁ֣ר a-shér que
הוּא־ hu- ella es
חַ֔י jai viviente,
לָכֶ֣ם la-jém para vosotros
יִהְיֶ֖ה yih-yéh será
לְאָכְלָ֑ה lə-oj-láh para comer;
כְּיֶ֣רֶק kə-yé-rek como hierba
עֵ֔שֶׂב é-sev verde
נָתַ֥תִּי ná-ta-ti di



| 7

Texto Hebreo
(Tiberiano) Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

Traducción
Palabra
por
Palabra

לָכֶ֖ם la-jém para vosotros
אֶת־ et-
כֹּֽל׃ kol todo.
Génesis 9:4
אַךְ־ Aj- Pero
בָּשָׂר֙ va-sár carne
בְּנַפְשׁ֣וֹ bə-naf-shó con su alma
דָמ֔וֹ da-mó su sangre,
לֹ֥א lo no
תֹאכֵֽלוּ׃ to-jé-lu comeréis.
Génesis 9:5
וְאַ֨ךְ Və-aj Y ciertamente
אֶת־ et-
דִּמְכֶ֤ם dim-jém vuestra sangre,
לְנַפְשֹׁתֵיכֶם֙ lə-naf-sho-tei-jém para vuestras almas,
אֶדְרֹ֔שׁ ed-rósh demandaré;
מִיַּ֥ד mi-yad de mano de
כָּל־ kol- toda
חַיָּ֖ה ja-yáh bestia
אֶדְרְשֶׁ֑נּוּ ed-rə-shé-nu la demandaré,
וּמִיַּ֣ד u-mi-yad y de mano de
הָאָדָ֗ם ha-a-dám el hombre;
מִיַּד֙ mi-yad de mano de
אִ֣ישׁ ish un hombre,
אָחִ֔יו a-jív su hermano,
אֶדְרֹ֖שׁ ed-rósh demandaré
אֶת־ et-
נֶ֥פֶשׁ né-fesh el alma
הָאָדָֽם׃ ha-a-dám del hombre.
Génesis 9:6
שֹׁפֵךְ֙ Sho-féj El que derrama
דַּ֣ם dam sangre
הָֽאָדָ֔ם ha-a-dám del hombre,



| 8

Texto Hebreo
(Tiberiano) Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

Traducción
Palabra
por
Palabra

בָּֽאָדָם֙ ba-a-dám por el hombre,
דָּמ֣וֹ da-mó su sangre
יִשָּׁפֵ֔ךְ yi-sha-féj será derramada;
כִּ֚י ki porque
בְּצֶ֣לֶם bə-tsé-lem en imagen
אֱלֹהִ֔ים E-lo-hím de Elohím
עָשָׂ֖ה a-sáh hizo
אֶת־ et-
הָאָדָֽם׃ ha-a-dám al hombre.
Génesis 9:7
וְאַתֶּם֙ Və-a-tém Y vosotros,
פְּר֣וּ pə-rú fructificad
וּרְב֔וּ u-rə-vú y multiplicaos,
שִׁרְצ֥וּ shir-tzú pululad
בָאָ֖רֶץ va-á-rets en la tierra,
וּרְב֥וּ u-rə-vú y multiplicaos
בָֽהּ׃ bah en ella.

Traducción Literal al Español de la Aliyáh 4 (Génesis 8:15–9:7):

Y habló אֱלֹהִים Elohím a ַנֹח Nóaj, diciendo: Sal צֵא de מִן־ la הַתֵּבָה Arca, tú
tus וּנְשֵׁ֥י y esposas de וּבָנֶיךָ y tus hijos וְאִשְׁתְּךָ֔ y tu esposa אַתָּה
hijos ָבָנֶֽיך. Todo כָּל־ el viviente הַֽחַיָּה que אֲשֶׁ֣ר contigo ָ֔אִתְּך de
toda מִכָּל־ carne בָּשָׂ֗ר, en las aves בָּע֧וֹף y en el ganado וּבַבְּהֵמָ֛ה y
en todo וּבְכָל־ reptil ׂהָרֶ֛מֶש que se arrastra ׂהָרֹמֵ֥ש sobre עַל־ la tierra
en la tierra וְשָׁרְצ֣וּ y pululen ;אִתָּ֑ךְ contigo הֹוצֵ֣א haz salir ,הָאָ֖רֶץ
la tierra עַל־ sobre וְרָב֖וּ y se multipliquen וּפָר֥וּ y fructifiquen ,בָאָ֔רֶץ
y su esposa וּבָנָ֛יו Nóaj, y sus hijos וַיֵּ֖צֵא נֹחַ Y salió הָאָֽרֶץ׃
כָּל־ Todo אִתּֽוֹ׃ con él בָנָ֖יו sus hijos וּנְשֵׁ֥י y esposas de וְאִשְׁתּ֥וֹ
el viviente ֙הַֽחַיָּה toda כָּל־ cosa que se arrastra ׂ֙הָרֶ֙מֶש y toda וְכָל־
ave הָע֔וֹף, todo כֹּ֖ל lo que se arrastra ׂרֶ֣מֶש sobre עַל־ la tierra הָאָ֑רֶץ,
según sus familias לְמִשְׁפְּחֹ֣תֵיהֶ֔ם salieron ּיָצְא֖ו de מִן־ la הַתֵּבָֽה
Arca. Y edificó ַוַיִּ֥בֶן נֹ֛ח Nóaj un altar ַמִזְבֵּ֖ח para לַיהוָ֑ה Adonái; y
tomó ֙וַיִּקַּח de todo מִכֹּ֣ל׀ el ganado הַבְּהֵמָ֣ה puro הַטְּהֹרָ֔ה y de
toda ֙וּמִכֹּל el ave הָע֣וֹף pura הַטָּהֹ֔ר, y ofreció וַיַּ֥עַל ofrendas
ascendentes עֹלֹ֖ת en el altar בַּמִּזְבֵּֽחַ׃ Y aspiró ֮וַיָּ֣רַח יְהוָה Adonái



| 9

el aroma ַרֵ֣יח el sosegador ַ֒הַנִּיחֹח; y dijo וַיֹּ֨אמֶר יְהוָ֜ה Adonái a
más לְקַלֵּ֥ל maldecir אֹסִ֨ף volveré a añadir לֹֽא־ su corazón: No לִבּ֗וֹ
porque ,הָֽאָדָ֔ם el hombre בַּעֲב֣וּר por causa de הָֽאֲדָמָה֙ la tierra ע֖וֹד
רַ֖ע es mala הָֽאָדָ֔ם del hombre לֵ֣ב del corazón יֵ֙צֶר֙ la inclinación כִּ֣י
desde su juventud מִנְּעֻרָ֑יו; y no וְלֹֽא־ volveré a añadir אֹסִ֣ף más ע֚וֹד
golpear/destruir ֙לְהַכּוֹת a todo כָּל־ viviente חַ֣י, como כַּאֲשֶׁ֣ר hice
,הָאָ֔רֶץ la tierra יְמֵ֣י los días de כָּל־ toda עֹ֚ד Mientras עָשִֽׂיתִי׃
siembra זֶ֥רַע y cosecha וְקָצִ֖יר, y frío וְקֹ֣ר y calor וָחֹ֑ם, y verano
cesarán לֹ֥א no וָלַ֖יְלָה y noche וְי֥וֹם y día ,וָחֹ֣רֶף e invierno וְקַ֖יִץ
וְאֶת־ Nóaj y a נֹ֙חַ֙ Elohím a וַיְבָ֣רֶךְ אֱלֹהִ֗ים Y bendijo יִשְׁבֹּֽתוּ׃
sus hijos בָּנָ֔יו y les dijo וַיֹּ֣אמֶר a ellos לָהֶ֑ם: Fructificad ּפְּר֣ו y
multiplicaos ּוּרְב֗ו y llenad ּוּמִלְא֥ו la tierra הָאָֽרֶץ׃ Y el temor vuestro
toda עַ֖ל sobre יִהְיֶ֕ה será וְחִתְּכֶ֔ם y el espanto vuestro וּמוֹרַאֲכֶם֙
del ע֣וֹף ave כָּל־ toda וְעַל֙ y sobre ,הָאָ֑רֶץ de la tierra חַיַּ֣ת bestia כָּל־
cielo הַשָּׁמַ֔יִם, en todo ֩בְּכֹל aquello que אֲשֶׁ֨ר se mueva ׂתִּרְמֹ֤ש en
la tierra ֙הָֽאֲדָמָה y en todos וּבְכָל־ los peces דְּגֵ֣י del mar הַיָּ֔ם; en
vuestra mano בְּיֶדְכֶ֖ם fueron entregados נִתָּֽנוּ׃ Toda כָּל־ cosa que se
arrastra ׂ֙רֶ֙מֶש que אֲשֶׁ֣ר ella es הוּא־ viviente חַ֔י, para vosotros לָכֶ֣ם
será יִהְיֶ֖ה para comer לְאָכְלָ֑ה; como hierba כְּיֶ֣רֶק verde עֵ֔שֶׂב di
con su בָּשָׂר֙ carne אַךְ־ Pero כֹּֽל׃ todo לָכֶ֖ם para vosotros נָתַ֥תִּי
alma ֹבְּנַפְשׁ֣ו su sangre ֹדָמ֔ו no לֹ֥א comeréis תֹאכֵֽלוּ׃ Y ciertamente
,לְנַפְשֹׁתֵיכֶם֙ para vuestras almas ,דִּמְכֶ֤ם vuestra sangre וְאַ֨ךְ
demandaré ׁאֶדְרֹ֔ש; de mano de מִיַּ֥ד toda כָּל־ bestia חַיָּ֖ה la demandaré
מִיַּד֙ de mano de ;הָאָדָ֗ם el hombre וּמִיַּ֣ד y de mano de ,אֶדְרְשֶׁ֑נּוּ
un hombre ׁאִ֣יש su hermano אָחִ֔יו, demandaré ׁאֶדְרֹ֖ש el alma ׁנֶ֥פֶש del
hombre הָאָדָֽם׃ El que derrama ְ֙שֹׁפֵך sangre דַּ֣ם del hombre הָֽאָדָ֔ם,
por el hombre ֙בָּֽאָדָם su sangre ֹדָּמ֣ו será derramada ְיִשָּׁפֵ֔ך; porque
הָאָדָֽם׃ al hombre עָשָׂ֖ה hizo אֱלֹהִ֔ים de Elohím בְּצֶ֣לֶם en imagen כִּ֚י
Y vosotros ֙וְאַתֶּם fructificad ּפְּר֣ו y multiplicaos ּוּרְב֔ו, pululad
בָֽהּ׃ en ella וּרְב֥וּ y multiplicaos בָאָ֖רֶץ en la tierra שִׁרְצ֥וּ

Punto 2. Haftaráh

Texto Interlineal Anotado Hebreo-Español Isaías 54:1-10

Texto Hebreo
(Tiberiano) Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

Traducción
Palabra por
Palabra

Isaías 54:1



| 10

Texto Hebreo
(Tiberiano) Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

Traducción
Palabra por
Palabra

רָנִּ֤י Rá-ni Canta jubilosamente
עֲקָרָה֙ a-ka-ráh estéril,
לֹ֣א lo no
יָלָ֔דָה ya-lá-dah que ha dado a luz;
פִּצְחִ֥י pitz-jí irrumpe con gritos
רִנָּה֙ ri-náh de alegría
וְצַהֲלִ֔י və-tsa-ha-lí y clama fuerte,
לֹ֥א lo no
חָ֖לָה׃ ja-láh que ha estado de parto.
כִּֽי־ Ki- Porque
רַבִּ֤ים ra-bím muchos
בְּנֵֽי־ bə-néi- son los hijos de
שׁוֹמֵמָה֙ sho-me-máh la desolada
מִבְּנֵ֣י mi-bə-néi más que los hijos de
בְעוּלָ֔ה və-u-láh la casada,
אָמַ֖ר a-már dijo
יְהוָֽה׃ Adonái Adonái.
Isaías 54:2
הַרְחִ֣יבִי Har-jí-vi Ensancha
מְק֤וֹם mə-kóm el lugar de
אָֽהֳלֵךְ֙ o-ho-léj tu tienda,
וִֽירוִיע֣וֹת vi-ru-i-ót y que los toldos
מִשְׁכְּנוֹתַ֔יִךְ mish-kə-no-tá-yij de tus moradas
יַטּ֖וּ ya-tú sean extendidos;
אַל־ al- no
תַּחְשֹׂ֑כִי taj-so-jí escatimes.
אָרְכִ֣י Or-jí Alarga
מֵיתָרַ֔יִךְ mei-ta-rá-yij tus cuerdas,
וִיתֵדֹתַ֖יִךְ vi-ye-do-tá-yij y tus estacas
חַזְּקִֽי׃ ja-zə-kí asegura.
Isaías 54:3
כִּי־ Ki- Porque
יָמִ֣ין ya-mín a la derecha
וּשְׂמֹ֣אול u-sə-mól y a la izquierda



| 11

Texto Hebreo
(Tiberiano) Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

Traducción
Palabra por
Palabra

תִּפְרֹ֔צִי tif-ro-tsí te extenderás;
וְזַרְעֵךְ֙ və-zar-éj y tu descendencia
גּוֹיִ֣ם go-yim naciones
יִירָ֔שׁ yi-rásh heredará,
וְעָרִ֥ים və-a-rím y ciudades
נְשַׁמּ֖וֹת nə-sha-mót desoladas
יוֹשִֽׁיבוּ׃ yo-shi-vu habitarán.
Isaías 54:4
אַל־ Al- No
תִּֽירְאִי֙ ti-rə-í temas,
כִּי־ ki- porque
לֹ֣א lo no
תֵב֔וֹשִׁי te-vo-shí serás avergonzada;
וְאַל־ və-al- y no
תִּכָּלְמִ֖י ti-ka-lə-mí te confundas/humilles,
כִּ֣י ki porque
לֹ֣א lo no
תַחְפִּ֑ירִי taj-pí-ri te sonrojarás.
כִּ֣י Ki Porque
בֹ֤שֶׁת bó-shet la vergüenza
עֲלוּמַ֙יִךְ֙ a-lu-má-yij de tu juventud
תִּשְׁכָּ֔חִי tish-ká-ji olvidarás,
וְחֶרְפַּ֥ת və-jer-pát y el oprobio de
אַלְמְנוּתַ֖יִךְ al-mə-nu-tá-yij tu viudez
לֹ֥א lo no
תִזְכְּרִי־ tiz-kə-rí- recordarás
עֽוֹד׃ od más.
Isaías 54:5
כִּ֤י Ki Porque
בֹֽעֲלַ֙יִךְ֙ bo-a-lá-yij tu esposo
עֹשַׂ֔יִךְ o-sá-yij tu Hacedor,
יְהוָ֥ה Adonái Adonái
צְבָא֖וֹת Tsə-va-ót de las huestes
שְׁמ֑וֹ shə-mó es Su Nombre;



| 12

Texto Hebreo
(Tiberiano) Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

Traducción
Palabra por
Palabra

וְגֹֽאֲלֵךְ֙ və-go-a-léj y tu Redentor,
קְד֤וֹשׁ Qə-dósh el Apartado/Santo
יִשְׂרָאֵל֙ Yis-ra-él de Yisraél,
אֱלֹהֵ֣י E-lo-héi Elohím de
כָל־ kol- toda
הָאָ֔רֶץ ha-á-rets la tierra
יִקָּרֵֽא׃ yi-ka-ré será llamado.
Isaías 54:6
כִּ֤י Ki Porque
כְאִשָּׁה֙ kə-i-sháh como a una mujer
עֲזוּבָ֣ה a-zu-váh abandonada
וַעֲצוּבַת־ va-a-tsu-vat- y afligida de
ר֔וּחַ rú-aj espíritu
קְרָאָ֖ךְ qə-ra-áj te ha llamado
יְהוָ֑ה Adonái Adonái,
וְאֵ֥שֶׁת və-é-shet y a mujer
נְעוּרִ֖ים nə-u-rím de juventud
כִּ֣י ki que
תִמָּאֵ֗ס ti-ma-és es rechazada,
אָמַ֥ר a-már dijo
אֱלֹהָֽיִךְ׃ E-lo-há-yij tu Elohím.
Isaías 54:7
בְּרֶ֥גַע Bə-ré-ga Por un momento
קָטֹ֖ן qa-tón pequeño
עֲזַבְתִּ֑יךְ a-zav-tíj te abandoné,
וּֽבְרַחֲמִ֣ים u-və-ra-ja-mím mas con compasiones
גְּדֹלִ֖ים gə-do-lím grandes
אֲקַבְּצֵֽךְ׃ a-qa-bə-tséj te recogeré.
Isaías 54:8
בְּשֶׁ֣צֶף Bə-shé-tsef Con desborde
קֶ֗צֶף qé-tsef de ira
הִסְתַּ֤רְתִּי his-tar-ti escondí
פָנַי֙ fa-nái Mi rostro
רֶ֣גַע ré-ga un momento



| 13

Texto Hebreo
(Tiberiano) Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

Traducción
Palabra por
Palabra

מִמֵּ֔ךְ mi-méj de ti;
וּבְחֶ֣סֶד u-və-jé-sed mas con bondad
עוֹלָ֗ם o-lám eterna
רִֽחַמְתִּ֧יךְ ri-jam-tíj tendré compasión de ti,
אָמַ֛ר a-már dijo
גֹּאֲלֵ֖ךְ go-a-léj tu Redentor,
יְהוָֽה׃ Adonái Adonái.
Isaías 54:9
כִּי־ Ki- Porque
מֵ֣י mei aguas
נֹ֗חַ Nó-aj de Nóaj
זֹ֣את zot esto
לִ֔י li para Mí:
אֲשֶׁ֨ר a-shér según
נִשְׁבַּ֜עְתִּי nish-bá-ti juré
מֵעֲבֹ֤ר me-a-vór que no pasaría
מֵי־ mei- aguas de
נֹ֙חַ֙ Nó-aj Nóaj
ע֖וֹד od más
עַל־ al- sobre
הָאָ֑רֶץ ha-á-rets la tierra;
כֵּן֙ ken así
נִשְׁבַּ֔עְתִּי nish-bá-ti juré
מִקְּצֹ֤ף mi-qə-tsóv no enojarme
עָלַ֙יִךְ֙ a-lá-yij contra ti
וּמִגְּעֹ֖ר u-mi-gə-ór y de reprenderte
בָּֽךְ׃ baj a ti.
Isaías 54:10
כִּ֤י Ki Porque
הֶֽהָרִים֙ he-ha-rím los montes
יָמ֔וּשׁוּ ya-mú-shu se moverán,
וְהַגְּבָע֖וֹת və-ha-gə-va-ót y las colinas
תִּמֹ֑טְנָה ti-mó-tə-nah temblarán;
וְחַסְדִּ֤י və-jas-dí mas Mi bondad



| 14

Texto Hebreo
(Tiberiano) Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

Traducción
Palabra por
Palabra

מֵאִתֵּךְ֙ me-i-ték de ti
לֹֽא־ lo- no
יָמ֔וּשׁ ya-músh se moverá,
וּבְרִ֤ית u-və-rít y el pacto
שְׁלוֹמִי֙ shə-lo-mí de Mi shalom/paz
לֹ֣א lo no
תָמ֔וּט ta-mút temblará,
אָמַ֥ר a-már dijo

מְרַחֲמֵ֖ךְ mə-ra-ja-méj el que tiene compasión
de ti,

יְהוָֽה׃ Adonái Adonái.

Comentario Mesiánico

La Haftaráh de Ieshaiahu (Isaías) 54:1-10 se conecta intrínsecamente con la Parashá
Nóaj, Aliyáh 4, a través del tema central del Pacto Inquebrantable de Redención
y Restauración después de un juicio devastador. En la Parashá, Elohím establece el
Berít Nóaj (Pacto de Nóaj), prometiendo no volver a destruir la tierra con agua, a
pesar de que “la inclinación ֙יֵ֙צֶר del corazón לֵ֣ב del hombre הָֽאָדָ֔ם es mala
desde su juventud” (Génesis 8:21). Este es un pacto de gracia y continuidad de רַ֖ע
la vida.

El profeta Ieshaiahu utiliza esta analogía del pacto de Nóaj para describir la
restauración final de Yisraél después de su dispersión y aflicción. En Ieshaiahu 54:9,
Adonái declara: “Porque כִּי־ aguas מֵ֣י de Nóaj ַנֹ֗ח esto זֹ֣את para Mí לִ֔י:
según אֲשֶׁ֨ר juré נִשְׁבַּ֜עְתִּי que no pasaría מֵעֲבֹ֤ר aguas de מֵי־ Nóaj
no נִשְׁבַּ֔עְתִּי juré כֵּן֙ así ,הָאָ֑רֶץ la tierra עַל־ sobre ע֖וֹד más נֹ֙חַ֙
enojarme מִקְּצֹ֤ף contra ti ְ֙עָלַ֙יִך y de reprenderte וּמִגְּעֹ֖ר a ti
Este paralelismo profético asegura que la promesa de no destruir a la .”בָּֽךְ׃
humanidad se extiende a la promesa de no destruir a Su pueblo, Yisraél, en Su ira,
sino de restaurarlo con amor eterno.

El Comentario Mesiánico se centra en que esta restauración está fundamentada en
Yeshúa haMashíaj. La “estéril ֙עֲקָרָה” que canta jubilosamente (Ieshaiahu 54:1) es
una figura profética de Yisraél y de la Kehiláh, que es restaurada a la fertilidad
espiritual por el poder del Mashíaj. Yeshúa haMashíaj es el Redentor ְ֙גֹּאֲלֵך
(Ieshaiahu 54:5), y Su obra en el madero es el cumplimiento del “Pacto de Mi Shalom
(Paz) ֙שְׁלוֹמִי” (Ieshaiahu 54:10). El juicio del diluvio fue por agua; el juicio del



| 15

Mashíaj fue por el fuego de la ira que Él mismo absorbió en el madero (el juicio del
mundo sobre Sí mismo), estableciendo un pacto de gracia superior y eterno. El Pacto
de Shalom en Ieshaiahu 54:10, más allá de la estabilidad natural, asegura la
reconciliación total y la redención final para Su pueblo, un pacto que no temblará.

Aplicación Espiritual

La Haftaráh nos llama a la esperanza inamovible en la redención. La promesa de
Ieshaiahu 54:10 de que “Mi bondad וְחַסְדִּ֤י de ti ׁלֹֽא־ יָמ֔וּש no se moverá,
y el pacto וּבְרִ֤ית de Mi Shalom שְׁלוֹמִי֙ לֹ֣א תָמ֔וּט no temblará” es el
ancla para los creyentes en Yeshúa. Así como la tierra fue asegurada después del
diluvio, la Kehiláh (Comunidad Mesiánica) y el remanente de Yisraél están
asegurados por el amor y la bondad (Jésed) eterna de Adonái. La aplicación práctica
es ensanchar הַרְחִ֣יבִי el lugar de nuestra tienda ְ֙מְק֤וֹם אָֽהֳלֵך (Ieshaiahu
54:2), que significa extender nuestro alcance espiritual y nuestra fe, preparándonos
para recibir la multitud de hijos que Adonái dará, tanto en Yisraél como entre las
naciones, como cumplimiento de Su promesa mesiánica. Esta promesa de la
descendencia que heredará naciones (Ieshaiahu 54:3) es vista en la fe Judío
Mesiánica como la expansión del Reino de Elohím a través de Yeshúa haMashíaj.

Punto 3. Brit Hadasháh

Texto Interlineal Arameo-Español: Romanos 8:19-21

Para el Brit Hadasháh se utiliza la Fonética Siríaca Oriental de la Peshita.

Texto Arameo (Siríaco
Oriental) Palabra Aramea Fonética (Siríaca

Oriental)
Traducción
Palabra por
Palabra

Romanos 8:19
ܐܺܝܬ݂ܷܝܗ݂ Í-tiy Porque es
ܓܷ݁ܝܪ Gayr ciertamente
ܣܰܒ݂ܪܳܐ Sav-rá la esperanza
ܕ݁ܒ݂ܶܪܝܳܬ݂ܳܐ d-ver-yá-ta de la creación
ܡܣܰܟ݁ܝܳܐ msa-kyá esperando
ܠܰܓ݂ܠܳܝܳܐ l-gal-yá la manifestación
ܕ݁ܰܒ݂ܢܰܝ d-va-náy de los hijos de
ܐܰܠܳܗܳܐ܂ A-la-há Alahá (Elohím).



| 16

Texto Arameo (Siríaco
Oriental) Palabra Aramea Fonética (Siríaca

Oriental)
Traducción
Palabra por
Palabra

Romanos 8:20
ܠܳܐ Lá No
ܗ݈ܘܳܐ hú fue
ܓܷ݁ܝܪ gayr ciertamente
ܒ݁ܨܶܒ݂ܝܳܢܳܗ̇ b-tse-viy-náh por su voluntad
ܐܶܫܬ݁ܰܥܒ݁ܰܕ݂ܰܬ݂ esh-ta-av-dat sometida
ܒ݁ܶܪܝܳܬ݂ܳܐ ber-yá-ta la creación
ܠܛܳܪܽܘܬ݂ܳܐ l-ta-rú-ta a la vanidad,
ܐܶܠܳܐ e-lá sino
ܒ݁ܕ݂ܺܝܠ b-díl por causa
ܕ݁ܗܰܘ d-haw de aquel
ܕ݁ܰܫܥܰܒ݁ܕ݁ܳܗ̇ dash-av-dá que la sometió
ܥܰܠ al en
ܣܰܒ݂ܪܳܐ܂ sav-rá esperanza.
Romanos 8:21
ܕ݁ܳܐܦ݂ Dá Que también
ܗܺܝ hí ella
ܒ݁ܶܪܝܳܬ݂ܳܐ ber-yá-ta la creación
ܬ݁ܶܬ݂ܚܰܪܰܪ tet-ja-rar será liberada
ܡܶܢ men de
ܥܰܒ݂ܕ݁ܽܘܬ݂ܳܐ av-dú-ta la esclavitud
ܕ݁ܚܰܒ݁ܳܠܳܐ d-jav-lá de la corrupción
ܠܚܺܐܪܽܘܬ݂ܳܐ l-jí-rú-ta a la libertad
ܕ݁ܫܽܘܒ݂ܚܳܐ d-shuv-já de la gloria
ܕ݁ܰܒ݂ܢܰܝ d-va-náy de los hijos de
ܐܰܠܳܗܳܐ܂ A-la-há Alahá (Elohím).

Comentarios Exhaustivos

Este pasaje del Brit Hadasháh, escrito por Shaúl (Pablo) a la Kehiláh de Roma, ofrece
una profunda visión mesiánica sobre el destino final de la creación. La creación
es presentada como una entidad sufriente, que fue “sometida (ber-yá-ta ,בּܶܪܝܳܬܳא)
a la vanidad” (l-ta-rú-ta) (Romanos 8:20) debido a la caída del hombre, el לܛܳܪܽܘܬܳܐ
Adám.



| 17

La vanidad o futilidad (tarúta) es el estado de impermanencia, decadencia y dolor
que se introdujo en el cosmos como consecuencia del pecado. El texto arameo resalta
que esta sumisión no fue por voluntad de la creación (̇ܠܳܐ ה݈ܘܳܐ ܓܷܝܪ בּܨܶܒ݂ܝܳܢܳܗ,
lá hú gayr b-tse-viy-náh), sino por causa del hombre, el cabeza de la creación
terrestre. No obstante, esta sujeción ocurrió “ܥܰܠ ܣܰܒ݂ܪܳܐ en esperanza” (al savrá),
lo que indica que el juicio desde el principio contenía una promesa de redención
futura.

La consumación de esta esperanza es la “manifestación ܠܰܓ݂ܠܳܝܳܐ (l-gal-yá) de los
hijos de ܐܰܠܳܗܳܐ Alahá (Elohím)” (Romanos 8:19). Esta manifestación es el momento
en que la redención de la humanidad se complete en Yeshúa haMashíaj, llevando a la
liberación de la creación misma de la esclavitud de la corrupción (ܡܶܢ ܥܰܒ݂ܕ݁ܽܘܬ݂ܳܐ
ܠܚܺܐܪܽܘܬ݂ܳܐ) ”men avdúta d-javlá) a la “libertad de la gloria ,ܕ݁ܚܰܒ݁ܳܠܳܐ
.l-jí-rú-ta d-shuvjá) (Romanos 8:21) ,ܕ݁ܫܽܘܒ݂ܚܳܐ

Conexión con la Toráh y Haftaráh

Conexión con la Toráh (Parashá Nóaj): La Parashá narra el primer juicio
global por la corrupción (חָמָס, jamás – Génesis 6:11), que resultó en la
destrucción del mundo. La Aliyáh 4 (Génesis 8:15–9:7) introduce el primer pacto
post-diluviano (Berít Nóaj), un pacto de gracia y continuidad. La Toráh aborda
la raíz del problema: “la inclinación ֙יֵ֙צֶר del corazón לֵ֣ב del hombre
desde su juventud” (Génesis 8:21), que es la causa de רַ֖ע es mala הָֽאָדָ֔ם
la corrupción en el mundo. El Brit Hadasháh (Romanos 8:19-21) conecta
directamente con esto, al explicar que la creación fue sometida a la vanidad
(tarúta/corrupción) a causa del hombre. El pacto de Nóaj establece la
continuidad de la vida a pesar de la corrupción humana, mientras que el Brit
Hadasháh revela el mecanismo de la redención total: la liberación de la creación
a través de la manifestación gloriosa de los redimidos en Mashíaj.
Conexión con la Haftaráh (Isaías 54:1-10): La Haftaráh promete una
restauración eterna para Yisraél, comparándola con el pacto de Nóaj (Isaías
54:9). Así como Adonái prometió no volver a destruir la tierra con agua, Él
promete no volver a condenar a Su pueblo con ira eterna, sino restaurarlo con
Jésed (Bondad) eterna. El Brit Hadasháh lleva esta restauración al nivel
cósmico. La “libertad de la gloria de los hijos de Alahá” (Romanos 8:21) es el
cumplimiento final de la promesa de Ieshaiahu de un pacto de Shalom (Paz)
inquebrantable (Isaías 54:10), que abarca no solo a Yisraél sino a toda la
creación.

Reflexión Mesiánica

Yeshúa haMashíaj es el centro de esta redención, tal como se refleja en el texto que



| 18

habla de Su Divinidad. En el contexto de Su divinidad, Él no es solo el mediador, sino
el Agente y el Fin de la Creación. El mundo fue creado por Él (en el sentido del
Logos Eterno, la Memrá aramea) y la redención de ese mundo solo puede venir a
través de Él.

La promesa de que “la creación será liberada” (Romanos 8:21) se basa en la obra de
Yeshúa. Su sacrificio en el madero no solo purificó al hombre, sino que también inició
la restauración del cosmos. La manifestación de los hijos de Elohím es la
manifestación de aquellos que han sido conformados a la imagen de Yeshúa
(Romanos 8:29), el Adám Final. Yeshúa, el Qə-dósh Yis-ra-él (Apartado de Yisraél,
Isaías 54:5) y Adonái Tsə-va-ót (Adonái de las Huestes, Isaías 54:5), se hizo carne
para que el juicio cayera sobre Él, permitiendo a Elohím mantener Su promesa de no
destruir la tierra (Génesis 8:21) y cumplir Su pacto de Shalom (Isaías 54:10) al
liberar a la creación de la corrupción. La esperanza del Brit Hadasháh es la Nueva
Creación, que es el objetivo último de la redención mesiánica.

Punto 4. Contexto Histórico y Cultural.

Contexto del Diluvio y la Salida del Arca

La Parashá Nóaj, Aliyáh 4, se sitúa inmediatamente después del Diluvio (ha-ma-búl),
marcando el inicio de la segunda era de la humanidad. El contexto cultural del
período inmediatamente posterior al diluvio, en el registro de la Toráh, es el de una
humanidad reiniciada bajo un mandato divino explícito y con nuevas restricciones.

Contexto Geográfico y Arqueológico: El descenso del Arca en los montes de
Ararat (Génesis 8:4) sitúa el reinicio de la civilización en una zona montañosa
del Próximo Oriente, un área crucial para las futuras migraciones.
Arqueológicamente, la Toráh registra una discontinuidad radical en la
civilización. El concepto de un diluvio global resuena en diversas mitologías
mesopotámicas (como la Epopeya de Gilgamesh y Atrahasis), lo que subraya un
evento cataclísmico recordado en la memoria colectiva del Antiguo Próximo
Oriente. Sin embargo, el relato bíblico se distingue por su monoteísmo y su
enfoque en el juicio moral de Elohím, en contraste con los motivos caprichosos
de las deidades paganas.
El Mishkan, el Templo y Qumrán: Aunque esta Aliyáh precede al Mishkan
(Tabernáculo) y al Templo por muchos siglos, establece los cimientos teológicos
para el servicio de sacrificio. Nóaj construye un altar ַמִזְבֵּ֖ח (Génesis
8:20) y ofrece Olót (ofrendas ascendentes/holocaustos) de animales ṭəhoráh
(puros) y aves ṭahór (puras). Este acto espontáneo de adoración post-juicio



| 19

santifica la tierra y establece el principio de la sangre de la expiación y el
agrado divino (ַ֒רֵ֣יחַ הַנִּיחֹח, rei-aj ha-ni-jój – aroma
sosegador/agradable).

Primer Templo/Segundo Templo: Este sacrificio de Nóaj es el precursor
de todo el sistema sacrificial posterior en el Mishkan y el Templo. La
ofrenda es lo que apacigua la ira (la ira que Adonái decide limitar).
Qumrán y Escritos Nazarenos: Los escritos de Qumrán (como el Rollo
del Templo) y los nazarenos de los primeros siglos se enfocan en la pureza
y la separación del mundo corrupto, un eco del llamado a la justicia que
salvó a Nóaj. El Brit Hadasháh, en Romanos 8:19-21, lleva esta idea de
purificación y restauración a su máxima expresión cósmica.

Textos Fuente y Comentarios Profundos

Toráh (Génesis 8:15–9:7): El pasaje clave es Génesis 8:21, donde Elohím
limita Su juicio: “la inclinación ֙יֵ֙צֶר del corazón לֵ֣ב del hombre הָֽאָדָ֔ם
es mala רַ֖ע desde su juventud”. Este versículo es una declaración teológica
fundamental que justifica el pacto de gracia. Adonái no destruirá más, no
porque el hombre haya mejorado, sino porque Su propia naturaleza
misericordiosa prevalece sobre el juicio.
Haftaráh (Isaías 54:1-10): La conexión profética reside en la analogía del
pacto. El versículo 54:9 utiliza directamente la “aguas de Nóaj” (ַמֵ֣י נֹ֗ח)
como una metáfora para el juramento inquebrantable de Adonái de no castigar
a Su pueblo con ira eterna. Es la confirmación de la fidelidad del Creador.
Brit Hadasháh (Romanos 8:19-21): El texto profundiza la teología de la
Toráh. La “corrupción” (javlá en Arameo) es el resultado de la maldad del
corazón humano (yetser ra, inclinación al mal). La liberación de la creación de
esta corrupción solo puede venir con la manifestación gloriosa de los hijos de
Elohím, un evento mesiánico.

Punto 5. Estudio, comentarios y conexiones
proféticas

Comentarios Rabínicos

Los Rabinos enfatizan el acto de Nóaj al construir el altar (Génesis 8:20) como un
acto de profundo agradecimiento y piedad. El Midrash Tanhuma (Nóaj 13) explica
que Nóaj, al salir del Arca, razonó: si Adonái castigó a la generación anterior, ¿qué
impedirá que me castigue a mí? Por ello, se apresuró a construir un altar para
Suplicar Misericordia. Nóaj es visto como el ish tzadík (hombre justo) cuya primera
acción fue la gratitud.



| 20

El mandamiento de Génesis 9:4, la prohibición de comer carne con su sangre
,es el origen de una de las siete Leyes de Nóaj (Sheva Mitzvot Bənéi Nóaj) ,(דָמ֔וֹ)
que según la tradición rabínica, son obligatorias para toda la humanidad. Este
mandamiento establece un respeto fundamental por la vida (néfesh) y la santidad de
la sangre.

Comentario Judío Mesiánico

La figura de Nóaj se convierte en un Tipo (Tipos) profético de Yeshúa haMashíaj.

Descanso (Noaj): El nombre Nóaj (ַנֹח) significa “descanso”. El ministerio de1.
Yeshúa haMashíaj comienza con el anuncio de Su rol como dador de descanso:
“Venid a Mí todos los que estáis cansados y cargados, y Yo os haré descansar”
(Matityahu 11:28). Nóaj ofreció descanso a la humanidad de la furia de las
aguas; Yeshúa ofrece descanso (Menuḥáh) de la furia del juicio divino.
El Sacrificio Agradable (Rei-aj Ha-Niyój): Nóaj ofreció un sacrificio que2.
Adonái aspiró como aroma sosegador (ַ֒רֵ֣יחַ הַנִּיחֹח) (Génesis 8:21).
En el Brit Hadasháh, la ofrenda de Yeshúa en el madero es descrita
exactamente con este mismo lenguaje: una ofrenda “como ofrenda y sacrificio a
Elohím, de olor grato” (Efesios 5:2, refiriéndose al concepto reiaḥ niyoaḥ). El
sacrificio de Nóaj fue la causa para limitar el juicio; el sacrificio de Yeshúa es la
causa para la eliminación completa del juicio para los creyentes.

Notas de los Primeros Siglos

Los primeros creyentes mesiánicos (Notsrim) vieron en Nóaj un patrón redentor.
Kefa (Pedro) establece un paralelismo directo entre la salvación a través del agua en
el Arca y la salvación a través de la Tevilah (Inmersión/Bautismo) en Yeshúa
haMashíaj: “En los días de Nóaj, mientras se preparaba el arca… en la cual pocas
personas, es decir, ocho almas, fueron salvadas por agua. La Tevilah, que
corresponde a esto, ahora os salva a vosotros” (1 Kefa 3:20-21). Nóaj es el
predicador de la justicia (2 Kefa 2:5) que señala a Yeshúa, la única puerta de
salvación.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematría

Inclinación/Formación: En Génesis 8:21, se utiliza yé-tser – (Yé-tser) יֵצֶר
para describir la inclinación o formación del corazón humano. La (יֵ֙צֶר֙)
raíz de esta palabra es Yatsar (יָצַר), que significa “formar” o “moldear”, la
misma raíz utilizada para la creación del hombre del polvo (Génesis 2:7). Esto
subraya que la maldad está profundamente incrustada en la misma forma o
estructura del ser humano desde su concepción (minə-u-ráv, “desde su



| 21

juventud/niñez”). Esta declaración es la base para el concepto rabínico del Yé-
tser Ha-Ra (la inclinación mala).
Imagen de Elohím: Génesis 9:6 – (Bə-Tzélem Elohím) בְּצֶלֶם אֱלֹהִים
reitera que el asesinato es prohibido porque el hombre fue hecho “en imagen
;Elohím”. Esto no es solo una declaración del Génesis 1 אֱלֹהִים de בְּצֶלֶם
es el fundamento legal para la pena capital. La devaluación de la vida humana
es un ataque a la imagen misma del Creador.
Guematría: La palabra ַנֹח (Nóaj) tiene un valor de 58 (Nun=50, Jet=8).
Curiosamente, la palabra aramea para Carne (בִּשְׂרָא, Bisrá) en el Brit
Hadasháh, tiene un valor de 58 (Bet=2, Shin=300, Resh=200, Alef=1. La
Guematria aramea y hebrea varían, pero en el contexto del alma y la carne, la
conexión es relevante). El nombre Nóaj (descanso) es un contrapunto a la
nefesh (alma) en la sangre, que debe ser respetada.

Punto 6. Análisis Profundo de la Aliyáh

Análisis y Comentario Judío y Mesiánico

La Aliyáh 4 es la refundación de la humanidad. Elohím da a Nóaj y su familia un
nuevo comienzo, que es esencialmente una repetición y expansión del mandato
original dado a Adám.

Génesis 9:1 – Repetición del Mandato: La bendición “ּפְּר֣וּ וּרְב֗ו, Pə-rú u-
rə-vú – Fructificad y multiplicaos” reitera Génesis 1:28, confirmando que el propósito
primordial de la creación no ha sido revocado. El reinicio de la humanidad debe estar
centrado en la vida y la multiplicación.

Génesis 9:2-3 – Nuevo Régimen de Dieta y Relación con la Creación: Se
introduce un cambio radical en la dieta: a la humanidad se le permite comer carne
(Génesis 9:3). Previamente, la dieta era estrictamente vegetariana (Génesis 1:29).
Este cambio es consecuente con la nueva relación de dominio. El “temor
sobre los animales (Génesis 9:2) es el ”וְחִתְּכֶ֔ם y el espanto וּמוֹרַאֲכֶם֙
nuevo modo de gobierno de la humanidad, necesario debido a la introducción de la
muerte y el mal.

Génesis 9:4-6 – La Santidad de la Sangre y el Fundamento del Gobierno Civil:
Estos versículos establecen la Ley Universal más crucial: la prohibición del
derramamiento de sangre (néfesh dam), que culmina con la institución de la justicia
civil (pena capital) por el hombre (Génesis 9:6).

Mesiánico: Este énfasis en la néfesh (alma/vida) en la sangre anticipa la
enseñanza del Brit Hadasháh: “sin derramamiento de sangre no hay remisión”



| 22

(Hebreos 9:22). El valor de la vida es tan alto (debido a la Bə-Tzélem Elohím)
que la única forma de restaurar la balanza después de la muerte injusta es con
la entrega de otra vida, delegando esta justicia a la autoridad humana. Yeshúa
haMashíaj asume este rol de justicia perfecta.

Punto 7. Tema Más Relevante de la Aliyáh
El tema central de la Aliyáh 4 es el Pacto de Elohím (Berít) y el Nuevo Orden de
la Creación.

Importancia en el Contexto de la Toráh

Este Berít Nóaj (Pacto de Nóaj) es el segundo gran pacto de la Toráh (después del
pacto con Adám) y el primero que se establece con toda la carne (Génesis 9:16). Su
importancia radica en que:

Garantiza la Estabilidad Cósmica: Asegura la continuidad de los ciclos1.
naturales (siembra זֶ֥רַע y cosecha וְקָצִ֖יר, frío וְקֹ֣ר y calor וָחֹ֑ם, día
y noche) (Génesis 8:22), lo que permite a la humanidad operar con la certeza
del orden natural.
Limita el Juicio Divino: La promesa de no volver a destruir a toda carne con2.
agua (Génesis 9:11) es un auto-límite que Adonái se impone a Sí mismo por
amor a la creación, a pesar de conocer la persistente maldad del corazón del
hombre.
Establece la Santidad de la Vida Humana: La ley del Génesis 9:6 convierte3.
al hombre no solo en receptor de la Bə-Tzélem Elohím, sino en el guardián
delegado de esa imagen, a través de la institución del gobierno civil y la pena
por asesinato.

Relación con las Enseñanzas y la Obra de Yeshúa

La obra de Yeshúa es la plena manifestación y el cumplimiento del nuevo orden
establecido en el Pacto de Nóaj, pero elevado a un nivel espiritual y eterno.

Pacto Superior: El pacto de Nóaj es de la continuidad temporal de la vida. El
pacto de Yeshúa (el Brit Hadasháh o Nuevo Pacto) es el pacto de la vida eterna
y la Nueva Creación (Romanos 8:21). El pacto de Nóaj detuvo la destrucción
por el agua; el pacto de Yeshúa detiene la destrucción por el fuego del juicio
final para aquellos en Mashíaj.
Redención de la Corrupción: El pasaje de Romanos 8:19-21, que habla de la
creación liberada de la corrupción (javlá), muestra que la obra de Yeshúa no
solo salva al hombre (el causante de la corrupción) sino que redime el ambiente



| 23

cósmico mismo. Él es el Cordero de Elohím (Yojanan 1:29) cuyo sacrificio
perfecto es el cumplimiento final y eterno del “aroma sosegador” (rei-aj ha-ni-
jój) de Nóaj, restableciendo no solo la relación de Adonái con el hombre, sino
con toda Su creación.

Conexión Temática con los Moedim de Elohím

La Parashá Nóaj, a través del tema del juicio, salvación y nuevo comienzo, se conecta
temáticamente con los Moedím (Tiempos Señalados) de Adonái, específicamente con
Sukot (Fiesta de los Tabernáculos).

Sukot (Tabernáculos): Nóaj y su familia “tabernaculizaron” (sukah) en el
Arca, que era su refugio temporal. El Arca es una sukah (cabaña) sobre el agua.
Sukot es la fiesta de la cosecha (Génesis 8:22: “siembra y cosecha, no
cesarán”) y el fin de los juicios. Celebra la protección de Adonái en el desierto
(la sukah) y apunta proféticamente al Milenio, la era mesiánica de descanso
(Nóaj) y restauración cósmica (la creación liberada de Romanos 8:21). El
Nuevo Orden de Nóaj prefigura el Reino mesiánico.

Punto 8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah

Profecías Mesiánicas y Reflexión

La reflexión se centra en el cambio de régimen de gracia. El juramento de Adonái
“No volveré a añadir maldecir la tierra por causa del hombre” (Génesis 8:21) es una
profecía del ministerio del Mashíaj. Si Adonái no destruye el mundo a pesar de Su
inclinación al mal, es porque tenía un plan para redimir ese mal, no solo para
castigarlo.

Métodos para Descubrir al Mashíaj

Tipos (Tipologías): Nóaj es un Tipo de Yeshúa. Nóaj es el salvador de su
generación, el único justo, que lleva a su familia a través del juicio al nuevo
comienzo. Yeshúa es el Salvador universal, el único Justo (Tzadík), que lleva a
Su Kehiláh a través del juicio al Olam Ha-Ba (Mundo Venidero).
Patrones Redentores (Tavnitot): El patrón de Juicio → Sacrificio → Pacto →
Nuevo Comienzo se establece aquí. Este es el Tavnit (patrón) central de la
redención. Yeshúa es el cumplimiento de este patrón: Su muerte es el Sacrificio
(Kapparáh/Expiación) que satisface el Juicio, y Su resurrección es el Nuevo
Comienzo (el Brit Hadasháh).
Análisis Lingüístico: El término ַ֒רֵ֣יחַ הַנִּיחֹח (Rei-aj Ha-Niyój)
(Génesis 8:21) es un término técnico que describe el aroma de la ofrenda



| 24

ascendente. Literalmente significa “aroma sosegador/agradable”. La raíz Núaj
conectando el descanso que ,(נֹחַ) es la misma raíz del nombre Nóaj (נּוּחַ)
Nóaj ofrece a la tierra con el agrado divino que el sacrificio produce. Yeshúa
es el sacrificio perfecto y eterno, Él es el Rei-aj Ha-Niyój definitivo.

Cumplimiento en el Brit Hadasháh

El cumplimiento se encuentra en Romanos 8:19-21. Yeshúa haMashíaj no solo salva
a la humanidad de la condenación, sino que garantiza la liberación de la creación
(Romanos 8:21). Él, como MarYah (el Nombre arameo para Adonái) encarnado y
Adám Final, es el único que puede anular la maldición impuesta a la tierra (Génesis
3:17) y restaurar la creación a la “libertad de la gloria” original, un estado de Shalom
cósmico.

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y
Apócrifos

Midrashim

El Midrash Raba (Bereshit 34:9) comenta sobre Génesis 8:21. Se dice que Adonái
al aspirar el aroma no dijo “No volveré a maldecir la tierra por causa del hombre”,
sino que se dirigió a Su propio Corazón, diciendo que por amor a Sí Mismo y Su
plan cósmico, no destruiría más. El Midrash enfatiza que el pacto es una expresión
de la misericordia inmanente de Elohím, no un mérito del hombre.

Targumim

Targum Onkelos: En Génesis 8:21, traduce la frase “יֵ֙צֶר֙ לֵ֣ב הָֽאָדָ֔ם”
(yé-tser lev ha-adám) como “el pensamiento del corazón del hombre”. El
Targum atenúa la idea de una maldad inherente (ra minə-u-ráv) y la enfoca en el
mal pensamiento que el hombre escoge.
Targum Yonatán: Amplifica Génesis 9:6, traduciendo: “El que derrama sangre
de hombre inocente, por testigos, su sangre será derramada”. El Targum añade
la cláusula legal de testigos al mandamiento, mostrando cómo la tradición oral
comenzó a aplicar y limitar el mandamiento de la pena capital a través de un
sistema judicial.

Textos Apócrifos

Libro de Enoc (10:1-3): Los textos enócicos a menudo se enfocan en los
Malajím (ángeles) caídos como la causa directa de la corrupción, no solo el
yetser (inclinación) del hombre. Sin embargo, el Libro de los Jubileos (5:16),



| 25

al hablar del período post-diluviano, reitera que el pacto de Nóaj es para
asegurar que el mal ya no reinará totalmente. El enfoque apócrifo complementa
el mensaje bíblico al insistir en que el juicio fue necesario para purificar la
tierra de la contaminación introducida por entidades tanto humanas como
celestiales.

Punto 10. Mandamientos Encontrados o principios
y valores.
La Aliyáh 4 es fundacional para los principios éticos universales.

Mandamiento /
Principio Versículo(s) Explicación y Aplicación en el Brit

Hadasháh

P1. Multiplicación de
la Vida (Reiteración
del Mandato Edénico)

Génesis 9:1, 7

El propósito fundamental de la vida en la
Tierra es la expansión de la humanidad. En
el Brit Hadasháh, esto se extiende a la
multiplicación espiritual (hacer talmidím –
discípulos), llenando la tierra con el
conocimiento de la gloria de Adonái
(Habakuk 2:14).

M1. Prohibición de
la Crueldad / Respeto
a la Sangre (La Ley
del Dam)

Génesis 9:4

Prohibición de comer sangre (dam). La
sangre representa la néfesh (vida/alma). En
el Brit Hadasháh, el Concilio de Ierushaláyim
reiteró esta prohibición a los creyentes
gentiles (Hechos 15:20, 29), demostrando la
continuidad de este principio ético universal.
La sangre de Yeshúa es el único Dam que
trae vida eterna.

M2. Institución de la
Justicia Capital
(Prohibición del
Asesinato)

Génesis 9:5-6

El asesinato es el crimen máximo porque
viola la imagen de Elohím (Bə-Tzélem
Elohím). El hombre tiene la autoridad
delegada por Adonái para ejecutar la justicia.
Yeshúa elevó la mitzvah (mandamiento) a la
raíz del problema, prohibiendo el odio que
precede al asesinato (Matityahu 5:21-22).

P2. Confianza en el
Orden Establecido
(Continuidad de la
Creación)

Génesis 8:22

Principio de Fidelidad y Estabilidad de
Adonái. La promesa de los ciclos de la
naturaleza enseña a confiar en Su palabra.
En el Brit Hadasháh, esta confianza se
centraliza en Yeshúa haMashíaj como Aquel
que sostiene todas las cosas por la palabra
de Su poder (Colosenses 1:17).



| 26

Punto 11. Preguntas de Reflexión.
Génesis 8:21 afirma que la inclinación del corazón del hombre es mala desde1.
la juventud. Si Adonái lo sabía de antemano, ¿por qué eligió establecer un pacto
de no destrucción en lugar de eliminar la fuente del mal? ¿Cómo se relaciona
esta decisión con la provisión de Yeshúa haMashíaj?
La dieta de la humanidad cambió de vegetariana a omnívora (Génesis 9:3) con2.
la estipulación de no comer sangre (Génesis 9:4). ¿Qué implicaciones teológicas
tiene la introducción del consumo de carne y la restricción de la sangre en el
nuevo orden post-diluviano?
El mandato de la justicia civil (Génesis 9:6) delega la autoridad del juicio de3.
sangre al hombre (un hombre sobre su hermano). ¿Cómo se equilibra esta
necesidad de justicia humana con el principio de la gracia de Elohím revelado
en Yeshúa haMashíaj?
La Haftaráh (Isaías 54:9) usa el pacto de Nóaj como una garantía del Pacto de4.
Shalom con Yisraél. ¿De qué manera esta conexión subraya la inquebrantable
fidelidad de Adonái hacia Su pueblo a pesar de los exilios y las aflicciones, y
cómo se cumple esta fidelidad en la obra de Yeshúa?
Romanos 8:21 declara que la creación será liberada de la corrupción a través de5.
la manifestación de los hijos de Elohím. ¿Qué significa “manifestación” (l-gal-yá
en Arameo) en la práctica espiritual contemporánea, y cómo afecta nuestra
responsabilidad de ser co-participantes en la esperanza de esta liberación
cósmica?

Punto 12. Resumen de la Aliyáh.
La Aliyáh 4 narra la salida de Nóaj y su familia del Arca por instrucción directa de
Elohím (Génesis 8:15-19). El evento central es el primer acto de Nóaj en la nueva
Tierra: la construcción de un altar y la ofrenda de sacrificios de animales puros
(Génesis 8:20). Este acto provocó una respuesta sosegadora de Adonái (Génesis
8:21), quien prometió no volver a maldecir la tierra ni a destruir a todo ser viviente
por agua, reconociendo la constante maldad del corazón humano como un factor que
Él decidió trascender con Su misericordia. El pacto se formaliza con el mandato de
fructificar y multiplicarse, la concesión de la carne como alimento (con la prohibición
de la sangre) y la institución de la ley para el hombre, basada en la inviolable Bə-
Tzélem Elohím (Imagen de Elohím) (Génesis 9:1-7). La Aliyáh resume la gracia y la
ley que sustentarán el nuevo mundo.

Aplicación en Mashíaj: El sacrificio de Nóaj es un patrón del sacrificio perfecto de
Yeshúa haMashíaj, el único aroma sosegador eterno que asegura que el juicio final
no caerá sobre los redimidos. El mandamiento de respetar la vida por la Bə-Tzélem



| 27

Elohím se cumple en Yeshúa, quien es el modelo y la plenitud de esa imagen
(Colosenses 1:15), a través de Quien la humanidad y la creación encuentran su
restauración y liberación final de la corrupción.

Punto 13. Tefiláh de la Aliyáh.
Tefiláh de la Restauración y el Pacto de la Vida

Adonái Elohím Alef Tav, Tú que eres el Creador y Sustentador de toda vida, alzamos
nuestros corazones en acción de gracias por Tu Jésed (Bondad) inmerecida. Te
alabamos por el descanso (Nóaj) que Tú proveíste para Nóaj y su familia, y por el
Rei-aj Ha-Niyój (Aroma Sosegador) de su ofrenda que apaciguó el juicio. En medio de
la corrupción y la inclinación mala (Yé-tser Ha-Ra) de nuestros propios corazones, Tú
prometiste no destruir, sino redimir.

Te damos gracias por Tu Hijo, Yeshúa haMashíaj, quien es el verdadero Rei-aj Ha-
Niyój y el cumplimiento de Tu Pacto de Shalom. Por Su sacrificio en el Madero,
fuimos librados de la esclavitud de la corrupción. Ayúdanos, Ruaj Hakodesh, a vivir
dignamente como Tus hijos manifestados, aquellos por medio de los cuales la
creación espera su liberación final. Danos la fuerza para honrar la Bə-Tzélem Elohím
en cada ser humano y para llevar el fruto de Tu vida a toda la tierra.

Que seamos fieles al mandato de Pə-rú u-rə-vú (Fructificad y multiplicaos), tanto
física como espiritualmente, y que vivamos en la certeza de Tu promesa, sabiendo
que mientras duren los días de la tierra, la siembra y la cosecha no cesarán. En el
Nombre de Yeshúa haMashíaj, el Adám Final y el Centro de toda Escritura. Amén.

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj
Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

https://torahviviente.com

