Bfy TORAH VIVIENTE

e Tordh: Génesis 7:17-8:14

Listen to this article

« Haftarah: Isaias 55:6-13, Enfocandose en buscar a Adonai y la renovacién de la

tierra tras el juicio.

« Brit Hadashah: Hebreos 11:7, Resaltando la fe de Noaj (Noé) en obedecer la
instruccion divina para salvar a su familia.

iBaruj HaShem! Con alegria y reverencia, presento este estudio
profundo de la Aliya 3 de Parasha Noaj, desde la perspectiva del
Reino de Yeshua HaMashiaj, para la edificacion de los talmidim
(discipulos) vy la gloria de Elohim. Que la Ruaj HaKodesh ilumine

nuestro entendimiento.

Punto 1. Génesis 7:17-8:14

Texto Interlineal Anotado Hebreo-Espanol

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

Bereshit 7:17

HO00000 Va-ye-hi
0000000000 ha-ma-bul
00000000000 Ar-ba'im

aido Yom
a0 Al
0000000 ha-A-rets

00000000000 - Va-yir-bu
[O0000o0 ha-may-im
00000000000 - Va-yis-a
0ooo Et-

Y fue

el diluvio

cuarenta

dia(s)

sobre

la tierra

y se multiplicaron

las aguas

y levantaron

(marca objeto directo)

Traduccion
Palabra por
Palabra



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

fOo000oo
fO0000oo
[0000

0000000
Bereshit 7:18

ha-te-vdh
Va-ta-rom
me-al
ha-A-rets

0000000000000 Va-yig-be-ra

0o00oooa
00000000000
0o

0ooo
0000000
000000000
00000000
0o

000000
00000000
Bereshit 7:19
0000000000
0o00oooa
00000

0o

0ooo
0000000
0000000000
0aooo
00000000
00000000000
000000
000000
00000
00000000000
Bereshit 7:20
000000
00000000

ha-may-im
Va-yir-bu
Me-6d

Al-
ha-A-rets
Va-té-lej
ha-te-vah
Al-

pe-néi
ha-may-im

Ve-ha-may-im
Ga-ve-ru
Me-6d

Me-6d

Al-

ha-A-rets
Va-ye-ju-su
Kol-
he-ha-rim
ha-gue-vohim
a-shér

Té-jat

Kol-
ha-sha-may-im

Ja-mésh
Es-réh

el arca

y se elevo
de sobre
la tierra

Y prevalecieron
las aguas

y se multiplicaron
en gran manera
sobre

la tierra

y anduvo (floto)
el arca

sobre

la faz de

las aguas

Y las aguas
prevalecieron
en gran manera
en gran manera
sobre

la tierra

y fueron cubiertas
todas

las montanas
las altas

que

bajo

todo

el cielo

Quince
(y) diez

Traduccion
Palabra por
Palabra

| 2



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

[00000
[000000O000
fO0000o0
[O0000o0
(000000000
[O0000o0

Bereshit 7:21

(000000000
Hoo0d
Hoo00do
foo00ooo
0000
[O00000
[O00000

[O0000C0O000

[O00000oOd
[O000000
[O0000oog
[O0000oog
0000
Hooo0do
O000d
Hooo0do

Bereshit 7:22

O000
O00000
[O0000Cog
[0000
[000000
[000000oO0
[000d0
[000d0
Ooo00oooOd
O000d

Am-mah
Mil-ma-lah
Ga-ve-ru
ha-may-im
Va-ye-ja-su
he-ha-rim

Va-yig-va
Kol-

Ba-sar
ha-ro-mésh
Al-
ha-A-rets
Ba-6f

U-va-be-he-mah

U-va-ja-yah
U-ve-jol-
ha-shé-rets
ha-sho-réts
Al-
ha-A-rets
Ve-jol
ha-a-dam

Kol

a-shér
Nish-mat-
Ru-aj
Ja-yim
Be-a-pav
Mi-kol
a-shér
be-ja-ra-vah
Mé-tu

Traduccion
Palabra por
Palabra

codo(s)

desde arriba

prevalecieron

las aguas

y cubrieron
las montanas

Y expird (murio)

toda

carne

la que se arrastra
sobre

la tierra

en las aves

y en el ganado

y en el animal salvaje
y en todo

el reptil

que repta

sobre

la tierra

y todo

el hombre (humanidad)

Todo

aquello que
aliento de
espiritu (vida)
de vida

en sus narices
de todo

aquello que

en la tierra seca
murieron

| 3



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

Bereshit 7:23

[O00000
0000

[0000
[O000000
H000000
0000

[000d0
Hooo0ooog
Hoo00do
o000
fOoo000oo
O000

O00000
[000d0

o000
[000000O000
[000000O000
0000
H000000
Ooo000Coo000
O000d

o000
fOoo000oo
[00000

000000000
Bereshit 7:24

Va-ye-maj
Et-

Kol-
ha-ye-kim
a-shér

Al-

pe-néi
ha-a-da-mah
Me-a-dam
Ad-
Be-he-mah
Ad-

Ré-mes
Ve-ad-

Of
ha-sha-may-im
Va-yi-ma-ja
Min-
ha-A-rets
Va-yi-sha-ér
Aj-

No-aj
Va-a-shér
It-to
Ba-te-vah

0000000000000 Va-yig-be-ra

[O000000
0000
H00000n
(000000000
Hooo0do
0000

ha-may-im
Al-
ha-A-rets
Ja-mi-shim
U-mé-at
Yém

Traduccion
Palabra por
Palabra

Y borrd (extermino)
(marca objeto directo)
toda

la existencia (criatura viviente)
que

sobre

la faz de

la tierra cultivable

de hombre

hasta

ganado

hasta

reptil

y hasta

ave

del cielo

y fueron borrados (exterminados)
de

la tierra

y quedo

solamente

Nodaj (Noé)

y aquel que

con él

en el arca

Y prevalecieron
las aguas

sobre

la tierra
cincuenta

y ciento

dia(s)

| 4



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

Bereshit 8:1

[000000O000
fO0000o0
o000

O000

00000

[0000
[0000000
Ooo0do
O000d
OOo000ooOd
O00000
[00000
[O0000oog
[O00000oOa
[O0000o0
[0000

0000
H00000n
[O0000CDO000

Oo0o00o0
Bereshit 8:2

Va-yiz-kor
Elohim

Et-

N6-aj

Ve-et

Kol-
ha-ja-yah
Ve-et-

Kol-
ha-be-he-mah
a-shér

It-to
Ba-te-vah
Va-ya-a-vér
Elohim

Ru-aj

Al-

ha-A-rets
Va-ya-shé-ku
ha-may-im

0000000000000 Va-yi-sa-je-ra

000000000
0000000
0000000000
00000000000
00000000000
00000000a
0ooo
00000000000
Bereshit 8:3
00000000000
00000000

Ma-ye-not
Te-hém
Va-a-ru-bot
ha-sha-may-im
Va-yi-ka-1é
ha-gué-shem
Min-
ha-sha-may-im

Va-ya-shu-vu
ha-may-im

Y recordd

Elohim

(marca objeto directo)
Néaj

ya

todo

el animal salvaje
ya

todo

el ganado

que

con él

en el arca

e hizo pasar
Elohim

un viento/espiritu
sobre

la tierra

y Se apaciguaron
las aguas

Y fueron cerradas
fuentes de
abismo

y compuertas de
los cielos

y fue detenido

la lluvia

de

los cielos

Y regresaron
las aguas

Traduccion
Palabra por
Palabra

| 5



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

0aooo
0000000
0000000
0000000
000000000000
00000000
0000000
0000000000
0000000
0ooo
Bereshit 8:4
00000000
00000000
000000000
000000000000
00000000000
000000

0ooo
0o00oooa

000

0o
0000000
Bereshit 8:5
0000000000
0aooo
0000000
00000000
0ad
00000000
00000000000
000000000000
0o00oooa
00000000
0000000

me-al
ha-A-rets
Ha-16-j
Va-shov
Va-yaj-se-rd
ha-may-im
Mik-tséh
Ja-mi-shim
U-mé-at
Yém

Va-ta-naj
ha-te-vdh
Ba-jo-desh
ha-she-vi-i
Be-shiv-‘dh
A-sar

Yom
la-jo-desh
Al

ha-réi
A-ra-rat

Ve-ha-may-im
Ha-yu
Ha-16-j
Ve-ja-sér
Ad
ha-jo-desh
ha-a-si-ri
Ba-a-si-ri
Be-e-jad
la-j6-desh
Nir-u

de sobre

la tierra

yendo

y volviendo

y disminuyeron
las aguas

al cabo de
cincuenta

y ciento

dia(s)

Y reposé

el arca

en el mes

el séptimo

en el diecisiete
(y) diez

dia

del mes
sobre

los montes de
Ararat

Y las aguas
estuvieron
yendo

y disminuyendo
hasta

el mes

el décimo

en el décimo
en el uno

del mes
fueron vistas

Traduccion
Palabra por
Palabra

| 6



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

0000000
00000000
Bereshit 8:6
0000000
000000
00000000000
0000
00000000000
0aoo

0ooo
0000000
00000000
000000
000000
Bereshit 8:7
00000000000
0ooo
0000000
0o00oooa
000000
0000000
0ooo
00000000
00000000
0aooo
0000000
Bereshit 8:8
00000000000
0ooo
0000000oa
0o00oooa
0o00oooa
00000000
00000000

Ra-shéi
he-ha-rim

Va-ye-hi
Mi-kéts
Ar-ba’im
Yom
Va-yif-tdj
No-aj

Et-
Jal-16n
ha-te-vah
a-shér
a-sah

Va-ye-sha-laj
Et-
ha-o-rév
Va-ye-tsé
Ya-tso
Va-shov
Ad-
Ye-vo-shet
ha-may-im
me-al
ha-A-rets

Va-ye-sha-laj
Et-
ha-yo-nah
Me-it-té
Lir-6t
Ha-kal-lu
ha-may-im

las cabezas de
las montanas

Y fue

al cabo de
cuarenta
dia(s)

y abrio
Noaj
(marca objeto directo)
la ventana
del arca
que

él hizo

Y envio
(marca objeto directo)
el cuervo

y salid
saliendo

y volviendo
hasta
secarse

las aguas
de sobre

la tierra

Y envio

(marca objeto directo)
la paloma

de junto a él

para ver

si habian disminuido
las aguas

Traduccion
Palabra por
Palabra

| 7



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

0aooo
000000
000000000
Bereshit 8:9
000000
0000000
000000000
0000000
0o
00000000
000000000
000000

0o
00000000
0aooo

0aoo0

0ooo

000000

0000
0000000
00000000000
000
000000000000
00000000
000000
000000

0o
00000000
Bereshit 8:10
0000000oa
0000
0o00oooa
000000
00000000

me-al
pe-néi
ha-a-da-mah

Ve-16-
Ma-tsa
ha-yo-nah
Ma&-no-aj
Le-jaf
Rag-lah
Va-ta-shav
E-lav

El-
ha-te-vdh
Ki-
May-im
Al-

pe-néi
Kol-
ha-A-rets
Va-yish-laj
Ya-do
Va-yik-ka-jé-ha
Va-ya-vé
O-tdh
E-lav

El-
ha-te-vdh

Va-ya-jél
Od
Shiv-at
Ya-mim
a-je-rim

de sobre
la faz de
la tierra cultivable

Y no

encontro

la paloma
lugar de reposo
para la planta de
su pie

y regreso
hacia él

a

el arca

porque

aguas

sobre

la faz de

toda

la tierra

y extendid

Su mano

y la tomé

y la hizo entrar
a ella

hacia él

a

el arca

Y esperd
aun
siete
dia(s)
otros

Traduccion
Palabra por

Palabra

| 8



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

fOo000oo
[O00000
0000
[O0000Cog
O000
[O0000o0

Bereshit 8:11

[0000000
Ooo0do
fooo0ooog
00000
Ooo0d
fOo000oo
O00000
[0000
[0000
[O000000
[O0000o0
0000
00000
Ooo0do
fooo0ooo
00000
OOo00do

Bereshit 8:12
00000000000

0000
[O0000o0
[000d0
[O0000o0

JofCCooooog

0000
Hooo0ooog
O000d0

Va-yo-sef
Sha-laj
Et-
ha-yo-nah
Min-
ha-te-vdh

Va-ta-vo
E-lav
ha-yo-nah
Le-ét
E-rev
Ve-hin-néh
A-1éh-
Za-yit
Ta-raf
Be-fi-ha
Va-yé-da
N6-aj

Ki-

Kal-1a
ha-may-im
me-al
ha-A-rets

Va-yi-ya-jel
Od

Shiv-at
Ya-mim
a-je-rim

Va-ye-sha-laj

Et-
ha-yo-nah
Ve-lo-

y continud

enviando

(marca objeto directo)
la paloma

de

el arca

Y vino

hacia él

la paloma

al tiempo de
la tarde

y he aqui
hoja de
olivo

fresca

en su boca
y Supo

Nébaj

que

habian disminuido
las aguas
de sobre

la tierra

Y esperd

aun

siete

dia(s)

otros

y envio

(marca objeto directo)
la paloma

y no

Traduccion

Palabra por

Palabra

| 9



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

[O00000
[0000
[000d0
o000

Bereshit 8:13

H000000
[0000000
[0000000
Ooo0do
O000d0
[O00000o000
fOoo000oo
fOo000oo
[O00000
fO0000o0
[0000
[000000
[O0000o0
0000
0000
Hooo0do
fooo0ooo
foo00ooo
fOoo000oo
[O00000
O00000
[O0000Cog

Bereshit 8:14

(000000000
[O0000oog
(0000000000
(0000000000
o000
fooo0ooo

Ya-se-fah
Shuv
E-lav

Od

Va-ye-hi
Be-a-jat
Ve-shésh-
me-Ot
Sha-nah
Ba-rish-6n
Be-e-jad
la-j6-desh
Jar-va
ha-may-im
me-al
ha-A-rets
Va-ya-sar
N6-aj

Et-
Mij-séh
ha-te-vah
Va-yar
Ve-hin-néh
Jar-vah
pe-néi
ha-a-da-mah

U-va-jo-desh
ha-she-ni
Be-shiv-‘dh
Ve-es-rim
Yém
la-j6-desh

continuo
volviendo
hacia él
nunca mas

Y fue

en el uno

y seiscientos
de anos

de ano

en el primero
en el uno

del mes

se secaron
las aguas

de sobre

la tierra

y quitd

Nébaj

(marca objeto directo)
la cubierta de
el arca

y vio

y he aqui
seca

la faz de

la tierra cultivable

Y en el mes

el segundo

en el veintisiete
y veinte

dia

del mes

Traduccion
Palabra por
Palabra

| 10



Bfy TORAH VIVIENTE

Traduccion
Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana) Palabra por
Palabra
Ooooooon Ya-ve-shéh se seco
0000000 ha-A-rets la tierra

Traduccion Literal al Espaiol:

Bereshit 7:17 Y fue el diluvio cuarenta dia(s) sobre la tierra, y se multiplicaron las
aguas, y levantaron el arca, y se elevé de sobre la tierra.

Bereshit 7:18 Y prevalecieron las aguas, y se multiplicaron en gran manera sobre la
tierra, y flotd el arca sobre la faz de las aguas.

Bereshit 7:19 Y las aguas prevalecieron en gran manera, en gran manera sobre la
tierra, y fueron cubiertas todas las montanas las altas que bajo todo el cielo.

Bereshit 7:20 Quince codo(s) desde arriba prevalecieron las aguas, y cubrieron las
montanas.

Bereshit 7:21 Y expird toda carne, la que se arrastra sobre la tierra, en las aves y en
el ganado y en el animal salvaje y en todo el reptil que repta sobre la tierra, y toda la
humanidad.

Bereshit 7:22 Todo aquello que aliento de espiritu de vida en sus narices, de todo
aquello que en la tierra seca, murieron.

Bereshit 7:23 Y borré toda la existencia que sobre la faz de la tierra cultivable; de
hombre hasta ganado, hasta reptil, y hasta ave del cielo, y fueron borrados de la
tierra, y quedo solamente Noéaj y aquel que con él en el arca.

Bereshit 7:24 Y prevalecieron las aguas sobre la tierra cincuenta y ciento dia(s).

Bereshit 8:1 Y recordd Elohim a Noaj, y a todo el animal salvaje, y a todo el ganado
que con €l en el arca; e hizo pasar Elohim un viento/espiritu sobre la tierra, y se
apaciguaron las aguas.

Bereshit 8:2 Y fueron cerradas fuentes de abismo, y compuertas de los cielos, y fue
detenido la lluvia de los cielos.

Bereshit 8:3 Y regresaron las aguas de sobre la tierra, yendo y volviendo, y
disminuyeron las aguas al cabo de cincuenta y ciento dia(s).

|11



Bfy TORAH VIVIENTE

Bereshit 8:4 Y reposé el arca en el mes el séptimo, en el diecisiete dia del mes, sobre
los montes de Ararat.

Bereshit 8:5 Y las aguas estuvieron yendo y disminuyendo hasta el mes el décimo; en
el décimo, en el uno del mes, fueron vistas las cabezas de las montanas.

Bereshit 8:6 Y fue al cabo de cuarenta dia(s), y abrié Noaj la ventana del arca que €l
hizo.

Bereshit 8:7 Y envio el cuervo, y salio saliendo y volviendo hasta secarse las aguas de
sobre la tierra.

Bereshit 8:8 Y envid la paloma de junto a €l para ver si habian disminuido las aguas
de sobre la faz de la tierra cultivable.

Bereshit 8:9 Y no encontro la paloma lugar de reposo para la planta de su pie, y
regresod hacia €l al arca, porque aguas sobre la faz de toda la tierra; y extendio su
mano, y la tomo, y la hizo entrar a ella hacia él al arca.

Bereshit 8:10 Y esperd aun siete dia(s) otros, y continud enviando la paloma de el
arca.

Bereshit 8:11 Y vino hacia ¢l la paloma al tiempo de la tarde, y he aqui hoja de olivo
fresca en su boca; y supo Noéaj que habian disminuido las aguas de sobre la tierra.

Bereshit 8:12 Y esper6 aun siete dia(s) otros, y envio la paloma, y no continu6
volviendo hacia él nunca mas.

Bereshit 8:13 Y fue en el uno y seiscientos de anos de afio, en el primero, en el uno
del mes, se secaron las aguas de sobre la tierra; y quité Noéaj la cubierta del arca, y
vio y he aqui seca la faz de la tierra cultivable.

Bereshit 8:14 Y en el mes el segundo, en el veintisiete dia del mes, se seco la tierra.

Punto 2. Haftarah

Haftarah: Yeshayahu (Isaias) 55:6-13, Enfocandose en buscar a Adonai y la
renovacion de la tierra tras el juicio.

Texto Interlineal Anotado Hebreo-Espanol

| 12



Bfy TORAH VIVIENTE

Traduccion

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana) Palabra por
Palabra

Yeshayahu 55:6

Oo00oo0oo Dir-shu Buscad

000000 Adonai Adonai

0000000000000 - Be-hi-ma-tsé al ser hallado El

000000000 Ke-ra-u-hu llamadle

Oo00000oooa Bi-hey-o0-t6 mientras esta

0ooooa Ka-rov cerca

Yeshayahu 55:7

0000000 Ya-a-zov Deje

000000 Ra-sha el perverso

00000000 Dar-ko su camino

Oo0000d Ve-ish y el hombre

00000 A-ven de iniquidad

N000000000000 - Maj-she-vo-tav  sus pensamientos

00000000 Ve-ya-shov y regrese

0ooo El- a

0o00oa Adonai Adonai

Comentario Mesianico:

La Haftardh, Yeshaydhu 55:6-13, se conecta profundamente con la Parashah Noaj al
presentar la respuesta de Adonai después del juicio. La Parashah relata un juicio
universal que culmina en la destruccion de toda carne, y el posterior recuerdo de
Elohim a Ndaj (Bereshit 8:1). Este juicio, aunque devastador, no es el final de la
relacion de Adonai con Su creacion. La Haftarah, por su parte, ofrece un llamado
urgente al arrepentimiento: “Buscad a Adonai mientras puede ser hallado, llamadle
mientras esta cerca” (Yeshayahu 55:6). Este es el tema esencial de la Torah de Néaj:
el juicio exige una respuesta, y la respuesta esperada es Teshuvah
(Arrepentimiento).

La promesa mesidnica se teje en el llamado a la renovacion. El pasaje de Yeshaydhu
profetiza un Pacto Eterno de misericordia para la descendencia de David
(Yeshayahu 55:3), que es la promesa central del Mashiaj. Asi como Adonai prometid
a Noaj que nunca mas habria un diluvio para destruir la tierra, el pacto con el
Mashiaj promete una redencién inmutable y total. Yeshua haMashiaj es el
cumplimiento de este pacto davidico eterno, Aquel a quien las naciones buscaran
(Yeshayahu 55:5). El juicio del diluvio fue fisico, pero la redencién mesianica es

|13



Bfy TORAH VIVIENTE

espiritual, ofreciendo “agua” a los sedientos y “leche y miel” sin costo (Yeshayahu
55:1), un simbolo de la Torah y la vida espiritual que Yeshua ofrece gratuitamente
por medio de Su sacrificio. La renovacion de la tierra después del diluvio apunta a la
futura renovacion del mundo bajo el gobierno de Mashiaj, donde la naturaleza
misma sera transformada para reflejar Su gloria (Yeshayahu 55:13, “en lugar de la
zarza crecera el ciprés”).

Aplicacion Espiritual:

La Haftarah nos recuerda que, a pesar de los juicios pasados y los que estan por
venir, la Misericordia de Adonai es la tltima palabra. Para los creyentes en la
actualidad, la Haftarah es una exhortacion a vivir en la esperanza de la redencion
mesianica. Adonai desea que el perverso (JJJO00 - Ra-sha) deje su camino y
regrese (Teshuvah). La historia de Noaj es una sombra (Tzelalim) de la salvacion
por la fe y la obediencia en medio de la corrupcion; la Haftarah es la promesa de la
restauracion de la Casa de Yisrael y, por ende, del mundo. Nuestra aplicacion es
buscar activamente a Adonai a través de Yeshua haMashiaj, quien es el Pacto
Eterno manifestado. Debemos alejarnos de nuestros pensamientos de iniquidad y
vivir de acuerdo con los caminos de Adonai, sabiendo que Su palabra, como la lluvia
que riega la tierra (Yeshayahu 55:10-11), no regresa vacia, sino que cumple Su
propdsito redentor en nosotros y en el mundo venidero.

Punto 3. Brit Hadashah
Brit Hadashah: Ivrim (Hebreos) 11:7

Texto Interlineal Anotado Arameo-Espanol en Formato

Texto Arameo Traduccion Palabra por

Fonética (Siriaca Oriental)

(Peshitta) Palabra
Ivrim 11:7

Joooooon B’hay-man-u-tha Por (o en) fe
000 Nohh Néaj

00000 Eth-kash-shaph fue advertido
0d ‘Al sobre

000 D’lo lo que no
00000 Meth-hza se veia
00000000 W’veth-hum-theh y por su temor
aod ‘Avad hizo

| 14



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Arameo Traduccion Palabra por

Fonética (Siriaca Oriental)

(Peshitta) Palabra
0d Leh para si
000000 Qey-bu-tha un arca
0000 L’hayyéy para la vida de
doon Bay-theh su casa
0oa W'veh y por ella
oooa M’hayyav condeno
00ooa L’alma al mundo
000000000 W'l'zad-di-qu-tha y la justicia
Uo0000oon D’vhay-man-u-tha que por fe
0oa Hwa lleg6 a ser
ao0o Yar-tha heredero
Comentarios:

Este tnico versiculo en Ivrim 11:7 destila la esencia de la Aliyah de Néaj y la
Parashah completa: la fe (B’haymanutha) como el motor de la obediencia en
respuesta a la advertencia divina sobre un juicio invisible. El texto arameo Peshitta
utiliza la palabra JJ000 (Eth-kash-shaph), que significa fue advertido, fue suplicado
o0 fue rogado, resaltando la intima comunicacién entre Adonai y Noaj. Ndaj fue
movido no por lo que veian sus 0jos, sino por lo que no se veia (J0J00 000 - D’lo
Meth-hza), un principio fundamental de la fe.

La accion de Noaj fue 00000 00 OO0 (Avad Leh Qeybutha), hizo para si un arca. El
arca (Te-vah en hebreo, Qeybutha en arameo) es el simbolo central de la salvacién
provista por Adonai. El acto de obediencia, que durd décadas y lo expuso al escarnio
publico, se convierte en el estandar de la justicia. La culminacién es que Néaj (0000
00000 - M’hayyav L’alma, condeno al mundo) y (0000 000 000000COD 000CCOOO -
W’l’zad-di-qu-tha D’vhaymanutha Hwa Yartha, y la justicia que por fe llego a ser
heredero). El arca sirvio de prueba contra la incredulidad y la iniquidad de su
generacion.

Conexion con la Torah y Haftarah:

e Torah (Bereshit 7:17-8:14): La Torah nos da los detalles del arca flotando, la
destruccién universal, el recuerdo de Elohim a Nodaj (8:1) y el proceso de
secado de la tierra, culminando con la paloma y la hoja de olivo (8:11). El Brit
Hadashah resume toda esta narrativa diciendo que el arca fue el resultado de la
fe de Noaj. La fe no es pasiva, sino que se manifiesta en la obediencia radical de
construir un objeto de salvacion para la vida (JJJ0 0000 - L’hayyéy Baytheh)

| 15



Bfy TORAH VIVIENTE

de su casa. Noaj experimento el recuerdo de Elohim (8:1), el punto de inflexion
donde el juicio cesa y la gracia actua.

« Haftarah (Yeshayahu 55:6-13): La Haftarah llama a buscar a Adonai y al
arrepentimiento (Teshuvah). Ivrim 11:7 muestra que Ndaj, al ser advertido,
actud en Teshuvah y fe, demostrando que volver a Adonai se traduce en
accion. La obediencia de Ndaj es el modelo de la Teshuvdh que resulta en una
promesa de vida, el mismo principio de vida eterna ofrecido en la Haftarah a
través del Pacto Eterno.

Reflexion Mesianica:

El Brit Hadashah establece a Yeshiia haMashiaj como el centro de esta narrativa.
Néaj y su arca son la Tipologia (Tipo) mas clara de la salvaciéon mesidnica. Yeshua
es la verdadera Te-vah (Arca) de la salvacion. Asi como solo habia un camino de
escape del juicio de las aguas (Mei Néaj - Aguas de Ndaj), solo hay un camino para
escapar del juicio venidero: Yeshua haMashiaj.

El concepto de la Deidad de Yeshua se refuerza en el paralelismo: Noaj fue
advertido por Elohim (Bereshit 7:1); el Brit Hadashah afirma que Yeshua es el Hijo
de Elohim a través de quien Adonai nos ha hablado en estos ultimos dias (Ivrim
1:1-3), y que es MarYah (el Senor) en el texto arameo, cumpliendo la profecia del
Pacto Eterno de Yeshayahu 55:3-5. Yeshua es el que trae la verdadera justicia
(0000000 - Zad-di-qa-tha) a través de la fe (0000000 - B’haymanutha),
haciéndonos coherederos de la promesa, al igual que Nodaj se hizo heredero de la
justicia por su fe. La fe de Ndaj fue en la Palabra de Elohim que advirtié; nuestra fe
es en la Palabra Encarnada, Yeshua, quien es Adonai manifestado en carne. Ndaj
trae consigo la Ruaj Hakodesh (el espiritu/viento) para secar las aguas (Bereshit
8:1), lo cual es una alusion profética del Consolador prometido por Yeshua para la
era del Brit Hadashah. Noéaj, al salvar a su casa, condena al mundo; Yeshua, al morir
en el Madero y resucitar, salva a Su Kahal (Comunidad) y ofrece el testimonio final
de condenacion al mundo que lo rechazé.

Punto 4. Contexto Historico y Cultural

La narrativa de Noaj y el Diluvio se encuentra en un contexto historico y cultural que
abarca desde la prehistoria biblica hasta los ecos en el periodo del Segundo Templo
y los escritos mesianicos.

Contexto Cultural, Geografico e Histodrico:

| 16



Bfy TORAH VIVIENTE

« El Periodo del Diluvio: El relato se sitia en un periodo antediluviano,
caracterizado por la “corrupcion” (QUO000 - Sha-jat) de toda carne, que el texto
biblico describe como la prevalencia de la violencia ([ - Jamas) sobre la
tierra. Arqueoldgicamente, si bien no existe un hallazgo que confirme el relato
universal del Diluvio de la Torah, la existencia de narrativas de grandes
inundaciones es un fendmeno global (Mesopotamia, América, etc.), siendo la
mas famosa la Epopeya de Gilgamesh, que narra la historia de Utnapishtim,
quien construye un barco por orden divina para sobrevivir a una inundacion. El
texto de Bereshit, sin embargo, se distingue por su enfoque monoteista y
moral: el Diluvio no es un capricho de los dioses, sino el juicio justo de un solo
Elohim contra la maldad ética y moral del ser humano.

« El Mishkan (Tabernaculo) y el Templo: La Aliydh de Néaj, que culmina con
la salida del arca (un refugio temporario), es un anticipo del concepto del
Mishkan. Asi como el arca fue la morada de la presencia de Elohim en medio
de un mundo destruido, el Mishkan y posteriormente el Templo (Primer y
Segundo) fueron los lugares de la Shejinah (Presencia Divina) en medio de un
pueblo. El principio de Elohim recordando a Néaj (Bereshit 8:1) es la base para
la liturgia del Templo y el concepto de la expiacion, donde Adonai recuerda Su
pacto con Su pueblo.

« Qumran y Escritos Nazarenos: Los manuscritos de Qumran (Rollos del Mar
Muerto) contienen material apdcrifo relacionado con Néaj, como el Libro de
las Luminarias o el Génesis Apdcrifo, que expanden la narrativa de la
Parashah. Estos textos reflejan el interés en la justificacion de Noéaj y el
simbolismo del arca como salvacion para un remanente fiel. En los escritos
mesidnicos y nazarenos de los primeros siglos, el arca de Ndaj fue vista como un
tipo de la Kehilah (Comunidad) o del propio Mashiaj. Por ejemplo, la frase
“ocho almas se salvaron por agua” (1 Kefa 3:20) establece el paralelo explicito
entre el arca y la salvacion provista por Yeshia a través de la Tevilah
(Inmersion) en el Nuevo Pacto.

Textos Fuente y Comentarios Profundos:

« Las 7 Aliyot (Génesis 7:17-8:14):

o Juicio y Aniquilacion (7:17-24): Se subraya la magnitud total del juicio
(00000 0O000 - Me-6d Me-6d, en gran manera, en gran manera - 7:19),
cubriendo las montafnas y aniquilando todo aliento de vida (Q0J00000
0000000 00000 - Nishmat Raaj Ja-yim - 7:22). El Targum de Onkelos
traduce 0000000 (ha-ye-kum) (7:23, la existencia) como los que estaban
de pie, implicando que solo aquellos que se levantaron contra Adonai
fueron destruidos, una interpretacién que busca suavizar la universalidad
para mantener la justicia divina.

o El Recuerdo Divino y el Cese (8:1-5): El verso clave es JJJ00000000

|17



Bfy TORAH VIVIENTE

0000 0000 00000000 (Va-yiz-kér Elohim et Néaj), Y recordé Elohim a
Ndaj. En hebreo, recordar no es solo traer a la mente, sino actuar en
funcion de un pacto. Este acto de “recordar” es la intervencidén activa de la
gracia que detiene el juicio, simbolizado por el viento/espiritu (OJ000 -
Ruaj) que Elohim hace pasar sobre la tierra y el cierre de las fuentes del
abismo.

o La Exploracion y la Senal de Esperanza (8:6-14): El uso del cuervo
(00000 - O-rév) y la paloma (J0J000 - Yo-nah) es altamente simbdlico. El
cuervo, un ave impura que se alimenta de carrona, no regresa. La paloma,
un ave pura y pacifica, que regresa sin reposo, y luego con la hoja de olivo
(00000 00000 - A-1éh Za-yit), es la senal de la nueva creacion, el retorno
de la vida y la disminucién de las aguas. No6aj actuando por etapas y
esperando siete dias (QUO00O0 00000000 - Shiv’at Ya-mim) adicionales
antes de enviar la paloma por tercera vez, enfatiza la paciencia y el patrén
divino de la semana (Shabat).

Punto 5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas
Comentarios Rabinicos:

Los Rabinos se enfocan en la importancia de 8:1) JJJ0 U000 OOO0O00O0 DODO000OCOm).

« Rashi (Rabi Shlomo¢ Yitzjaki), comentando el versiculo 8:1, enfatiza que el
recuerdo de Elohim no fue solo para Ndaj, sino también para los animales
puros que estaban con él, un acto de misericordia que trasciende al hombre. El
ve en la disminucién de las aguas una middh kenégued middh (medida por
medida), donde la detencidén de las lluvias y el cierre de las fuentes fue un
proceso deliberado de sanacidon de la tierra.

« Nejamias en el Talmud (Sanhedrin 108b) debate si Noaj creyé verdaderamente
hasta que las aguas subieron y lo obligaron a entrar, lo que resalta la tension
entre la fe de Ndaj y la magnitud del evento, algo que el Brit Hadashah luego
resuelve a su favor (Ivrim 11:7).

 El Midrash Tanjuma profundiza en la accién de la paloma, indicando que la
hoja de olivo fue un regalo, pero también un mensaje de que la Tierra de
Yisrael, incluso después de ser sumergida, sigue siendo la mas fructifera y la
primera en reverdecer.

Comentario Judio Mesianico:

La narrativa es una rica fuente de cumplimiento profético en Yeshua haMashiaj.

|18



Bfy TORAH VIVIENTE

» La Te-vah (Arca): El arca es el refugio de salvacidn, la inica puerta de entrada
a la vida. Yeshua se presenta a Si Mismo como la puerta tnica (Yojanan/Juan
10:9). Asi como Noaj se salvd por entrar a la arca por mandato divino, la
humanidad se salva por entrar en Yeshua por medio de la fe obediente.

 El Recuerdo (Va-yiz-kor): El recuerdo de Elohim a Noaj (8:1) es la garantia
de que el juicio tiene un limite y que Su pacto prevalece. Este “recuerdo” halla
su maxima expresion en Yeshua, quien en la ultima cena, al establecer el
Nuevo Pacto, ordena “Haced esto en recuerdo mio” (Lucas 22:19), vinculando
Su sacrificio con la activacion de la gracia divina en favor de Su pueblo.

« El Ruaj (Viento/Espiritu): Elohim hace pasar un Ruaj (8:1) para secar la
tierra. Este Ruaj Hakodesh es la fuerza de la nueva creacién y la renovacion.
Proféticamente, el Ruaj Hakodesh es derramado por Yeshua haMashiaj para
inaugurar el Nuevo Pacto y hacer nacer de nuevo a Sus seguidores, secando
las “aguas” del juicio y la muerte en sus vidas.

Notas de los Primeros Siglos:

Los creyentes nazarenos tempranos vieron en Noaj un Tipo de Yeshua. Nodaj es el
“justo” que salva a su casa.

 El texto de Kefa (Pedro) establece el paralelismo directo: “La paciencia de
Elohim esperaba en los dias de Ndaj, mientras se preparaba el arca, en la cual
pocas personas, es decir, ocho, fueron salvadas por agua. La Tevilah
(Inmersion) que corresponde a esto ahora nos salva a nosotros (no quitando la
suciedad de la carne, sino como el compromiso de una buena conciencia hacia
Elohim), por la resurreccion de Yeshua haMashiaj” (1 Kefa 3:20-21). Esta
conexion resalta el significado redentor del agua: el agua que trajo juicio para el
mundo, trajo salvacidn para Ndaj, y el agua de la Tevilah es un acto de muerte
al viejo mundo de pecado y resurreccién a la nueva vida en Yeshua.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematria:

 Léxico: La palabra [JJ0J00 (Te-vah - Arca) solo se usa para el arca de Noaj y
la canasta de Moshéh (Moisés). Ambas estructuras son de salvacion y
contencion, y ambas flotan en el agua del juicio, siendo un patrén redentor.

« Gramatica: El verbo 00000000000 (Va-yiz-kér - Y recordd) es un Vav
consecutivo en Qal imperfecto, lo que subraya que la accion de Elohim es la
continuacion ldgica de un pacto anterior. No es que Elohim se olvidé y luego se
acordo, sino que Su tiempo de juicio habia terminado, y Su tiempo de gracia,
prometido, llegé.

e Guematria: El Diluvio dur6 150 dias de la prevalencia de las aguas (7:24), y
150 dias después de que las aguas cesaron, el arca reposo (8:3-4). Noaj tenia

| 19



Bfy TORAH VIVIENTE

600 afos (600: [J) y 1 afio y 11 dias (1: JJ :11 ;) al salir del arca (8:13-14). El
numero 7 (siete dias de espera) es omnipresente, asociado a la perfeccion y la
plenitud de Elohim. La palabra (000 (Yo-nah - Paloma) tiene una
Guematria de 71 (5=[],50=[],6=[],10=[]).

Punto 6. Analisis Profundo de la Aliyah

La Aliydh 3 es el climax y el punto de inflexion de la narrativa del Diluvio. Comienza
con la descripcién gréfica y expansiva de la aniquilacion total de la vida fuera del
arca (7:17-23) y culmina con la primera senal de vida de la tierra (la hoja de olivo,
8:11).

Analisis y Comentario Judio y Mesianico:

« El Juicio Completo (7:17-23): La repeticion de frases como 000 00000 (Me-
od Me-0d) y la lista de todos los seres vivientes (ave, ganado, reptil, hombre)
enfatizan la perfeccion y finalidad del juicio de Elohim. Esto refuta cualquier
nocion de un diluvio meramente local. El juicio fue global para la generacion de
Néaj. El comentario mesidnico subraya que esta destruccién es el presagio del
juicio final del mundo, del cual Yeshua nos advirtié (Matityahu 24:37-39).

» La Soberania de Elohim (8:1): El versiculo “Y recordé Elohim a Nodaj” es la
afirmacién de la soberania de Adonai sobre la naturaleza y el destino humano.
El diluvio no fue un evento sin control; fue una accion iniciada y terminada por
Elohim. La agencia del viento (JJJ00) para apaciguar las aguas es
fundamental. Judio mesianicamente, esto apunta a Yeshua como la encarnacion
de la sabiduria y el poder de Adonai, quien tiene autoridad sobre el viento y el
mar, y cuyo Ruaj Hakodesh es el agente de la nueva creacion y paz.

« Patron de Redencion: Cuervo y Paloma: El cuervo, que no regresa,
representa la incapacidad de la Torah (que trae conocimiento del pecado, Ro
3:20) de llevar a la tierra de la redencion. La paloma, en contraste, es la
portadora de la sefial de la gracia y la paz. En el Brit Hadashdah, el Ruaj
Hakodesh desciende sobre Yeshua en forma de paloma (Matityahu 3:16),
simbolizando la Nueva Alianza de paz que Yeshua inaugura, marcando el fin
de la ira y el comienzo de la restauracién. La hoja de olivo (J0J00 - Za-yit) es el
simbolo de la uncion y la plenitud.

| 20



Bfy TORAH VIVIENTE

Punto 7. Tema Mas Relevante de la Aliyah

El tema central de la Aliyah 3 es: La Misericordia del Juicio y el Comienzo de la
Nueva Creacion por la Gracia Soberana de Elohim.

Este tema es vital en el contexto de la Torah porque:

1.

2.

Establece el precedente de que el juicio de Adonai es perfecto y justo, pero
nunca es el final.

Introduce el concepto crucial de Va-yiz-kér Elohim (Y recordo Elohim) (8:1),
el mecanismo por el cual Adonai interrumpe el juicio en base a Su pacto.

. Establece el patrén de la Teshuvah (Retorno) y la esperanza, a través de la

secuencia de la paloma y la hoja de olivo, confirmando que la vida prevalece
sobre la muerte.

Relacion con las Ensenanzas de Yeshua:

» Continuidad de la Torah y el Brit Hadashah: Yeshua afirm¢ que los dias de

Néaj son un espejo de Su segunda venida (Matityahu 24:37-39). Asi como el
juicio vino inesperadamente a aquellos que vivian en la complacencia, el retorno
de Yeshua sera un evento que sorprendera al mundo. La fe de Noaj,
manifestada en su obediencia a construir el arca, es el mismo tipo de fe y
obediencia que Yeshua pide a Su Kahal para estar preparados para Su
regreso.

Conexion Tematica con los Moedim de Elohim (Fiestas de Adonai):

Esta Aliyah se conecta profundamente con Shavu’ét y Sucot.

« Shavu’ot (Semanas): Noaj espera dos periodos de siete dias (8:10, 8:12)

después de enviar la paloma. El nimero siete y la espera de las semanas es la
base de Shavu’ot, que marca la culminacion de la espera (la cuenta del Omer) y
el descenso del Ruaj Hakodesh. El Ruaj que seca la tierra (8:1) es un tipo del
Ruaj Hakodesh que fue dado en Shavu’ét (Hechos 2), iniciando la nueva
creacién en los corazones de los creyentes.

Sucoét (Cabanas): Noaj y su familia vivieron en el arca, una morada
temporaria, durante un afo y diez dias. El arca es una Sucah (Cabana) a gran
escala, un refugio en el juicio. Sucét es la fiesta del regocijo por la cosecha y la
morada de Elohim con Su pueblo. Yeshiia mismo es el Sucah de Adonai, la
morada segura y el refugio del juicio (Yojanan 1:14),

| 21



Punto 8. Descubriendo a Mashiaj en cada Aliyah

Profecias Mesianicas y Reflexion:

La Aliyah 3 es esencialmente una Tipologia Mesianica del juicio y la redencion. El
pasaje apunta al Mashiaj como la fuente de la nica salvacidn.

Métodos para Descubrir al Mashiaj:

« Tipos (Tipologias):

> El Arca (Te-vah): Es el Tipo mas obvio. Como el unico lugar de salvacion,
tipifica a Yeshua haMashiaj, el inico nombre por el cual la humanidad
puede ser salva.

> Néaj: Un “justo” (Tzaddiq) que intercede y trae salvacién a su casa. El es
un Tipo de Yeshua, el Tzaddiq perfecto que trae salvacion a toda la
Kehilah por Su justicia.

» Sombras (Tzelalim):

> El Recuerdo de Elohim (Va-yiz-kor): La intervencién divina en el juicio
es la sombra de la gracia que se manifestaria plenamente en Yeshua.
Adonai interrumpe la destruccién debido a un “justo”; en el Brit
Hadashah, Adonai perdona completamente al pecador a causa del “Justo”
perfecto, Yeshua.

» Figuras/Patrones Redentores (Tavnitot):

o El Viento (Ruaj) y el Descenso a la Tierra Seca: El Ruaj (8:1) que seca
las aguas es un patron redentor de la obra del Ruaj Hakodesh. En la
Tevilah de Yeshua, el Ruaj Hakodesh desciende como una paloma,
simbolizando el inicio de la nueva era de paz y la nueva creacion, haciendo
referencia directa a la paloma de Néaj.

« Eventos Simbolicos:

> La Hoja de Olivo: Simbolo de paz y retorno a la vida en la tierra. En la
tradicion mesidnica, es el simbolo de la reconciliacion entre Elohim y la
humanidad, completada en Yeshua, el Principe de Paz.

Cumplimiento en el Brit Hadashah:

« El Brit Hadashah (1 Kefa 3:20-21) conecta el cruce de Ndaj a través del agua a
la Tevilah del creyente. Esta Tevilah no es solo un rito de purificacién, sino la
identificaciéon con la muerte y resurrecciéon de Yeshua. Al igual que Néaj muri
al viejo mundo de maldad y fue resucitado a la nueva creacién sobre tierra
firme, el creyente muere al pecado e iniquidad y es resucitado a una vida nueva
con Yeshua haMashiaj. Yeshua es el Ejad (Uno) de Elohim, a través del cual
la nueva creacion es posible.

| 22



Bfy TORAH VIVIENTE

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apdcrifos
Midrashim Relevantes (Bereshit Rabba):

« El Midrash Bereshit Rabba 33:7 (sobre 8:1) ensefa que Ndaj temia que
Elohim no lo sacara del arca, por lo que Adonai “record6” a Ndaj. Esto resalta
que incluso el justo necesita la intervencion de la gracia de Elohim.

« Sobre la paloma y la hoja de olivo (8:11), el Midrash (Bereshit Rabba 33:10)
tiene un dialogo fascinante: la paloma dice: “Prefiero la comida amarga provista
por Adonai (la hoja de olivo) a los manjares y lujos proporcionados por la
humanidad (el arca)”. Esto eleva el simbolismo de la hoja de olivo como la
eleccion de la fidelidad y la subsistencia provista por Elohim sobre la
comodidad mundana.

Targumim (Traducciones y Parafrasis Arameas):

e Targum Onkelos (Bereshit 8:1): “Y hubo un recuerdo favorable (0000000
0000000 - Va-havah Dejir) de Elohim de Ndaj...” El Targum utiliza una
parafrasis que enfatiza la naturaleza favorable de la memoria de Elohim, y que
esta memoria es en el contexto de Su pacto, no un mero recuerdo.

e Targum Yerushalmi (Bereshit 7:23): Este Targum enfatiza que el exterminio
fue total, “borro a todos los que estaban en pie” (JJ0J00J00), una vez mas
enfocandose en que la destruccion fue por causa del acto de rebelion y
corrupcion.

Textos Apocrifos (No Cabala):

« Libro de Enoc (1 Enoc 65-67): Se presenta una version mas mistica del
diluvio. Néaj recibe una vision profética de la destruccién. La narrativa enfatiza
la maldad de los Nephilim y los dngeles caidos como la causa principal, lo que
subraya la justificacién de la accion de Elohim.

« Libro de los Jubileos (Jubileos 5:21-32): Este texto apocrifo da fechas mas
precisas y detalla el proceso del diluvio, sincronizando el evento con el
calendario celestial y destacando la importancia del calendario en el plan de
Elohim. También aclara que los animales salvajes fueron incluidos en el arca
para preservar a la creacion, no solo al hombre.

|23



Punto 10. Mandamientos Encontrados o Principios y Valores

La Aliydh 3 no contiene Mitzvot (Mandamientos) formales, pero esta saturada de
Principios y Valores fundamentales que se entienden y aplican en el contexto del
Brit Hadashah.

1. Principio de la Obediencia a la Advertencia Divina (Bereshit 7:17-24,
implicito): Noaj actud en obediencia a una advertencia sobre algo invisible.

o Aplicacion Mesianica: La fe (B’haymanutha) se manifiesta en la
obediencia radical. Yeshiia haMashiaj es la Torah Viviente (Yojanan 1:1,
14). Obedecer a Yeshua es el inico camino para la salvacion. En el Brit
Hadashah, la advertencia es el llamado de Yeshua a la Teshuvah para
escapar del juicio venidero (Matitydhu 3:7).

2. Valor del Recuerdo y el Pacto Divino (Bereshit 8:1): El Va-yiz-kér Elohim
establece que Adonai honra Sus compromisos incluso en medio del juicio.

> Aplicacion Mesianica: Este valor es la base de la esperanza en el Nuevo
Pacto. La sangre de Yeshua es el sello del pacto que garantiza que
Adonai recordard nuestras iniquidades (Ivrim 8:12) y nos salvara. El
recuerdo de Adonai es ahora por medio del sacrificio de Yeshua.

3. Valor de la Paciencia y la Confianza (Bereshit 8:6-12): Ndaj espera dos
periodos de siete dias después del primer envio de la paloma. Su paciencia es
un acto de fe activa.

o Aplicacion Mesianica: La vida en Mashiaj es una vida de espera
paciente por el cumplimiento de las promesas de Adonai. Yeshua anima a
Su Kahal a perseverar en la fe, al igual que Ndaj espero la senal de la
tierra seca.

Punto 11. Preguntas de Reflexion

1. ¢De qué manera el “recuerdo” de Elohim a Noéaj (8:1) cambia nuestra
percepciéon de un Adonai de solo juicio, y como este acto tipifica la intervencion
de Yeshua haMashiaj para detener el juicio divino sobre nosotros?

2. El arca es un simbolo de la salvacion por obediencia a una advertencia
“invisible”. ¢Qué advertencias de juicio, a través de la boca de Yeshua y Sus
emisarios, estamos llamados a obedecer y a actuar hoy para “hacer un arca”
para nuestra casa o Kehilah?

3. Reflexione sobre el simbolismo del cuervo (ave impura que no regresa) versus la
paloma (ave pura que trae la hoja de olivo). ¢Cémo representa este patron el
contraste entre la Torah que revela el pecado y el Ruaj Hakodesh que nos da
la sefal de la gracia y la paz en Yeshua?

| 24



Bfy TORAH VIVIENTE

4. Si Néaj condend a su mundo por su fe y obediencia (Ivrim 11:7), équé significa
para el creyente mesidnico moderno que su vida de fe y obediencia debe servir
como testimonio y, por lo tanto, un “juicio” para el mundo que no cree?

5. El Diluvio fue el fin de una era y el comienzo de la nueva creacion. {Como la
Tevilah en Yeshua funciona como nuestro “diluvio personal”, simbolizando
nuestra muerte al “viejo mundo” de pecado y nuestra resurreccién a la nueva
vida en Mashiaj?

Punto 12. Resumen de la Aliyah

La Aliyah 3 (Bereshit 7:17-8:14) relata el cénit del juicio del Diluvio y la subsiguiente
transicion a la nueva creacion. El juicio es universal y total, exterminando a toda vida
fuera del arca. El punto de inflexion ocurre en 8:1: 000 U000 OOOOOOUO OOOOCOOOOOO
(Va-yiz-kor Elohim et Noaj), donde la misericordia soberana de Adonai interviene
activamente enviando un Ruaj (viento/espiritu) para apaciguar las aguas y detener la
lluvia. Néaj, por fe, emplea al cuervo y a la paloma, siendo esta ultima la que regresa
con la hoja de olivo, la sefal de la paz y la vida renovada. El proceso termina después
de un ano y diez dias, con la tierra completamente seca. Este pasaje es la sombra de
Yeshiia haMashiaj: Fl es la Te-vah de salvacion, el Ruaj Hakodesh que trae la
nueva vida, y el Cordero de Pésaj cuyo sacrificio es el acto de “recuerdo” por parte
de Adonai que pone fin al juicio sobre el creyente y lo introduce en la era de la paz y
la nueva creacidn.

Punto 13. Tefilah de la Aliyah
Tefilah (Oracion) de la Aliyah 3:

Adonai [JJJ Elohim Alef Tav, fuente de toda misericordia y justicia, Te damos
gracias porque aun en el tiempo de Tu mas perfecto juicio, Tu eres Ejad, fiel a Tu
pacto. Tu recordaste (Va-yiz-kor) a Noaj en el arca; hoy, en el mérito de Yeshua
haMashiaj, nuestra Te-vah y unico refugio, te pedimos que nos recuerdes en Tu
gracia. Envia Tu Ruaj Hakodesh, como el viento que apacigud las aguas, para
calmar las tormentas de juicio y pecado en nuestras vidas. Que nuestra fe se
manifieste en obediencia, al igual que la fe de Ndaj, para que seamos hallados justos
en Tus ojos. Que la hoja de olivo, simbolo de paz y nueva vida, sea la certeza de Tu
promesa en nuestros corazones. Llévanos con paciencia a tierra firme en Ti, para que
nuestra vida sea un testimonio de Tu poder para salvar y de Tu promesa de la nueva
creacion que viene con Mashiaj. Amén.

| 25



Bfy TORAH VIVIENTE

Mas Recursos del Reino de Yeshua HaMashiaj

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshiia HaMashiaj.

+Recursos del Ministerio Judio Mesianico de Biblia Torah Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

| 26


https://torahviviente.com

