
| 1

 Listen to this article

Toráh: Génesis 7:17-8:14
Haftaráh: Isaías 55:6-13, Enfocándose en buscar a Adonái y la renovación de la
tierra tras el juicio.
Brit Hadasháh: Hebreos 11:7, Resaltando la fe de Noaj (Noé) en obedecer la
instrucción divina para salvar a su familia.

¡Baruj HaShem! Con alegría y reverencia, presento este estudio
profundo de la Aliyá 3 de Parashá Noaj, desde la perspectiva del
Reino de Yeshúa HaMashíaj, para la edificación de los talmidím
(discípulos) y la gloria de Elohím. Que la Ruaj HaKodesh ilumine
nuestro entendimiento.

Punto 1. Génesis 7:17-8:14
Texto Interlineal Anotado Hebreo-Español

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

Bereshit 7:17
וַיְהִי Va-ye-hí Y fue
הַמַּבּוּל ha-ma-búl el diluvio
אַרְבָּעִים Ar-ba’ím cuarenta
יוֹם Yóm día(s)
עַל Al sobre
הָאָרֶץ ha-Á-rets la tierra
וַיִּרְבּוּ Va-yír-bu y se multiplicaron
הַמַּיִם ha-máy-im las aguas
וַיִּשְׂאוּ Va-yis-ú y levantaron
אֶת־ Et- (marca objeto directo)



| 2

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

הַתֵּבָה ha-te-váh el arca
וַתָּרָם Va-ta-róm y se elevó
מֵעַל me-ál de sobre
הָאָרֶץ ha-Á-rets la tierra
Bereshit 7:18
וַיִּגְבְּרוּ Va-yig-be-rú Y prevalecieron
הַמַּיִם ha-máy-im las aguas
וַיִּרְבּוּ Va-yír-bu y se multiplicaron
מְאֹד Me-ód en gran manera
עַל־ Al- sobre
הָאָרֶץ ha-Á-rets la tierra
וַתֵּלֶךְ Va-té-lej y anduvo (flotó)
הַתֵּבָה ha-te-váh el arca
עַל־ Al- sobre
פְּנֵי pe-néi la faz de
הַמָּיִם ha-máy-im las aguas
Bereshit 7:19
וְהַמַּיִם Ve-ha-máy-im Y las aguas
גָּבְרוּ Gá-ve-ru prevalecieron
מְאֹד Me-ód en gran manera
מְאֹד Me-ód en gran manera
עַל־ Al- sobre
הָאָרֶץ ha-Á-rets la tierra
וַיְכֻסּוּ Va-ye-ju-sú y fueron cubiertas
כָּל־ Kol- todas
הֶהָרִים he-ha-rím las montañas
הַגְּבֹהִים ha-gue-vohím las altas
אֲשֶׁר a-shér que
תַּחַת Tá-jat bajo
כָּל־ Kol- todo
הַשָּׁמָיִם ha-sha-máy-im el cielo
Bereshit 7:20
חֲמֵשׁ Ja-mésh Quince
עֶשְׂרֵה Es-réh (y) diez



| 3

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

אַמָּה Am-máh codo(s)
מִלְמַעְלָה Mil-ma-láh desde arriba
גָּבְרוּ Gá-ve-ru prevalecieron
הַמָּיִם ha-máy-im las aguas
וַיְכַסּוּ Va-ye-ja-sú y cubrieron
הֶהָרִים he-ha-rím las montañas
Bereshit 7:21
וַיִּגְוַע Va-yíg-va Y expiró (murió)
כָּל־ Kol- toda
בָּשָׂר Ba-sár carne
הָרֹמֵשׂ ha-ro-mésh la que se arrastra
עַל־ Al- sobre
הָאָרֶץ ha-Á-rets la tierra
בָּעוֹף Ba-óf en las aves
וּבַבְּהֵמָה U-va-be-he-máh y en el ganado
וּבַחַיָּה U-va-ja-yáh y en el animal salvaje
וּבְכָל־ U-ve-jol- y en todo
הַשֶּׁרֶץ ha-shé-rets el reptil
הַשֹּׁרֵץ ha-sho-réts que repta
עַל־ Al- sobre
הָאָרֶץ ha-Á-rets la tierra
וְכֹל Ve-jol y todo
הָאָדָם ha-a-dám el hombre (humanidad)
Bereshit 7:22
כֹּל Kol Todo
אֲשֶׁר a-shér aquello que
נִשְׁמַת־ Nish-mát- aliento de
רוּחַ Rú-aj espíritu (vida)
חַיִּים Ja-yím de vida
בְּאַפָּיו Be-a-páv en sus narices
מִכֹּל Mi-kol de todo
אֲשֶׁר a-shér aquello que
בֶּחָרָבָה be-ja-ra-váh en la tierra seca
מֵתוּ Mé-tu murieron



| 4

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

Bereshit 7:23
וַיְמַח Va-ye-máj Y borró (exterminó)
אֶת־ Et- (marca objeto directo)
כָּל־ Kol- toda
הַיְקוּם ha-ye-kúm la existencia (criatura viviente)
אֲשֶׁׁר a-shér que
עַל־ Al- sobre
פְּנֵי pe-néi la faz de
הָאֲדָמָה ha-a-da-máh la tierra cultivable
מֵאָדָם Me-a-dám de hombre
עַד־ Ad- hasta
בְּהֵמָה Be-he-máh ganado
עַד־ Ad- hasta
רֶמֶשׂ Ré-mes reptil
וְעַד־ Ve-ad- y hasta
עוֹף Óf ave
הַשָּׁמַיִם ha-sha-máy-im del cielo
וַיִּמָּחוּ Va-yi-ma-jú y fueron borrados (exterminados)
מִן־ Min- de
הָאָרֶץ ha-Á-rets la tierra
וַיִּשָּׁאֵר Va-yi-sha-ér y quedó
אַךְ־ Aj- solamente
נֹחַ Nó-aj Nóaj (Noé)
וַאֲשֶׁר Va-a-shér y aquel que
אִתּוֹ It-tó con él
בַּתֵּבָה Ba-te-váh en el arca
Bereshit 7:24
וַיִּגְבְּרוּ Va-yig-be-rú Y prevalecieron
הַמַּיִם ha-máy-im las aguas
עַל־ Al- sobre
הָאָרֶץ ha-Á-rets la tierra
חֲמִשִּׁים Ja-mi-shím cincuenta
וּמְאַת U-mé-at y ciento
יוֹם Yóm día(s)



| 5

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

Bereshit 8:1
וַיִּזְכֹּר Va-yiz-kór Y recordó
אֱלֹהִים Elohím Elohím
אֶת־ Et- (marca objeto directo)
נֹחַ Nó-aj Nóaj
וְאֵת Ve-et y a
כָּל־ Kol- todo
הַחַיָּה ha-ja-yáh el animal salvaje
וְאֶת־ Ve-et- y a
כָּל־ Kol- todo
הַבְּהֵמָה ha-be-he-máh el ganado
אֲשֶׁר a-shér que
אִתּוֹ It-tó con él
בַּתֵּבָה Ba-te-váh en el arca
וַיַּעֲבֵר Va-ya-a-vér e hizo pasar
אֱלֹהִים Elohím Elohím
רוּחַ Rú-aj un viento/espíritu
עַל־ Al- sobre
הָאָרֶץ ha-Á-rets la tierra
וַיָּשֹׁכּוּ Va-ya-shó-ku y se apaciguaron
הַמָּיִם ha-máy-im las aguas
Bereshit 8:2
וַיִּסָּכְרוּ Va-yi-sa-je-rú Y fueron cerradas
מַעְיְנֹת Ma-ye-nót fuentes de
תְּהוֹם Te-hóm abismo
וַאֲרֻבֹּת Va-a-ru-bót y compuertas de
הַשָּׁמָיִם ha-sha-máy-im los cielos
וַיִּכָּלֵא Va-yi-ka-lé y fue detenido
הַגֶּשֶׁם ha-gué-shem la lluvia
מִן־ Min- de
הַשָּׁמָיִם ha-sha-máy-im los cielos
Bereshit 8:3
וַיָּשֻׁבוּ Va-ya-shú-vu Y regresaron
הַמַּיִם ha-máy-im las aguas



| 6

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

מֵעַל me-ál de sobre
הָאָרֶץ ha-Á-rets la tierra
הָלוֹךְ Ha-ló-j yendo
וָשׁוֹב Va-shóv y volviendo
וַיַּחְסְרוּ Va-yaj-se-rú y disminuyeron
הַמַּיִם ha-máy-im las aguas
מִקְצֵה Mik-tséh al cabo de
חֲמִשִּׁים Ja-mi-shím cincuenta
וּמְאַת U-mé-at y ciento
יוֹם Yóm día(s)
Bereshit 8:4
וַתָּנַח Va-tá-naj Y reposó
הַתֵּבָה ha-te-váh el arca
בַּחֹדֶשׁ Ba-jó-desh en el mes
הַשְּׁבִיעִי ha-she-vi-í el séptimo
בְּשִׁבְעָה Be-shiv-‘áh en el diecisiete
עָשָׂר A-sár (y) diez
יוֹם Yóm día
לַחֹדֶשׁ la-jó-desh del mes
עַל Al sobre
הָרֵי ha-réi los montes de
אֲרָרָט A-ra-rát Ararát
Bereshit 8:5
וְהַמַּיִם Ve-ha-máy-im Y las aguas
הָיוּ Ha-yú estuvieron
הָלוֹךְ Ha-ló-j yendo
וְחָסוֹר Ve-ja-sór y disminuyendo
עַד Ad hasta
הַחֹדֶשׁ ha-jó-desh el mes
הָעֲשִׂירִי ha-a-si-rí el décimo
בָּעֲשִׂירִי Ba-a-si-rí en el décimo
בְּאֶחָד Be-e-jád en el uno
לַחֹדֶשׁ la-jó-desh del mes
נִרְאוּ Nir-ú fueron vistas



| 7

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

רָאשֵׁי Ra-shéi las cabezas de
הֶהָרִים he-ha-rím las montañas
Bereshit 8:6
וַיְהִי Va-ye-hí Y fue
מִקֵּץ Mi-kéts al cabo de
אַרְבָּעִים Ar-ba’ím cuarenta
יוֹם Yóm día(s)
וַיִּפְתַּח Va-yif-táj y abrió
נֹחַ Nó-aj Nóaj
אֶת־ Et- (marca objeto directo)
חַלּוֹן Jal-lón la ventana
הַתֵּבָה ha-te-váh del arca
אֲשֶׁר a-shér que
עָשָׂה a-sáh él hizo
Bereshit 8:7
וַיְשַׁלַּח Va-ye-sha-laj Y envió
אֶת־ Et- (marca objeto directo)
הָעֹרֵב ha-o-rév el cuervo
וַיֵּצֵא Va-ye-tsé y salió
יָצוֹא Ya-tsó saliendo
וָשׁוֹב Va-shóv y volviendo
עַד־ Ad- hasta
יְבֹשֶׁת Ye-vó-shet secarse
הַמַּיִם ha-máy-im las aguas
מֵעַל me-ál de sobre
הָאָרֶץ ha-Á-rets la tierra
Bereshit 8:8
וַיְשַׁלַּח Va-ye-sha-laj Y envió
אֶת־ Et- (marca objeto directo)
הַיּוֹנָה ha-yo-náh la paloma
מֵאִתּוֹ Me-it-tó de junto a él
לִרְאוֹת Lir-ót para ver
הֲקַלּוּ Ha-kal-lú si habían disminuido
הַמַּיִם ha-máy-im las aguas



| 8

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

מֵעַל me-ál de sobre
פְּנֵי pe-néi la faz de
הָאֲדָמָה ha-a-da-máh la tierra cultivable
Bereshit 8:9
וְלֹא־ Ve-ló- Y no
מָצְאָה Ma-tsá encontró
הַיּוֹנָה ha-yo-náh la paloma
מָנוֹחַ Má-no-aj lugar de reposo
לְכַף Le-jáf para la planta de
רַגְלָהּ Rag-láh su pie
וַתָּשָׁב Va-tá-shav y regresó
אֵלָיו E-láv hacia él
אֶל־ El- a
הַתֵּבָה ha-te-váh el arca
כִּי־ Ki- porque
מַיִם Máy-im aguas
עַל־ Al- sobre
פְּנֵי pe-néi la faz de
כָל־ Kol- toda
הָאָרֶץ ha-Á-rets la tierra
וַיִּשְׁלַח Va-yish-laj y extendió
יָדוֹ Ya-dó su mano
וַיִּקָּחֶהָ Va-yik-ka-jë-há y la tomó
וַיָּבֵא Va-ya-vé y la hizo entrar
אֹתָהּ O-táh a ella
אֵלָיו E-láv hacia él
אֶל־ El- a
הַתֵּבָה ha-te-váh el arca
Bereshit 8:10
וַיְיַחֵל Va-ya-jél Y esperó
עוֹד Od aún
שִׁבְעַת Shiv-át siete
יָמִים Ya-mím día(s)
אֲחֵרִים a-je-rím otros



| 9

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

וַיֹּסֶף Va-yó-sef y continuó
שַׁלַּח Sha-laj enviando
אֶת־ Et- (marca objeto directo)
הַיּוֹנָה ha-yo-náh la paloma
מִן־ Min- de
הַתֵּבָה ha-te-váh el arca
Bereshit 8:11
וַתָּבֹא Va-tá-vo Y vino
אֵלָיו E-láv hacia él
הַיּוֹנָה ha-yo-náh la paloma
לְעֵת Le-ét al tiempo de
עֶרֶב É-rev la tarde
וְהִנֵּה Ve-hin-néh y he aquí
עֲלֵה־ A-léh- hoja de
זַיִת Zá-yit olivo
טָרָף Tá-raf fresca
בְּפִיהָ Be-fí-ha en su boca
וַיֵּדַע Va-yé-da y supo
נֹחַ Nó-aj Nóaj
כִּי־ Ki- que
קַלּוּ Kal-lú habían disminuido
הַמַּיִם ha-máy-im las aguas
מֵעַל me-ál de sobre
הָאָרֶץ ha-Á-rets la tierra
Bereshit 8:12
וַיִּיָּחֶל Va-yi-yá-jel Y esperó
עוֹד Od aún
שִׁבְעַת Shiv-át siete
יָמִים Ya-mím día(s)
אֲחֵרִים a-je-rím otros
וַיְשַׁלַּח Va-ye-sha-laj y envió
אֶת־ Et- (marca objeto directo)
הַיּוֹנָה ha-yo-náh la paloma
וְלֹא־ Ve-ló- y no



| 10

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

יָסְפָה Ya-se-fáh continuó
שׁוּב Shúv volviendo
אֵלָיו E-láv hacia él
עוֹד Od nunca más
Bereshit 8:13
וַיְהִי Va-ye-hí Y fue
בְּאַחַת Be-a-ját en el uno
וְשֵׁשׁ־ Ve-shésh- y seiscientos
מֵאוֹת me-ót de años
שָׁנָה Sha-náh de año
בָּרִאשׁוֹן Ba-rish-ón en el primero
בְּאֶחָד Be-e-jád en el uno
לַחֹדֶשׁ la-jó-desh del mes
חָרְבוּ Jar-vú se secaron
הַמַּיִם ha-máy-im las aguas
מֵעַל me-ál de sobre
הָאָרֶץ ha-Á-rets la tierra
וַיָּסַר Va-yá-sar y quitó
נֹחַ Nó-aj Nóaj
אֶת־ Et- (marca objeto directo)
מִכְסֵה Mij-séh la cubierta de
הַתֵּבָה ha-te-váh el arca
וַיַּרְא Va-yár y vio
וְהִנֵּה Ve-hin-néh y he aquí
חָרְבָה Jar-váh seca
פְּנֵי pe-néi la faz de
הָאֲדָמָה ha-a-da-máh la tierra cultivable
Bereshit 8:14
וּבַחֹדֶשׁ U-va-jó-desh Y en el mes
הַשֵּׁנִי ha-she-ní el segundo
בְּשִׁבְעָה Be-shiv-‘áh en el veintisiete
וְעֶשְׂרִים Ve-es-rím y veinte
יוֹם Yóm día
לַחֹדֶשׁ la-jó-desh del mes



| 11

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

יָבְשָׁה Ya-ve-sháh se secó
הָאָרֶץ ha-Á-rets la tierra

Traducción Literal al Español:

Bereshit 7:17 Y fue el diluvio cuarenta día(s) sobre la tierra, y se multiplicaron las
aguas, y levantaron el arca, y se elevó de sobre la tierra.

Bereshit 7:18 Y prevalecieron las aguas, y se multiplicaron en gran manera sobre la
tierra, y flotó el arca sobre la faz de las aguas.

Bereshit 7:19 Y las aguas prevalecieron en gran manera, en gran manera sobre la
tierra, y fueron cubiertas todas las montañas las altas que bajo todo el cielo.

Bereshit 7:20 Quince codo(s) desde arriba prevalecieron las aguas, y cubrieron las
montañas.

Bereshit 7:21 Y expiró toda carne, la que se arrastra sobre la tierra, en las aves y en
el ganado y en el animal salvaje y en todo el reptil que repta sobre la tierra, y toda la
humanidad.

Bereshit 7:22 Todo aquello que aliento de espíritu de vida en sus narices, de todo
aquello que en la tierra seca, murieron.

Bereshit 7:23 Y borró toda la existencia que sobre la faz de la tierra cultivable; de
hombre hasta ganado, hasta reptil, y hasta ave del cielo, y fueron borrados de la
tierra, y quedó solamente Nóaj y aquel que con él en el arca.

Bereshit 7:24 Y prevalecieron las aguas sobre la tierra cincuenta y ciento día(s).

Bereshit 8:1 Y recordó Elohím a Nóaj, y a todo el animal salvaje, y a todo el ganado
que con él en el arca; e hizo pasar Elohím un viento/espíritu sobre la tierra, y se
apaciguaron las aguas.

Bereshit 8:2 Y fueron cerradas fuentes de abismo, y compuertas de los cielos, y fue
detenido la lluvia de los cielos.

Bereshit 8:3 Y regresaron las aguas de sobre la tierra, yendo y volviendo, y
disminuyeron las aguas al cabo de cincuenta y ciento día(s).



| 12

Bereshit 8:4 Y reposó el arca en el mes el séptimo, en el diecisiete día del mes, sobre
los montes de Ararát.

Bereshit 8:5 Y las aguas estuvieron yendo y disminuyendo hasta el mes el décimo; en
el décimo, en el uno del mes, fueron vistas las cabezas de las montañas.

Bereshit 8:6 Y fue al cabo de cuarenta día(s), y abrió Nóaj la ventana del arca que él
hizo.

Bereshit 8:7 Y envió el cuervo, y salió saliendo y volviendo hasta secarse las aguas de
sobre la tierra.

Bereshit 8:8 Y envió la paloma de junto a él para ver si habían disminuido las aguas
de sobre la faz de la tierra cultivable.

Bereshit 8:9 Y no encontró la paloma lugar de reposo para la planta de su pie, y
regresó hacia él al arca, porque aguas sobre la faz de toda la tierra; y extendió su
mano, y la tomó, y la hizo entrar a ella hacia él al arca.

Bereshit 8:10 Y esperó aún siete día(s) otros, y continuó enviando la paloma de el
arca.

Bereshit 8:11 Y vino hacia él la paloma al tiempo de la tarde, y he aquí hoja de olivo
fresca en su boca; y supo Nóaj que habían disminuido las aguas de sobre la tierra.

Bereshit 8:12 Y esperó aún siete día(s) otros, y envió la paloma, y no continuó
volviendo hacia él nunca más.

Bereshit 8:13 Y fue en el uno y seiscientos de años de año, en el primero, en el uno
del mes, se secaron las aguas de sobre la tierra; y quitó Nóaj la cubierta del arca, y
vio y he aquí seca la faz de la tierra cultivable.

Bereshit 8:14 Y en el mes el segundo, en el veintisiete día del mes, se secó la tierra.

Punto 2. Haftaráh

Haftaráh: Yeshayáhu (Isaías) 55:6-13, Enfocándose en buscar a Adonái y la
renovación de la tierra tras el juicio.

Texto Interlineal Anotado Hebreo-Español



| 13

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

Yeshayáhu 55:6
דִּרְשׁוּ Dir-shú Buscad
יְהוָה Adonái Adonái
בְּהִמָּצְאוֹ Be-hi-ma-tsó al ser hallado Él
קְרָאֻהוּ Ke-ra-ú-hu llamadle
בִּהְיוֹתוֹ Bi-hey-o-tó mientras está
קָרוֹב Ka-róv cerca
Yeshayáhu 55:7
יַעֲזֹב Ya-a-zóv Deje
רָשָׁע Ra-shá el perverso
דַּרְכּוֹ Dar-kó su camino
וְאִישׁ Ve-ish y el hombre
אָוֶן Á-ven de iniquidad
מַחְשְׁבֹתָיו Maj-she-vó-tav sus pensamientos
וְיָשֹׁב Ve-ya-shóv y regrese
אֶל־ El- a
יְהוָה Adonái Adonái

Comentario Mesiánico:

La Haftaráh, Yeshayáhu 55:6-13, se conecta profundamente con la Parasháh Noaj al
presentar la respuesta de Adonái después del juicio. La Parasháh relata un juicio
universal que culmina en la destrucción de toda carne, y el posterior recuerdo de
Elohím a Nóaj (Bereshit 8:1). Este juicio, aunque devastador, no es el final de la
relación de Adonái con Su creación. La Haftaráh, por su parte, ofrece un llamado
urgente al arrepentimiento: “Buscad a Adonái mientras puede ser hallado, llamadle
mientras está cerca” (Yeshayáhu 55:6). Este es el tema esencial de la Toráh de Nóaj:
el juicio exige una respuesta, y la respuesta esperada es Teshuváh
(Arrepentimiento).

La promesa mesiánica se teje en el llamado a la renovación. El pasaje de Yeshayáhu
profetiza un Pacto Eterno de misericordia para la descendencia de David
(Yeshayáhu 55:3), que es la promesa central del Mashíaj. Así como Adonái prometió
a Nóaj que nunca más habría un diluvio para destruir la tierra, el pacto con el
Mashíaj promete una redención inmutable y total. Yeshúa haMashíaj es el
cumplimiento de este pacto davídico eterno, Aquel a quien las naciones buscarán
(Yeshayáhu 55:5). El juicio del diluvio fue físico, pero la redención mesiánica es



| 14

espiritual, ofreciendo “agua” a los sedientos y “leche y miel” sin costo (Yeshayáhu
55:1), un símbolo de la Toráh y la vida espiritual que Yeshúa ofrece gratuitamente
por medio de Su sacrificio. La renovación de la tierra después del diluvio apunta a la
futura renovación del mundo bajo el gobierno de Mashíaj, donde la naturaleza
misma será transformada para reflejar Su gloria (Yeshayáhu 55:13, “en lugar de la
zarza crecerá el ciprés”).

Aplicación Espiritual:

La Haftaráh nos recuerda que, a pesar de los juicios pasados y los que están por
venir, la Misericordia de Adonái es la última palabra. Para los creyentes en la
actualidad, la Haftaráh es una exhortación a vivir en la esperanza de la redención
mesiánica. Adonái desea que el perverso (רָשָׁע – Ra-shá) deje su camino y
regrese (Teshuváh). La historia de Nóaj es una sombra (Tzelalím) de la salvación
por la fe y la obediencia en medio de la corrupción; la Haftaráh es la promesa de la
restauración de la Casa de Yisrael y, por ende, del mundo. Nuestra aplicación es
buscar activamente a Adonái a través de Yeshúa haMashíaj, quien es el Pacto
Eterno manifestado. Debemos alejarnos de nuestros pensamientos de iniquidad y
vivir de acuerdo con los caminos de Adonái, sabiendo que Su palabra, como la lluvia
que riega la tierra (Yeshayáhu 55:10-11), no regresa vacía, sino que cumple Su
propósito redentor en nosotros y en el mundo venidero.

Punto 3. Brit Hadasháh

Brit Hadasháh: Ivrim (Hebreos) 11:7

Texto Interlineal Anotado Arameo-Español en Formato

Texto Arameo
(Peshitta) Fonética (Siríaca Oriental) Traducción Palabra por

Palabra
Ivrim 11:7
ܒܗܝܡܢܘܬܐ B’hay-man-u-tha Por (o en) fe
ܢܘܚ Nohh Nóaj
ܐܬܟܫܦ Eth-kash-shaph fue advertido
ܥܠ ‘Al sobre
ܕܠܐ D’lo lo que no
ܡܬܚܙܐ Meth-hza se veía
ܘܒܬܚܘܡܬܗ W’veth-húm-theh y por su temor
ܥܒܕ ‘Avad hizo



| 15

Texto Arameo
(Peshitta) Fonética (Siríaca Oriental) Traducción Palabra por

Palabra
ܠܗ Leh para sí
ܩܝܒܘܬܐ Qey-bú-tha un arca
ܠܚܝܝ L’hayyéy para la vida de
ܒܝܬܗ Bay-theh su casa
ܘܒܗ W’veh y por ella
ܡܚܝܒ M’hayyav condenó
ܠܥܠܡܐ L’alma al mundo
ܘܠܙܕܝܩܘܬܐ W’l’zad-dī-qú-tha y la justicia
ܕܒܗܝܡܢܘܬܐ D’vhay-man-u-tha que por fe
ܗܘܐ Hwā llegó a ser
ܝܪܬܐ Yár-tha heredero

Comentarios:

Este único versículo en Ivrim 11:7 destila la esencia de la Aliyáh de Nóaj y la
Parasháh completa: la fe (B’haymanutha) como el motor de la obediencia en
respuesta a la advertencia divina sobre un juicio invisible. El texto arameo Peshitta
utiliza la palabra ܐܬܟܫܦ (Eth-kash-shaph), que significa fue advertido, fue suplicado
o fue rogado, resaltando la íntima comunicación entre Adonái y Nóaj. Nóaj fue
movido no por lo que veían sus ojos, sino por lo que no se veía (ܕܠܐ ܡܬܚܙܐ – D’lo
Meth-hza), un principio fundamental de la fe.

La acción de Nóaj fue ܥܒܕ ܠܗ ܩܝܒܘܬܐ (Avad Leh Qeybútha), hizo para sí un arca. El
arca (Te-váh en hebreo, Qeybútha en arameo) es el símbolo central de la salvación
provista por Adonái. El acto de obediencia, que duró décadas y lo expuso al escarnio
público, se convierte en el estándar de la justicia. La culminación es que Nóaj (ܡܚܝܒ
– ܠܙܕܝܩܘܬܐ ܕܒܗܝܡܢܘܬܐ ܗܘܐ ܝܪܬܐ) M’hayyav L’alma, condenó al mundo) y – ܠܥܠܡܐ
W’l’zad-dī-qú-tha D’vhaymanutha Hwā Yártha, y la justicia que por fe llegó a ser
heredero). El arca sirvió de prueba contra la incredulidad y la iniquidad de su
generación.

Conexión con la Toráh y Haftaráh:

Toráh (Bereshit 7:17-8:14): La Toráh nos da los detalles del arca flotando, la
destrucción universal, el recuerdo de Elohím a Nóaj (8:1) y el proceso de
secado de la tierra, culminando con la paloma y la hoja de olivo (8:11). El Brit
Hadasháh resume toda esta narrativa diciendo que el arca fue el resultado de la
fe de Nóaj. La fe no es pasiva, sino que se manifiesta en la obediencia radical de
construir un objeto de salvación para la vida (ܠܚܝܝ ܒܝܬܗ – L’hayyéy Baytheh)



| 16

de su casa. Nóaj experimentó el recuerdo de Elohím (8:1), el punto de inflexión
donde el juicio cesa y la gracia actúa.
Haftaráh (Yeshayáhu 55:6-13): La Haftaráh llama a buscar a Adonái y al
arrepentimiento (Teshuváh). Ivrim 11:7 muestra que Nóaj, al ser advertido,
actuó en Teshuváh y fe, demostrando que volver a Adonái se traduce en
acción. La obediencia de Nóaj es el modelo de la Teshuváh que resulta en una
promesa de vida, el mismo principio de vida eterna ofrecido en la Haftaráh a
través del Pacto Eterno.

Reflexión Mesiánica:

El Brit Hadasháh establece a Yeshúa haMashíaj como el centro de esta narrativa.
Nóaj y su arca son la Tipología (Tipo) más clara de la salvación mesiánica. Yeshúa
es la verdadera Te-váh (Arca) de la salvación. Así como solo había un camino de
escape del juicio de las aguas (Mei Nóaj – Aguas de Nóaj), solo hay un camino para
escapar del juicio venidero: Yeshúa haMashíaj.

El concepto de la Deidad de Yeshúa se refuerza en el paralelismo: Nóaj fue
advertido por Elohím (Bereshit 7:1); el Brit Hadasháh afirma que Yeshúa es el Hijo
de Elohím a través de quien Adonái nos ha hablado en estos últimos días (Ivrim
1:1-3), y que es MarYah (el Señor) en el texto arameo, cumpliendo la profecía del
Pacto Eterno de Yeshayáhu 55:3-5. Yeshúa es el que trae la verdadera justicia
,(B’haymanutha – ܒܗܝܡܢܘܬܐ) a través de la fe (Zad-dī-qú-tha – ܙܕܝܩܘܬܐ)
haciéndonos coherederos de la promesa, al igual que Nóaj se hizo heredero de la
justicia por su fe. La fe de Nóaj fue en la Palabra de Elohím que advirtió; nuestra fe
es en la Palabra Encarnada, Yeshúa, quien es Adonái manifestado en carne. Nóaj
trae consigo la Ruaj Hakodesh (el espíritu/viento) para secar las aguas (Bereshit
8:1), lo cual es una alusión profética del Consolador prometido por Yeshúa para la
era del Brit Hadasháh. Nóaj, al salvar a su casa, condena al mundo; Yeshúa, al morir
en el Madero y resucitar, salva a Su Kahal (Comunidad) y ofrece el testimonio final
de condenación al mundo que lo rechazó.

Punto 4. Contexto Histórico y Cultural

La narrativa de Nóaj y el Diluvio se encuentra en un contexto histórico y cultural que
abarca desde la prehistoria bíblica hasta los ecos en el periodo del Segundo Templo
y los escritos mesiánicos.

Contexto Cultural, Geográfico e Histórico:



| 17

El Periodo del Diluvio: El relato se sitúa en un periodo antediluviano,
caracterizado por la “corrupción” (שַׁחַת – Shá-jat) de toda carne, que el texto
bíblico describe como la prevalencia de la violencia (חָמָס – Jamás) sobre la
tierra. Arqueológicamente, si bien no existe un hallazgo que confirme el relato
universal del Diluvio de la Toráh, la existencia de narrativas de grandes
inundaciones es un fenómeno global (Mesopotamia, América, etc.), siendo la
más famosa la Epopeya de Gilgamesh, que narra la historia de Utnapishtim,
quien construye un barco por orden divina para sobrevivir a una inundación. El
texto de Bereshit, sin embargo, se distingue por su enfoque monoteísta y
moral: el Diluvio no es un capricho de los dioses, sino el juicio justo de un solo
Elohím contra la maldad ética y moral del ser humano.
El Mishkán (Tabernáculo) y el Templo: La Aliyáh de Nóaj, que culmina con
la salida del arca (un refugio temporario), es un anticipo del concepto del
Mishkán. Así como el arca fue la morada de la presencia de Elohím en medio
de un mundo destruido, el Mishkán y posteriormente el Templo (Primer y
Segundo) fueron los lugares de la Shejináh (Presencia Divina) en medio de un
pueblo. El principio de Elohím recordando a Nóaj (Bereshit 8:1) es la base para
la liturgia del Templo y el concepto de la expiación, donde Adonái recuerda Su
pacto con Su pueblo.
Qumrán y Escritos Nazarenos: Los manuscritos de Qumrán (Rollos del Mar
Muerto) contienen material apócrifo relacionado con Nóaj, como el Libro de
las Luminarias o el Génesis Apócrifo, que expanden la narrativa de la
Parasháh. Estos textos reflejan el interés en la justificación de Nóaj y el
simbolismo del arca como salvación para un remanente fiel. En los escritos
mesiánicos y nazarenos de los primeros siglos, el arca de Nóaj fue vista como un
tipo de la Kehiláh (Comunidad) o del propio Mashíaj. Por ejemplo, la frase
“ocho almas se salvaron por agua” (1 Kefa 3:20) establece el paralelo explícito
entre el arca y la salvación provista por Yeshúa a través de la Tevilah
(Inmersión) en el Nuevo Pacto.

Textos Fuente y Comentarios Profundos:

Las 7 Aliyot (Génesis 7:17-8:14):
Juicio y Aniquilación (7:17-24): Se subraya la magnitud total del juicio
,(Me-ód Me-ód, en gran manera, en gran manera – 7:19 – מְאֹד מְאֹד)
cubriendo las montañas y aniquilando todo aliento de vida (נִשְׁמַת
Nishmát Rúaj Ja-yím – 7:22). El Targum de Onkelos – רוּחַ חַיִּים
traduce הַיְקוּם (ha-ye-kúm) (7:23, la existencia) como los que estaban
de pie, implicando que solo aquellos que se levantaron contra Adonái
fueron destruidos, una interpretación que busca suavizar la universalidad
para mantener la justicia divina.
El Recuerdo Divino y el Cese (8:1-5): El verso clave es וַיִּזְכֹּר



| 18

Y recordó Elohím a ,(Va-yiz-kór Elohím et Nóaj) אֱלֹהִים אֶת־ נֹחַ
Nóaj. En hebreo, recordar no es solo traer a la mente, sino actuar en
función de un pacto. Este acto de “recordar” es la intervención activa de la
gracia que detiene el juicio, simbolizado por el viento/espíritu (ַרוּח –
Rúaj) que Elohím hace pasar sobre la tierra y el cierre de las fuentes del
abismo.
La Exploración y la Señal de Esperanza (8:6-14): El uso del cuervo
es altamente simbólico. El (Yo-náh – יוֹנָה) y la paloma (O-rév – עֹרֵב)
cuervo, un ave impura que se alimenta de carroña, no regresa. La paloma,
un ave pura y pacífica, que regresa sin reposo, y luego con la hoja de olivo
es la señal de la nueva creación, el retorno ,(A-léh Zá-yit – עֲלֵה זַיִת)
de la vida y la disminución de las aguas. Nóaj actuando por etapas y
esperando siete días (שִׁבְעַת יָמִים – Shiv’át Ya-mím) adicionales
antes de enviar la paloma por tercera vez, enfatiza la paciencia y el patrón
divino de la semana (Shabát).

Punto 5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas

Comentarios Rabínicos:

Los Rabinos se enfocan en la importancia de 8:1) ַוַיִּזְכֹּר אֱלֹהִים אֶת־ נֹח).

Rashí (Rabí Shlomó Yitzjakí), comentando el versículo 8:1, enfatiza que el
recuerdo de Elohím no fue solo para Nóaj, sino también para los animales
puros que estaban con él, un acto de misericordia que trasciende al hombre. Él
ve en la disminución de las aguas una midáh kenégued midáh (medida por
medida), donde la detención de las lluvias y el cierre de las fuentes fue un
proceso deliberado de sanación de la tierra.
Nejamías en el Talmud (Sanhedrín 108b) debate si Nóaj creyó verdaderamente
hasta que las aguas subieron y lo obligaron a entrar, lo que resalta la tensión
entre la fe de Nóaj y la magnitud del evento, algo que el Brit Hadasháh luego
resuelve a su favor (Ivrim 11:7).
El Midrash Tanjumá profundiza en la acción de la paloma, indicando que la
hoja de olivo fue un regalo, pero también un mensaje de que la Tierra de
Yisrael, incluso después de ser sumergida, sigue siendo la más fructífera y la
primera en reverdecer.

Comentario Judío Mesiánico:

La narrativa es una rica fuente de cumplimiento profético en Yeshúa haMashíaj.



| 19

La Te-váh (Arca): El arca es el refugio de salvación, la única puerta de entrada
a la vida. Yeshúa se presenta a Sí Mismo como la puerta única (Yojanán/Juan
10:9). Así como Nóaj se salvó por entrar a la arca por mandato divino, la
humanidad se salva por entrar en Yeshúa por medio de la fe obediente.
El Recuerdo (Va-yiz-kór): El recuerdo de Elohím a Nóaj (8:1) es la garantía
de que el juicio tiene un límite y que Su pacto prevalece. Este “recuerdo” halla
su máxima expresión en Yeshúa, quien en la última cena, al establecer el
Nuevo Pacto, ordena “Haced esto en recuerdo mío” (Lucas 22:19), vinculando
Su sacrificio con la activación de la gracia divina en favor de Su pueblo.
El Ruaj (Viento/Espíritu): Elohím hace pasar un Ruaj (8:1) para secar la
tierra. Este Ruaj Hakodesh es la fuerza de la nueva creación y la renovación.
Proféticamente, el Ruaj Hakodesh es derramado por Yeshúa haMashíaj para
inaugurar el Nuevo Pacto y hacer nacer de nuevo a Sus seguidores, secando
las “aguas” del juicio y la muerte en sus vidas.

Notas de los Primeros Siglos:

Los creyentes nazarenos tempranos vieron en Nóaj un Tipo de Yeshúa. Nóaj es el
“justo” que salva a su casa.

El texto de Kefa (Pedro) establece el paralelismo directo: “La paciencia de
Elohím esperaba en los días de Nóaj, mientras se preparaba el arca, en la cual
pocas personas, es decir, ocho, fueron salvadas por agua. La Tevilah
(Inmersión) que corresponde a esto ahora nos salva a nosotros (no quitando la
suciedad de la carne, sino como el compromiso de una buena conciencia hacia
Elohím), por la resurrección de Yeshúa haMashíaj” (1 Kefa 3:20-21). Esta
conexión resalta el significado redentor del agua: el agua que trajo juicio para el
mundo, trajo salvación para Nóaj, y el agua de la Tevilah es un acto de muerte
al viejo mundo de pecado y resurrección a la nueva vida en Yeshúa.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematría:

Léxico: La palabra תֵּבָה (Te-váh – Arca) solo se usa para el arca de Nóaj y
la canasta de Moshéh (Moisés). Ambas estructuras son de salvación y
contención, y ambas flotan en el agua del juicio, siendo un patrón redentor.
Gramática: El verbo וַיִּזְכֹּר (Va-yiz-kór – Y recordó) es un Vav
consecutivo en Qal imperfecto, lo que subraya que la acción de Elohím es la
continuación lógica de un pacto anterior. No es que Elohím se olvidó y luego se
acordó, sino que Su tiempo de juicio había terminado, y Su tiempo de gracia,
prometido, llegó.
Guematría: El Diluvio duró 150 días de la prevalencia de las aguas (7:24), y
150 días después de que las aguas cesaron, el arca reposó (8:3-4). Nóaj tenía



| 20

600 años (600: ר) y 1 año y 11 días (1: א; 11: יא) al salir del arca (8:13-14). El
número 7 (siete días de espera) es omnipresente, asociado a la perfección y la
plenitud de Elohím. La palabra יוֹנָה (Yo-náh – Paloma) tiene una
Guematría de 71 (5=י=10, ו=6, נ=50, ה).

Punto 6. Análisis Profundo de la Aliyáh

La Aliyáh 3 es el clímax y el punto de inflexión de la narrativa del Diluvio. Comienza
con la descripción gráfica y expansiva de la aniquilación total de la vida fuera del
arca (7:17-23) y culmina con la primera señal de vida de la tierra (la hoja de olivo,
8:11).

Análisis y Comentario Judío y Mesiánico:

El Juicio Completo (7:17-23): La repetición de frases como מְאֹד מְאֹד (Me-
ód Me-ód) y la lista de todos los seres vivientes (ave, ganado, reptil, hombre)
enfatizan la perfección y finalidad del juicio de Elohím. Esto refuta cualquier
noción de un diluvio meramente local. El juicio fue global para la generación de
Nóaj. El comentario mesiánico subraya que esta destrucción es el presagio del
juicio final del mundo, del cual Yeshúa nos advirtió (Matityáhu 24:37-39).
La Soberanía de Elohím (8:1): El versículo “Y recordó Elohím a Nóaj” es la
afirmación de la soberanía de Adonái sobre la naturaleza y el destino humano.
El diluvio no fue un evento sin control; fue una acción iniciada y terminada por
Elohím. La agencia del viento (ַרוּח) para apaciguar las aguas es
fundamental. Judío mesiánicamente, esto apunta a Yeshúa como la encarnación
de la sabiduría y el poder de Adonái, quien tiene autoridad sobre el viento y el
mar, y cuyo Ruaj Hakodesh es el agente de la nueva creación y paz.
Patrón de Redención: Cuervo y Paloma: El cuervo, que no regresa,
representa la incapacidad de la Toráh (que trae conocimiento del pecado, Ro
3:20) de llevar a la tierra de la redención. La paloma, en contraste, es la
portadora de la señal de la gracia y la paz. En el Brit Hadasháh, el Ruaj
Hakodesh desciende sobre Yeshúa en forma de paloma (Matityáhu 3:16),
simbolizando la Nueva Alianza de paz que Yeshúa inaugura, marcando el fin
de la ira y el comienzo de la restauración. La hoja de olivo (זַיִת – Zá-yit) es el
símbolo de la unción y la plenitud.



| 21

Punto 7. Tema Más Relevante de la Aliyáh

El tema central de la Aliyáh 3 es: La Misericordia del Juicio y el Comienzo de la
Nueva Creación por la Gracia Soberana de Elohím.

Este tema es vital en el contexto de la Toráh porque:

Establece el precedente de que el juicio de Adonái es perfecto y justo, pero1.
nunca es el final.
Introduce el concepto crucial de Va-yiz-kór Elohím (Y recordó Elohím) (8:1),2.
el mecanismo por el cual Adonái interrumpe el juicio en base a Su pacto.
Establece el patrón de la Teshuváh (Retorno) y la esperanza, a través de la3.
secuencia de la paloma y la hoja de olivo, confirmando que la vida prevalece
sobre la muerte.

Relación con las Enseñanzas de Yeshúa:

Continuidad de la Toráh y el Brit Hadasháh: Yeshúa afirmó que los días de
Nóaj son un espejo de Su segunda venida (Matityáhu 24:37-39). Así como el
juicio vino inesperadamente a aquellos que vivían en la complacencia, el retorno
de Yeshúa será un evento que sorprenderá al mundo. La fe de Nóaj,
manifestada en su obediencia a construir el arca, es el mismo tipo de fe y
obediencia que Yeshúa pide a Su Kahal para estar preparados para Su
regreso.

Conexión Temática con los Moedim de Elohím (Fiestas de Adonái):

Esta Aliyáh se conecta profundamente con Shavu’ót y Sucót.

Shavu’ót (Semanas): Nóaj espera dos períodos de siete días (8:10, 8:12)
después de enviar la paloma. El número siete y la espera de las semanas es la
base de Shavu’ót, que marca la culminación de la espera (la cuenta del Omer) y
el descenso del Ruaj Hakodesh. El Ruaj que seca la tierra (8:1) es un tipo del
Ruaj Hakodesh que fue dado en Shavu’ót (Hechos 2), iniciando la nueva
creación en los corazones de los creyentes.
Sucót (Cabañas): Nóaj y su familia vivieron en el arca, una morada
temporaria, durante un año y diez días. El arca es una Sucáh (Cabaña) a gran
escala, un refugio en el juicio. Sucót es la fiesta del regocijo por la cosecha y la
morada de Elohím con Su pueblo. Yeshúa mismo es el Sucáh de Adonái, la
morada segura y el refugio del juicio (Yojanán 1:14).



| 22

Punto 8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah

Profecías Mesiánicas y Reflexión:

La Aliyáh 3 es esencialmente una Tipología Mesiánica del juicio y la redención. El
pasaje apunta al Mashíaj como la fuente de la única salvación.

Métodos para Descubrir al Mashíaj:

Tipos (Tipologías):
El Arca (Te-váh): Es el Tipo más obvio. Como el único lugar de salvación,
tipifica a Yeshúa haMashíaj, el único nombre por el cual la humanidad
puede ser salva.
Nóaj: Un “justo” (Tzaddiq) que intercede y trae salvación a su casa. Él es
un Tipo de Yeshúa, el Tzaddiq perfecto que trae salvación a toda la
Kehiláh por Su justicia.

Sombras (Tzelalim):
El Recuerdo de Elohím (Va-yiz-kór): La intervención divina en el juicio
es la sombra de la gracia que se manifestaría plenamente en Yeshúa.
Adonái interrumpe la destrucción debido a un “justo”; en el Brit
Hadasháh, Adonái perdona completamente al pecador a causa del “Justo”
perfecto, Yeshúa.

Figuras/Patrones Redentores (Tavnitot):
El Viento (Ruaj) y el Descenso a la Tierra Seca: El Ruaj (8:1) que seca
las aguas es un patrón redentor de la obra del Ruaj Hakodesh. En la
Tevilah de Yeshúa, el Ruaj Hakodesh desciende como una paloma,
simbolizando el inicio de la nueva era de paz y la nueva creación, haciendo
referencia directa a la paloma de Nóaj.

Eventos Simbólicos:
La Hoja de Olivo: Símbolo de paz y retorno a la vida en la tierra. En la
tradición mesiánica, es el símbolo de la reconciliación entre Elohím y la
humanidad, completada en Yeshúa, el Príncipe de Paz.

Cumplimiento en el Brit Hadasháh:

El Brit Hadasháh (1 Kefa 3:20-21) conecta el cruce de Nóaj a través del agua a
la Tevilah del creyente. Esta Tevilah no es solo un rito de purificación, sino la
identificación con la muerte y resurrección de Yeshúa. Al igual que Nóaj murió
al viejo mundo de maldad y fue resucitado a la nueva creación sobre tierra
firme, el creyente muere al pecado e iniquidad y es resucitado a una vida nueva
con Yeshúa haMashíaj. Yeshúa es el Ejad (Uno) de Elohím, a través del cual
la nueva creación es posible.



| 23

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apócrifos

Midrashim Relevantes (Bereshit Rabbá):

El Midrash Bereshit Rabbá 33:7 (sobre 8:1) enseña que Nóaj temía que
Elohím no lo sacara del arca, por lo que Adonái “recordó” a Nóaj. Esto resalta
que incluso el justo necesita la intervención de la gracia de Elohím.
Sobre la paloma y la hoja de olivo (8:11), el Midrash (Bereshit Rabbá 33:10)
tiene un diálogo fascinante: la paloma dice: “Prefiero la comida amarga provista
por Adonái (la hoja de olivo) a los manjares y lujos proporcionados por la
humanidad (el arca)”. Esto eleva el simbolismo de la hoja de olivo como la
elección de la fidelidad y la subsistencia provista por Elohím sobre la
comodidad mundana.

Targumim (Traducciones y Paráfrasis Arameas):

Targum Onkelos (Bereshit 8:1): “Y hubo un recuerdo favorable (וַהְוָה
Va-havah Dejir) de Elohím de Nóaj…” El Targum utiliza una – דְּכִיר
paráfrasis que enfatiza la naturaleza favorable de la memoria de Elohím, y que
esta memoria es en el contexto de Su pacto, no un mero recuerdo.
Targum Yerushalmí (Bereshit 7:23): Este Targum enfatiza que el exterminio
fue total, “borró a todos los que estaban en pie” (יְקוּמָא), una vez más
enfocándose en que la destrucción fue por causa del acto de rebelión y
corrupción.

Textos Apócrifos (No Cabalá):

Libro de Enoc (1 Enoc 65-67): Se presenta una versión más mística del
diluvio. Nóaj recibe una visión profética de la destrucción. La narrativa enfatiza
la maldad de los Nephilim y los ángeles caídos como la causa principal, lo que
subraya la justificación de la acción de Elohím.
Libro de los Jubileos (Jubileos 5:21-32): Este texto apócrifo da fechas más
precisas y detalla el proceso del diluvio, sincronizando el evento con el
calendario celestial y destacando la importancia del calendario en el plan de
Elohím. También aclara que los animales salvajes fueron incluidos en el arca
para preservar a la creación, no solo al hombre.



| 24

Punto 10. Mandamientos Encontrados o Principios y Valores

La Aliyáh 3 no contiene Mitzvot (Mandamientos) formales, pero está saturada de
Principios y Valores fundamentales que se entienden y aplican en el contexto del
Brit Hadasháh.

Principio de la Obediencia a la Advertencia Divina (Bereshit 7:17-24,1.
implícito): Nóaj actuó en obediencia a una advertencia sobre algo invisible.

Aplicación Mesiánica: La fe (B’haymanutha) se manifiesta en la
obediencia radical. Yeshúa haMashíaj es la Toráh Viviente (Yojanán 1:1,
14). Obedecer a Yeshúa es el único camino para la salvación. En el Brit
Hadasháh, la advertencia es el llamado de Yeshúa a la Teshuváh para
escapar del juicio venidero (Matityáhu 3:7).

Valor del Recuerdo y el Pacto Divino (Bereshit 8:1): El Va-yiz-kór Elohím2.
establece que Adonái honra Sus compromisos incluso en medio del juicio.

Aplicación Mesiánica: Este valor es la base de la esperanza en el Nuevo
Pacto. La sangre de Yeshúa es el sello del pacto que garantiza que
Adonái recordará nuestras iniquidades (Ivrim 8:12) y nos salvará. El
recuerdo de Adonái es ahora por medio del sacrificio de Yeshúa.

Valor de la Paciencia y la Confianza (Bereshit 8:6-12): Nóaj espera dos3.
períodos de siete días después del primer envío de la paloma. Su paciencia es
un acto de fe activa.

Aplicación Mesiánica: La vida en Mashíaj es una vida de espera
paciente por el cumplimiento de las promesas de Adonái. Yeshúa anima a
Su Kahal a perseverar en la fe, al igual que Nóaj esperó la señal de la
tierra seca.

Punto 11. Preguntas de Reflexión

¿De qué manera el “recuerdo” de Elohím a Nóaj (8:1) cambia nuestra1.
percepción de un Adonái de solo juicio, y cómo este acto tipifica la intervención
de Yeshúa haMashíaj para detener el juicio divino sobre nosotros?
El arca es un símbolo de la salvación por obediencia a una advertencia2.
“invisible”. ¿Qué advertencias de juicio, a través de la boca de Yeshúa y Sus
emisarios, estamos llamados a obedecer y a actuar hoy para “hacer un arca”
para nuestra casa o Kehiláh?
Reflexione sobre el simbolismo del cuervo (ave impura que no regresa) versus la3.
paloma (ave pura que trae la hoja de olivo). ¿Cómo representa este patrón el
contraste entre la Toráh que revela el pecado y el Ruaj Hakodesh que nos da
la señal de la gracia y la paz en Yeshúa?



| 25

Si Nóaj condenó a su mundo por su fe y obediencia (Ivrim 11:7), ¿qué significa4.
para el creyente mesiánico moderno que su vida de fe y obediencia debe servir
como testimonio y, por lo tanto, un “juicio” para el mundo que no cree?
El Diluvio fue el fin de una era y el comienzo de la nueva creación. ¿Cómo la5.
Tevilah en Yeshúa funciona como nuestro “diluvio personal”, simbolizando
nuestra muerte al “viejo mundo” de pecado y nuestra resurrección a la nueva
vida en Mashíaj?

Punto 12. Resumen de la Aliyáh

La Aliyáh 3 (Bereshit 7:17-8:14) relata el cénit del juicio del Diluvio y la subsiguiente
transición a la nueva creación. El juicio es universal y total, exterminando a toda vida
fuera del arca. El punto de inflexión ocurre en 8:1: ַוַיִּזְכֹּר אֱלֹהִים אֶת־ נֹח
(Va-yiz-kór Elohím et Nóaj), donde la misericordia soberana de Adonái interviene
activamente enviando un Ruaj (viento/espíritu) para apaciguar las aguas y detener la
lluvia. Nóaj, por fe, emplea al cuervo y a la paloma, siendo esta última la que regresa
con la hoja de olivo, la señal de la paz y la vida renovada. El proceso termina después
de un año y diez días, con la tierra completamente seca. Este pasaje es la sombra de
Yeshúa haMashíaj: Él es la Te-váh de salvación, el Ruaj Hakodesh que trae la
nueva vida, y el Cordero de Pésaj cuyo sacrificio es el acto de “recuerdo” por parte
de Adonái que pone fin al juicio sobre el creyente y lo introduce en la era de la paz y
la nueva creación.

Punto 13. Tefiláh de la Aliyáh

Tefiláh (Oración) de la Aliyáh 3:

Adonái יהוה Elohím Alef Tav, fuente de toda misericordia y justicia, Te damos
gracias porque aun en el tiempo de Tu más perfecto juicio, Tú eres Ejad, fiel a Tu
pacto. Tú recordaste (Va-yiz-kór) a Nóaj en el arca; hoy, en el mérito de Yeshúa
haMashíaj, nuestra Te-váh y único refugio, te pedimos que nos recuerdes en Tu
gracia. Envía Tu Ruaj Hakodesh, como el viento que apaciguó las aguas, para
calmar las tormentas de juicio y pecado en nuestras vidas. Que nuestra fe se
manifieste en obediencia, al igual que la fe de Nóaj, para que seamos hallados justos
en Tus ojos. Que la hoja de olivo, símbolo de paz y nueva vida, sea la certeza de Tu
promesa en nuestros corazones. Llévanos con paciencia a tierra firme en Ti, para que
nuestra vida sea un testimonio de Tu poder para salvar y de Tu promesa de la nueva
creación que viene con Mashíaj. Amén.



| 26

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj
Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

https://torahviviente.com

