
| 1

 Listen to this article

Aliyáh 7: (Génesis 11:1-32) La torre de Babel y la dispersión de las naciones.
Haftaráh: Isaías 54:1-5 (Elohím extiende las naciones).
Brit Hadasháh: Hechos 2:1-11 (Pentecostés y la unidad en el Espíritu).

Saludos desde el Reino de Yeshúa HaMashíaj, estimados
hermanos en la fe y compañeros de estudio de la Torah. Es para
nosotros un honor y un privilegio profundizar en las verdades
eternas de la Palabra de Elohím, guiados por el Ruaj HaKodesh y
la luz de Yeshúa HaMashíaj. Hoy nos adentraremos en la Aliyá 7
de la Parashá Noaj, un pasaje que, aunque breve, sienta las bases
genealógicas y proféticas para la redención que se manifestaría a
través de Avraham y, finalmente, en nuestro Maran Yeshúa.

Punto 1. Génesis 11:1-32

Texto Interlineal Anotado Hebreo-Español

Texto Hebreo (Bereshit
11:1) Palabra Hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

וַֽיְהִי וַֽיְהִי Va-ye-hí Y fue
כָל־ כֹּל Jol toda
הָאָ֙רֶץ֙ הָאָרֶץ Ha-á-rets la tierra
שָׂפָ֣ה שָׂפָה Sa-fáh un labio
אֶחָ֔ת אֶחָת E-jád uno
וּדְבָרִ֖ים וּדְבָרִים U-de-va-rím y palabras
אֲחָדִֽים׃ אֲחָדִים A-ja-dím unas.
Traducción Literal al
Español: Y fue toda la
tierra un labio uno, y
palabras unas.



| 2

Texto Hebreo (Bereshit
11:2) Palabra Hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

וַיְהִ֣י וַיְהִי Va-ye-hí Y aconteció
בְּנָסְעָ֣ם בְּנָסְעָם Be-nas-e-ám en su viajar
מִקֶּ֗דֶם מִקֶּדֶם Mi-ké-dem desde el este
וַֽיִּמְצְא֤וּ וַיִּמְצְאוּ Va-yim-tse-ú y encontraron
בִקְעָה֙ בִּקְעָה Bik-e-áh un valle
בְּאֶ֣רֶץ בְּאֶרֶץ Be-é-rets en tierra
שִׁנְעָ֔ר שִׁנְעָר Shin-ár Shin’ár
וַיֵּ֥שְׁב֖וּ וַיֵּשְׁבוּ Va-ye-she-vú y habitaron
שָֽׁם׃ שָׁם Sham allí.
Traducción Literal al
Español: Y aconteció en su
viajar desde el este y
encontraron un valle en
tierra de Shin’ár y habitaron
allí.

Texto Hebreo (Bereshit
11:3) Palabra Hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

וַיֹּאמְר֞וּ וַיֹּאמְרוּ Va-yom-rúa Y dijeron
אִ֣ישׁ אִישׁ Ish un hombre
אֶל־ אֶל El a
רֵעֵ֗הוּ רֵעֵהוּ Re-e-hú su compañero
הָ֚בָה הָבָה Ha-váh vamos
נִלְבְּנָ֣ה נִלְבְּנָה Nil-be-náh hagamos ladrillos
לְבֵנִ֔ים לְבֵנִים Le-ve-ním como ladrillos
וְנִשְׂרְפָ֥ה וְנִשְׂרְפָה Ve-nis-re-fáh y quemémoslos
לִשְׂרֵפָֽה׃ לִשְׂרֵפָה Lis-re-fáh al fuego.
Traducción Literal al
Español: Y dijeron un
hombre a su compañero:
Vamos, hagamos ladrillos
como ladrillos y
quemémoslos al fuego.

Texto Hebreo (Bereshit
11:4) Palabra Hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

וַיֹּאמְר֞וּ וַיֹּאמְרוּ Va-yom-rúa Y dijeron



| 3

Texto Hebreo (Bereshit
11:4) Palabra Hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

הָ֣בָה הָבָה Ha-váh vamos
נִבְנֶה־ נִבְנֶה Niv-néh edifiquemos
לָּ֙נוּ֙ לָּנוּ Lá-nu para nosotros
עִ֣יר עִיר Ir una ciudad
וּמִגְדָּל֙ וּמִגְדָּל U-mig-dál y una torre
וְרֹאשׁ֖וֹ וְרֹאשׁוֹ Ve-ro-shó y su cabeza
בַשָּׁמַ֑יִם בַּשָּׁמַיִם Ba-sha-má-yim en los cielos
וְנַֽעֲשֶׂה־ וְנַעֲשֶׂה Ve-na-a-séh y hagamos
לָּ֤נוּ לָּנוּ Lá-nu para nosotros
שֵׁם֙ שֵׁם Shem un nombre
פֶּן־ פֶּן Pen no sea que

נָפ֙וּץ֙ נָפוּץ Na-fúts seamos
dispersados

עַל־ עַל Al sobre
פְּנֵ֣י פְּנֵי Pe-né la faz
כָל־ כֹּל Jol de toda
הָאָֽרֶץ׃ הָאָרֶץ Ha-á-rets la tierra.
Traducción Literal al
Español: Y dijeron:
Vamos, edifiquemos para
nosotros una ciudad y una
torre y su cabeza en los
cielos, y hagamos para
nosotros un nombre, no
sea que seamos
dispersados sobre la faz
de toda la tierra.

Texto Hebreo (Bereshit
11:5) Palabra Hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

וַיֵּ֣רֶד וַיֵּרֶד Va-ye-red Y descendió
יְהוָ֔ה יְהוָה Adonái Adonái
לִרְאֹ֥ת לִרְאֹת Lir-ót a ver
אֶת־ אֵת Et –
הָעִ֖יר הָעִיר Ha-ír la ciudad
וְאֶת־ וְאֵת Ve-et y



| 4

Texto Hebreo (Bereshit
11:5) Palabra Hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

הַמִּגְדָּ֑ל הַמִּגְדָּל Ha-mig-dál la torre
אֲשֶׁ֥ר אֲשֶׁר A-shér que
בָּנ֖וּ בָּנוּ Ba-nú edificaron
בְּנֵ֥י בְּנֵי Be-né los hijos
הָאָדָֽם׃ הָאָדָם Ha-a-dám del hombre.
Traducción Literal al
Español: Y descendió
Adonái a ver la ciudad y la
torre que edificaron los
hijos del hombre.

Texto Hebreo (Bereshit
11:6) Palabra Hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

וַיֹּ֣אמֶר וַיֹּאמֶר Va-yó-mer Y dijo
יְהוָ֗ה יְהוָה Adonái Adonái
הֵ֤ן הֵן Hen He aquí
עַ֣ם עַם Am un pueblo
אֶחָד֙ אֶחָד E-jád uno
וְשָׂפָ֤ה וְשָׂפָה Ve-sa-fáh y un labio
אַחַת֙ אַחַת A-ját uno
לְכֻלָּ֔ם לְכֻלָּם Le-ju-lám para todos ellos
וְזֶ֖ה וְזֶה Ve-zéh y esto
הַתְחִלָּ֣ם הַתְחִלָּם Hat-ji-lám su comienzo
לַעֲשׂ֑וֹת לַעֲשׂוֹת La-a-sót para hacer
וְעַתָּה֙ וְעַתָּה Ve-a-táh y ahora
לֹא־ לֹא Lo no
יִבָּצֵ֣ר יִבָּצֵר Yi-ba-tsér será estorbado
מֵהֶ֔ם מֵהֶם Me-hem de ellos
כֹּ֛ל כֹּל Jol todo
אֲשֶׁ֥ר אֲשֶׁר A-shér que
יָזְמ֖וּ יָזְמוּ Yaz-mú ellos planearon
לַעֲשֽׂוֹת׃ לַעֲשׂוֹת La-a-sót hacer.



| 5

Texto Hebreo (Bereshit
11:6) Palabra Hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

Traducción Literal al
Español: Y dijo Adonái: He
aquí un pueblo uno, y un
labio uno para todos ellos,
y esto su comienzo para
hacer; y ahora no será
estorbado de ellos todo lo
que planearon hacer.

Texto Hebreo (Bereshit
11:7) Palabra Hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

הָ֚בָה הָבָה Ha-váh Vamos
נֵֽרְדָה֙ נֵרְדָה Ne-re-dáh descendamos
וְנָבְלָ֣ה וְנָבְלָה Ve-na-ve-láh y confundamos
שָׁ֔ם שָׁם Sham allí
אֶת־ אֵת Et –
שְׂפָתָ֖ם שְׂפָתָם Se-fa-tám su labio
אֲשֶׁר֙ אֲשֶׁר A-shér para que
לֹ֣א לֹא Lo no
יִשְׁמְע֗וּ יִשְׁמְעוּ Yish-me-ú oigan
אִשְׁתּוֹ֙ אִשְׁתּוֹ Ish-tó el hombre
שְׁפַת שְׂפַת Se-fát labio
רֵעֵֽהוּ׃ רֵעֵהוּ Re-e-hú de su compañero.
Traducción Literal al
Español: Vamos,
descendamos y
confundamos allí su labio,
para que no oiga el
hombre labio de su
compañero.

Texto Hebreo (Bereshit
11:8) Palabra Hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

וַיָּ֨פֶץ וַיָּפֶץ Va-yá-fets Y los dispersó
יְהוָ֥ה יְהוָה Adonái Adonái
אֹתָ֛ם אֹתָם O-tám a ellos
מִשָּׁ֖ם מִשָּׁם Mi-sham desde allí



| 6

Texto Hebreo (Bereshit
11:8) Palabra Hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

עַל־ עַל Al sobre
פְּנֵ֣י פְּנֵי Pe-né la faz
כָל־ כֹּל Jol de toda
הָאָ֑רֶץ הָאָרֶץ Ha-á-rets la tierra
וַֽיַּחְדְּל֖וּ וַיַּחְדְּלוּ Va-yaj-de-lú y cesaron
לִבְנֹ֥ת לִבְנוֹת Liv-nót de edificar
הָעִֽיר׃ הָעִיר Ha-ír la ciudad.
Traducción Literal al
Español: Y los dispersó
Adonái a ellos desde allí
sobre la faz de toda la tierra,
y cesaron de edificar la
ciudad.

Texto Hebreo (Bereshit
11:9)

Palabra
Hebrea

Fonética
(Tiberiana)

Traducción
Palabra por
Palabra

עַל־ עַל Al Sobre
כֵּ֞ן כֵּן Ken esto
קָרָ֤א קָרָא Ka-rá llamó
שְׁמָהּ֙ שְׁמָהּ She-máh su nombre
בָּבֶ֔ל בָּבֶל Ba-vel Bavél
כִּי־ כִּי Ki porque
שָׁ֞ם שָׁם Sham allí
בָּלַ֤ל בָּלַל Ba-lál confundió
יְהוָה֙ יְהוָה Adonái Adonái
שְׂפַ֣ת שְׂפַת Se-fát labio
כָּל־ כֹּל Jol de toda
הָאָ֔רֶץ הָאָרֶץ Ha-á-rets la tierra
וּמִשָּׁם֙ וּמִשָּׁם U-mi-shám y desde allí
הֱפִיצָ֣ם הֱפִיצָם He-fi-tsám los dispersó
יְהוָ֔ה יְהוָה Adonái Adonái
עַל־ עַל Al sobre
פְּנֵ֖י פְּנֵי Pe-né la faz
כָּל־ כֹּל Jol de toda
הָאָֽרֶץ׃ הָאָרֶץ Ha-á-rets la tierra.



| 7

Texto Hebreo (Bereshit
11:9)

Palabra
Hebrea

Fonética
(Tiberiana)

Traducción
Palabra por
Palabra

Traducción Literal al
Español: Sobre esto llamó
su nombre Bavél, porque
allí confundió Adonái labio
de toda la tierra, y desde
allí los dispersó Adonái
sobre la faz de toda la
tierra.

Genealogía de Shem a Avram (Bereshit 11:10-32):

Bereshit 11:10-32 (Extracto de la Genealogía Completa)

Texto Hebreo (Bereshit
11:10) Palabra Hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

אֵ֣לֶּה אֵלֶּה É-leh Estas
תּֽוֹלְדֹת֙ תּוֹלְדֹת Tol-dót las generaciones
שֵׁ֔ם שֵׁם Shem de Shém.
שֵׁ֕ם שֵׁם Shem Shém
בֶּן־ בֶּן Ben hijo de
מְאַ֣ת מְאַת Me-át cien
שָׁנָ֗ה שָׁנָה Sha-náh año
אֵ֚ת אֵת Et con
שְׁתַּ֣יִם שְׁתַּיִם She-tá-yim dos
שָׁנִ֔ים שָׁנִים Sha-ním años
אַחַ֣ר אַחַר A-jár después
הַמַּבּ֑וּל הַמַּבּוּל Ha-ma-búl del diluvio
הוֹלִ֖יד הוֹלִיד Ho-líd engendró
אֶת־ אֶת Et a
אַרְפַּכְשָֽׁד׃ אַרְפַּכְשָׁד Ar-paj-shád Arpajshád.
Traducción Literal al
Español: Estas las
generaciones de Shém:
Shém hijo de cien año, con
dos años después del diluvio
engendró a Arpajshád.



| 8

Texto Hebreo (Bereshit
11:31) Palabra Hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

וַיִּקַּ֨ח וַיִּקַּח Va-yi-káh Y tomó
תֶּ֜רַח תֶּרַח Té-raj Téraj
אֶת־ אֵת Et a
אַבְרָ֣ם אַבְרָם Av-rám Avram
בְּנ֗וֹ בְּנוֹ Be-nó su hijo
וְאֶת־ וְאֵת Ve-et y a
ל֤וֹט לוֹט Lot Lot
בֶּן־ בֶּן Ben hijo de
הָרָן֙ הָרָן Ha-rán Harán
בֶּן־ בֶּן Ben hijo de
בְּנ֔וֹ בְּנוֹ Be-nó su hijo
וְאֵת֙ וְאֵת Ve-ét y a
שָׂרַ֣י שָׂרַי Sa-rái Sarái
כַּלָּת֔וֹ כַּלָּתוֹ Ka-lá-tó su nuera
אֵ֖שֶׁת אֵשֶׁת É-shet mujer de
אַבְרָ֣ם אַבְרָם Av-rám Avram
בְּנ֑וֹ בְּנוֹ Be-nó su hijo
וַיֵּצְא֣וּ וַיֵּצְאוּ Va-yets-ú y salieron
אִתָּ֗ם אִתָּם I-tám con ellos
מֵא֥וּר מֵאוּר Me-Ur de Ur
כַּשְׂדִּ֛ים כַּשְׂדִּים Kas-dím de los Kasdím
לָלֶ֖כֶת לָלֶכֶת La-lé-jet para ir
אַרְצָ֣ה אַרְצָה Ar-tsáh a tierra
כְּנַ֑עַן כְּנַעַן Ke-ná-an de Kenáan
וַיָּבֹ֣אוּ וַיָּבֹאוּ Va-yá-vo-ú y llegaron
עַד־ עַד Ad hasta
חָרָן֙ חָרָן Ja-rán Jarán
וַיֵּ֣שְׁבוּ וַיֵּשְׁבוּ Va-ye-she-vú y habitaron
שָֽׁם׃ שָׁם Sham allí.



| 9

Texto Hebreo (Bereshit
11:31) Palabra Hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

Traducción Literal al
Español: Y tomó Téraj a
Avram su hijo y a Lot hijo
de Harán hijo de su hijo, y a
Sarái su nuera mujer de
Avram su hijo, y salieron
con ellos de Ur de los
Kasdím para ir a tierra de
Kenáan; y llegaron hasta
Jarán y habitaron allí.

Punto 2. Haftaráh.

Texto Interlineal Hebreo-Español (Yeshayahu 54:1-5)

Texto Hebreo
(Yeshayahu 54:1)

Palabra
Hebrea

Fonética
(Tiberiana)

Traducción
Palabra por
Palabra

רָנִּי֙ רָנִּי Ra-ní Canta
עֲקָרָ֣ה עֲקָרָה A-ka-ráh la estéril
לֹ֣א לֹא Lo que no
יָלָ֔דָה יָלָדָה Ya-lá-dah dio a luz
פִּצְחִ֥י פִּצְחִי Pits-jí prorrumpe
רִנָּה֙ רִנָּה Ri-náh en júbilo
וְצַהֲלִ֔י וְצַהֲלִי Ve-tsa-ha-lí y grita de alegría
לֹא־ לֹא Lo que no
חָ֥לָה חָלָה Ja-láh sufrió dolores
כִּֽי־ כִּי Ki porque
רַבִּ֤ים רַבִּים Ra-bím muchos
בְּנֵֽי־ בְּנֵי Be-né los hijos
שֽׁוֹמֵמָה֙ שׁוֹמֵמָה Sho-me-máh de la desolada
מִבְּנֵ֣י מִבְּנֵי Mi-be-né que los hijos
בַעֲלָ֔הּ בַעֲלָהּ Va-a-láh de la casada
אָמַ֖ר אָמַר A-már dijo
יְהוָֽה׃ יְהוָה Adonái Adonái.



| 10

Texto Hebreo
(Yeshayahu 54:1)

Palabra
Hebrea

Fonética
(Tiberiana)

Traducción
Palabra por
Palabra

Traducción Literal al
Español: Canta la estéril
que no dio a luz; prorrumpe
en júbilo y grita de alegría
que no sufrió dolores;
porque muchos los hijos de
la desolada que los hijos de
la casada, dijo Adonái.

Comentario Mesiánico:

La Haftaráh de Yeshayahu 54:1-5 se conecta de manera profunda con la Parashá
Noaj y la Aliyáh 7 (Bereshit 11:1-32) a través del tema de la dispersión y la
subsecuente redención y reunión de las naciones. En Bereshit 11, la humanidad, en
su arrogancia y deseo de establecer un nombre propio separado de la voluntad de
Elohím, es dispersada por la confusión de sus “labios” (lenguas) en Bavél. Este
evento marca el juicio de Adonái sobre la unidad perversa y el inicio de la
diferenciación de los pueblos sobre la faz de la tierra. La Haftaráh, por otro lado,
invierte esta imagen de desolación y dispersión. El profeta Yeshayahu llama a la
“estéril” (que tipifica a Israel en su exilio y soledad, como una mujer abandonada) a
cantar, prometiéndole que sus hijos serán más numerosos que los de la “casada”.
Esta es una promesa de restauración y expansión global.

La conexión mesiánica es ineludible. Yeshúa haMashíaj, al ser la simiente de
Avraham (que surge de la genealogía de Génesis 11:27), es el punto de convergencia
de esta dispersión. La promesa de que la tienda se ensanchará (Yeshayahu 54:2) y
que las naciones heredarán a las naciones (54:3) encuentra su cumplimiento
profético en la obra de Yeshúa. La dispersión de Bavél fue por juicio; la reunión y
expansión descritas por Yeshayahu son por gracia y redención. Este nuevo pacto es
posible porque Mashíaj ha tomado sobre sí el oprobio, convirtiéndose en el esposo
(Ba’al) eterno de su pueblo, prometiendo que su amor inmutable redime la vergüenza
de la viudez y el abandono (Yeshayahu 54:4-5). En Yeshúa, la humanidad,
anteriormente separada por la confusión de lenguas y el pecado, es llamada a una
nueva unidad en el Espíritu Ruaj HaKodesh, como se verá en el Brit Hadasháh.

Aplicación Espiritual:

La Haftaráh proporciona una reflexión esencial para los creyentes en la actualidad,
infundiendo la esperanza en la redención final. La experiencia de la “estéril” o
“desolada” resuena con los momentos de aridez y distancia espiritual en la vida de la



| 11

Kehiláh o del individuo. La enseñanza es clara: la promesa de Adonái de restauración
supera la realidad actual de la desolación. La expansión no viene de los propios
esfuerzos o de la arrogancia humana (como en Bavél), sino de la fidelidad de Elohím
y su poder redentor. Para la Comunidad Mesiánica, esto es un recordatorio de que la
herencia del mundo, la ingathering (kibuts) de los exiliados espirituales y físicos, es
una certeza basada en el amor y la misericordia eterna del Creador. Los creyentes
vivimos en la esperanza de que la dispersión y la confusión del mundo serán
reemplazadas por la expansión gloriosa del Reino de Yeshúa, donde todas las
naciones se unirán para adorar al Adón de toda la tierra.

Punto 3. Brit Hadasháh.

Texto Interlineal Arameo-Español (Ma’asei Shlijim 2:1-4)

Texto Arameo (Siríaco
Oriental)

Palabra Aramea
(Siríaca
Oriental)

Fonética
(Siríaca
Oriental)

Traducción
Palabra por
Palabra

ܘܒܡܛܝܗ ܘܰܒ݂ܡܰܛܝܶܗ U-v’ma-tí-eh Y cuando llegó
ܝܘܡܐ ܝܰܘܡܳܐ Ya-u-má el día
ܕܚܡܫܝܢ ܕ݁ܚܰܡܫܺܝܢ D’jam-shín de cincuenta
ܟܕ ܟ݁ܰܕ Kad cuando
ܟܠܗܘܢ ܟֻּܠּܗܽܘܢ Kul-hún todos ellos
ܟܢܝܫܝܢ ܟּܢܺܝܫܺܝܢ K’ní-shín reunidos
ܗܘܘ ܗ݂ܘܰܘ Haw estaban
ܐܟܚܕܐ ܐܰܟ݂ܚܕ݂ܳܐ Aj-já-dá en un mismo lugar.
Traducción Literal al
Español: Y cuando llegó
el día de cincuenta,
cuando todos ellos
reunidos estaban en un
mismo lugar.

Texto Arameo
(Siríaca Oriental)

Palabra Aramea
(Siríaca Oriental)

Fonética (Siríaca
Oriental)

Traducción
Palabra por
Palabra

ܫܡܥܘ ܫܡܰܥܘ Shma-ú Oyeron
ܐܢܘܢ ܐܶܢܽܘܢ E-nún ellos
ܕܡܡܠܠܝܢ ܕ݁ܰܡܡܰܠܠܺܝܢ D’ma-mal-lín que hablaban
ܗܘܘ ܗ݂ܘܰܘ Haw estaban



| 12

Texto Arameo
(Siríaca Oriental)

Palabra Aramea
(Siríaca Oriental)

Fonética (Siríaca
Oriental)

Traducción
Palabra por
Palabra

ܟܠܒܪܢܫ ܟּܽܠܒ݂ܪܢܳܫ Kul-b’násh cada uno
ܒܠܫܢܐ ܒ݁ܠܶܫܳܢܳܐ B’le-shá-na en lengua
ܕܐܝܠܝܢ ܕ݁ܶܐܝܠܶܝܢ D’i-lín de aquellos
ܕܒܗ ܕ݁ܒܶܗ D’veh que en ella
ܐܬܝܠܕ ܐܶܬܝܰܠܶܕ݂ Et-ya-léd fue nacido.
Traducción Literal al
Español: Oyeron ellos
que hablaban estaban
cada uno en lengua de
aquellos que en ella fue
nacido.

Comentarios Exhaustivos:

El pasaje de Ma’asei Shlijim 2:1-11, el evento de Shavu’ót (Pentecostés), es una
antítesis directa y una rectificación mesiánica del evento de Bavél en Bereshit 11. La
narrativa aramea de la Peshita resalta la unidad de la Kehiláh primitiva (“todos ellos
reunidos estaban en un mismo lugar” – kul-hún k’níshín haw aj-já-dá). La
manifestación del Ruaj HaKodesh (Espíritu de Santidad) no solo empodera a los
talmidím (discípulos), sino que inmediatamente revierte la maldición lingüística de
Bavél. En Bavél, la confusión de “labios” (safáh) resultó en la dispersión; en
Ierushaláyim, el milagro de “lenguas” (leshán) resulta en la unificación y
comprensión, donde cada persona foránea oye el mensaje de Elohím en su propia
lengua materna. El propósito ya no es “hacerse un nombre” (shem) para sí mismos,
sino proclamar las “grandezas de Elohím” a través de Yeshúa haMashíaj.

Conexión con la Toráh y Haftaráh:

La conexión es un patrón redentor (Tavnit): Bavél (Toráh) → Dispersión por
Arrogancia → Juicio de Lenguas ≠ Shavu’ót (Brit Hadasháh) → Reunión por
Obediencia → Bendición de Lenguas/Unidad.

Toráh (Bereshit 11:1-9): La humanidad se une para construir una torre cuya1.
“cabeza” (roshó) llegue al cielo, buscando autonomía y auto-glorificación
(na’aséh-lá-nu shem – hagamos para nosotros un nombre). El resultado es la
confusión (balál) y el juicio de la dispersión (na-fúts). La unidad pecaminosa
conduce a la fragmentación.
Haftaráh (Yeshayahu 54:1-5): Promete la reversión de esta fragmentación.2.
La “estéril” (Israel) será restaurada, su tienda se expandirá para incluir a las



| 13

naciones, y la vergüenza de la dispersión será redimida a través del pacto
eterno con Adonái. Es una promesa de la reunión futura y la expansión
universal del pueblo de Elohím.
Brit Hadasháh (Ma’asei Shlijim 2:1-11): Es el cumplimiento inicial y3.
profético de Yeshayahu 54. En el día de Shavu’ót (la entrega del Ruaj y el pacto
de Yeshúa), la Kehiláh, que representa el Israel redimido y las primicias de
todas las naciones, recibe el poder de comunicar la Toráh de forma universal. El
“labio” confundido en Bavél es sanado y unificado en la boca de los talmidím,
quienes ahora declaran las “grandezas de Elohím” (magnificencia de MarYah en
arameo) a judíos y gentiles, cumpliendo la visión de la expansión de la tienda
prometida.

Reflexión Mesiánica:

Yeshúa haMashíaj es el mediador de este Nuevo Pacto. Su papel como el centro de
todas las escrituras se resalta en que el Ruaj HaKodesh, enviado por Él, es el agente
de la reversión de Bavél. En el texto: LA DIVINIDAD DE YESHUA.docx, se enfatiza
que Yeshúa es MarYah, la manifestación de Adonái. El Ruaj que descendió es el
mismo Ruaj del Creador. En arameo, MarYah (el Adón) es el nombre usado para יהוה
en el Tanakh y en el Brit Hadasháh, lo que subraya la unidad de la Deidad. Yeshúa,
siendo MarYah, es quien desciende (como Adonái descendió en Génesis 11:5) para
corregir el error de la humanidad, pero esta vez no con juicio dispersor, sino con
gracia unificadora a través del Ruaj. El Mesías es la piedra angular que une a
aquellos que fueron dispersados, haciendo de dos pueblos uno (judío y gentil) y
restaurando el propósito original de la humanidad.

Punto 4. Contexto Histórico y Cultural.

El pasaje de Bereshit 11:1-9, la Torre de Bavél, se sitúa geográficamente en la tierra
de Shin’ár, que es identificada con la región de Sinar o el sur de Mesopotamia, cuna
de las civilizaciones sumeria y acadia. Arqueológicamente, el texto resuena con la
arquitectura de los Zigurats (ziggurat), estructuras de templos escalonados
comunes en esta región. Estos zigurats eran la manifestación física del intento de las
ciudades-estado de conectar la tierra con lo divino, con su cúspide orientada a los
cielos, y eran centros de poder político-religioso. La narración bíblica critica el
motivo detrás de esta construcción: el orgullo humano, la búsqueda de la gloria
propia (na’aséh-lá-nu shem), y el deseo de desafiar la orden de Elohím de llenar la
tierra (Bereshit 9:1), optando en cambio por una centralización desafiante.

La genealogía posterior (Génesis 11:10-32) es crucial porque establece la línea de



| 14

Shem hasta Avram, la semilla de la redención. Esto conecta con el periodo del
Primer Templo y Segundo Templo, ya que la identidad de Israel se funda en
Avram. El exilio en Bavél (586 a.C.), aunque posterior, revivió el tema de la torre,
donde el pueblo de Adonái fue forzado a vivir entre las ruinas de aquella primera
ambición humana, pero con la promesa de que la dispersión sería temporal.

En los escritos mesiánicos y nazarenos de los primeros siglos, el evento de
Bavél y su reversión en Shavu’ót (Ma’asei Shlijim 2) es un tema central. Filón de
Alejandría, por ejemplo, interpretó la Torre de Bavél como el símbolo de la
arrogancia de la mente, el alma que se exalta sobre la razón. Los nazarenos vieron
en Yeshúa el “Segundo Adám”, el único capaz de reparar la fragmentación iniciada
por el orgullo de la humanidad post-diluviana. El Midrash mesiánico ve la torre no
solo como una estructura física, sino como un intento teológico de unificar a la
humanidad bajo una ideología de idolatría o rebeldía, haciendo que la acción de
Elohím sea un acto de misericordia para preservar la diversidad y evitar una
depravación total y unificada.

La Haftaráh (Yeshayahu 54:1-5) es un texto clave del consuelo después del exilio, un
período entre el Primer y Segundo Templo. Promete que la humillación de la
diáspora (la “estéril”) terminará. Esta profecía de expansión fue leída por la Kehiláh
del Segundo Templo como una esperanza por la reunión final de Israel y la inclusión
de las naciones, un tema abrazado por los movimientos mesiánicos.

Punto 5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas.

Comentarios Rabínicos: Los comentaristas judíos tradicionales enfatizan la
motivación pecaminosa de los constructores. Rashi (Rabí Shelomó Yitzjaki) señala
que la intención detrás de la construcción de la torre no era adorar a Elohím, sino
hacer guerra contra Él y evitar que Él trajera otro diluvio (a pesar del Pacto de Noaj).
Rambán (Moshé ben Najmán) y otros, como el Midrash Rabbah, resaltan que el
pecado fue la unidad malvada, el uso de su fuerza colectiva y unificada para desafiar
la soberanía de Adonái y desobedecer el mandamiento de poblar la tierra. El castigo
fue “medida por medida” (midáh kenéged midáh): buscaron unidad para desafiar, y
fueron castigados con la confusión que llevó a la desunión y dispersión.

Comentario Judío Mesiánico: El comentarismo mesiánico subraya la Torre de
Bavél como el modelo de todo sistema humano que busca la salvación o la
inmortalidad a través de medios auto-dirigidos y sin Elohím. Yeshúa haMashíaj es el
antídoto profético contra la fragmentación de Bavél. En Él, la humanidad no busca
hacer un “nombre” (shem) para sí, sino que se le da el Nombre de Yeshúa (el
Nombre que está sobre todo nombre). El Brit Hadasháh demuestra que el
cumplimiento profético de la dispersión de Bavél es revertido en Shavu’ót: el



| 15

lenguaje no es un muro divisorio sino un vehículo para el mensaje unificado de
Yeshúa. La profecía de Yeshayahu 54, donde la mujer estéril (Israel) ve su
descendencia expandirse entre las naciones, es el cumplimiento de la promesa de
Adonái de reunir a aquellos que fueron dispersados.

Notas de los primeros siglos: Los escritos nazarenos, como el testimonio de
Ma’asei Shlijim 2, resaltan el papel de Yeshúa haMashíaj como el único que trae la
unidad verdadera. La diáspora y la multiplicidad de lenguas después de Bavél era
vista como un obstáculo para la unidad del Adám caído. La obra de Yeshúa en el
madero y la Tevilah del Ruaj Hakodesh en Shavu’ót son la inauguración de la
nueva humanidad donde todas las “lenguas” (naciones) pueden entender el
Evangelio. Él es el “Adón de la Paz” que rompe el muro de separación de la lengua
y la cultura.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematría:

Léxico: El término central es שָׂפָה (safáh, Génesis 11:1), que significa
literalmente “labio” o “borde”, pero se usa metafóricamente para “lenguaje” o
“idioma”. El juicio es la confusión de esta safáh (11:7). El nombre בָּבֶל
(Bavél) se deriva de la raíz בָּלַל (ba-lál), que significa “confundir, mezclar”
(11:9), un juego de palabras que despoja al lugar de cualquier gloria pretendida
(Babilonia/Bavel).
Gramatical: El uso de la expresión הָבָה (Ha-váh – vamos, déjennos) en 11:3 y
11:4 es un llamado a la acción humana colectiva y deliberada. En 11:7, Adonái
responde usando la misma forma: Ha-váh ֙נֵֽרְדָה (ne-re-dáh –
descendamos), un paralelismo gramatical que subraya la respuesta divina al
desafío humano. El “descenso” (Va-ye-red / ne-re-dáh) de Elohím es un
antropomorfismo que afirma Su soberanía sobre los asuntos humanos.
Guematría: La Guematría (valor numérico de las letras hebreas) puede revelar
capas profundas. La palabra אֶחָת (e-ját – uno/una) en safáh eját (un labio uno)
tiene un valor de 13 (4=א=1, ח=8, ת). La palabra para אהבה (a-ha-váh – amor)
tiene un valor de 13 (5=א=1, ה=5, ב=2, ה). En Bavél, la humanidad buscó una
unidad (eját) sin amor (a-ha-váh). La unidad en el Mesías es la que está basada
en el amor de Elohím.

Punto 6. Análisis Profundo de la Aliyáh.

La Aliyáh 7 de Parashá Noaj se divide en dos secciones: la rebelión de Bavél (11:1-9)
y la tabla de naciones de Shem a Avram (11:10-32). La primera es una narración de
crisis; la segunda, una transición hacia la redención.

Comentario Judío y Mesiánico de la Aliyáh: El hilo conductor es la soberanía de



| 16

Adonái sobre la voluntad humana. Los constructores de Bavél operan con un espíritu
anti-Noajida, rechazando la dispersión ordenada. La ciudad-torre es la manifestación
de una civilización centrada en el ego colectivo. La acción de Adonái es el inicio de
un plan que llevará a la elección de Avram. La genealogía (11:10-32), que a menudo
se pasa por alto, es el verdadero punto culminante: muestra que a pesar de la
dispersión de los pueblos, Adonái preserva la línea mesiánica a través de Shem. Los
descendientes de Noaj tienen su historia en Bavél; los descendientes de Shem tienen
su esperanza en Avram. El mensaje mesiánico es que Yeshúa, siendo el Ben Adám
(Hijo del Hombre) de esta línea, trae una unidad superior a la de Bavél.

Haftaráh Asociada: Yeshayahu 54 profetiza el reencuentro. La “estéril” que canta
es un contraste directo con la “ciudad” que se detuvo en Bereshit 11:8. Mientras que
el proyecto de Bavél fue abortado y su construcción cesó (va-yaj-de-lú livnót ha’ir), el
proyecto de redención de Adonái se expandirá (ensancha el sitio de tu tienda) de
forma continua y gloriosa.

Brit Hadasháh Asociado: Ma’asei Shlijim 2, el evento de Shavu’ót, es la
manifestación de la promesa. La Kehiláh es la verdadera “ciudad” de Adonái, cuya
unidad no se basa en el ladrillo y el betún (como en 11:3) sino en el Ruaj Hakodesh.
La diversidad de lenguas en Shavu’ót (los diálectos) no condujo a la confusión y la
dispersión, sino a la comunicación y la unión, porque el mensaje era la verdad de
Yeshúa haMashíaj.

Punto 7. Tema Más Relevante de la Aliyáh.

El tema central de la Aliyáh 7 es la Centralización Rebellosa y la Soberanía de
Adonái en la Redención a través de la Dispersión.

Este tema es crucial en la Toráh porque marca el último gran intento de la
humanidad post-diluviana de establecer un orden mundial autónomo y totalitario
antes de la elección de Avraham. La Toráh sienta las bases para entender que la
unidad humana sin la guía de Elohím conduce a la arrogancia y la esclavitud. La
acción de Adonái al dispersar no es meramente punitiva, sino redentora, pues
desmantela la centralización del mal y fuerza a la humanidad a cumplir el mandato
de poblar la tierra.

Relación con Yeshúa en el Brit Hadasháh:

La obra de Yeshúa haMashíaj demuestra la continuidad: Él es la única base para la
unidad legítima. Bavél buscó la unidad para desafiar a Elohím; Yeshúa ofrece la
unidad a través de la sumisión a Elohím.

La Torre: Símbolo de la ambición humana de ascender al cielo.



| 17

Yeshúa: Él es el Malaj (en arameo) que desciende del cielo, el MarYah
encarnado. Él no necesita una torre, pues Él es la escalera (símbolo mesiánico
visto en la escalera de Ia’akov) que conecta el cielo con la tierra.
La dispersión de las naciones termina en Yeshúa: El Ruaj Hakodesh, derramado
sobre la Kehiláh, crea una nueva humanidad, el Israel de Elohím, donde las
barreras de lengua y etnia pierden su poder divisorio.

Conexión con los Moedim de Elohím (No de Hilel):

Esta Aliyáh y su cumplimiento en el Brit Hadasháh se conectan directamente con
Shavu’ót.

Shavu’ót es la fiesta de la entrega de la Toráh en el Monte Sinái, un evento de1.
unificación del pueblo de Israel con Adonái.
El evento de Bavél se considera tradicionalmente una ruptura de la unidad del2.
lenguaje después de la dispersión de los descendientes de Noaj.
El evento de Shavu’ót en Ma’asei Shlijim 2 (Brit Hadasháh) es la entrega de la3.
Toráh escrita en el corazón por el Ruaj Hakodesh. Es la rectificación de
Bavél. La Toráh fue dada en Sinái en hebreo (una lengua santa) y en
Ierushaláyim, el Ruaj permite que la Toráh/Evangelio sea escuchado en todas
las lenguas, revirtiendo la confusión de Bavél y preparando el camino para el
kibuts (reunión) final de la humanidad en Mashíaj.

Punto 8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah.

Profecías Mesiánicas y Reflexión:

La profecía subyacente de la Aliyáh 7 es la promesa de un Redentor que surgirá de
una línea específica a pesar del caos mundial. Génesis 11:10-32 contiene la línea
directa de Shém (Shem, que significa “Nombre”), el hijo de Noaj, a Avram. Este
“Nombre” es el linaje que llevará al Mesías, contrastando con el intento de la
humanidad de hacerse un “nombre” falso en Bavél.

Métodos para descubrir al Mashíaj en cada Aliyah:

Patrones Redentores (Tavnitot): El patrón de Descenso Divino y Ascenso
Humano es clave. En Bavél, la humanidad intenta ascender (roshó ba-
shamáyim), y Elohím desciende en juicio (Va-ye-red Adonái). El patrón se
cumple en Yeshúa: Él es MarYah que desciende (Kenosis – vaciamiento) y
asciende, y al hacerlo, Él levanta a la humanidad. Él es la Escalera al cielo.
Tipos (Tipologías): La ciudad de Bavél es un tipo de la ciudad terrenal, cuyo
fin es el juicio (revelado completamente en la Babilonia de
Apocalipsis/Rev_21:1-5). El linaje de Avram es un tipo de la semilla mesiánica



| 18

que llevará a la ciudad celestial, la Ierushaláyim de arriba. Avram, que sale de
Ur, es un tipo de Mashíaj que llama a Su pueblo a salir de los sistemas
mundanos.
Análisis Lingüístico: El término שֵׁם (Shem – Nombre) aparece en el intento
humano (hacer un nombre la-nu shem) y en el nombre del progenitor redentor
(Shém). Yeshúa es el cumplimiento: Él recibe el Nombre (Shem) por excelencia,
el Nombre de Adonái (MarYah), sanando la herida del orgullo humano.

Cumplimiento en el Brit Hadasháh:

El evento de Ma’asei Shlijim 2 (Hechos 2) es el cumplimiento tipológico de la
reversión de Bavél. En Bavél, el pecado de la unidad sin Adonái causó la
dispersión. En Shavu’ót, el don del Ruaj Hakodesh crea la unidad en Adonái y
reúne a las naciones. La Kehiláh es la nueva humanidad que habla con un solo leshan
(lenguaje/mensaje) a todas las “lenguas” de la tierra, uniendo a la humanidad bajo la
soberanía de Yeshúa haMashíaj.

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apócrifos.

Midrashim:

El Midrash Tanjumá (Noaj 19) y el Midrash Rabbah (Bereshit 38) desarrollan la
motivación de los constructores de Bavél. Afirman que la torre se construyó para
protegerse de otro diluvio, lo que denota una falta de fe en el Pacto de Adonái. Otros
midrashim sugieren que se construyó para tener un punto central para la idolatría,
un lugar donde “adorar a la creación en lugar del Creador”. También se dice que la
gente de la torre no quería que el mundo se dividiera en 70 naciones, desafiando la
voluntad de Elohím.

Targumim:

Los Targum Onkelos y Targum Yonatán proporcionan valiosas interpretaciones.

Bereshit 11:7: Donde la Toráh dice: “para que no oiga el hombre labio de su
compañero,” el Targum Yonatán lo amplía a: “para que no comprendan el
idioma del otro cuando hablan.” Esto subraya que la confusión no fue solo de
palabras, sino de la capacidad de comprender el significado y la intención
detrás de ellas, una profunda ruptura de la comunicación.
Bereshit 11:4: En lugar de “cuya cabeza esté en el cielo,” el Targum Yonatán a
menudo lee “y su cabeza en la cima (o inicio) de los cielos,” indicando una
ambición aún más grandiosa y desafiante.

Textos Apócrifos (No Cabalá):



| 19

El Libro de los Jubileos (capítulo 10) proporciona una cronología más detallada de la
época y atribuye la construcción de la torre a la maldad de los hijos de Noaj y, en
particular, al liderazgo de Qenan (un nieto de Noaj) o a Nimrod, que buscó
establecer su propio reino por encima de Adonái. El texto apócrifo enfatiza cómo los
Malajím intervinieron por instrucción del Eterno para dispersar a la gente, y cómo la
tierra de Kenáan fue dividida por el Eterno.

Punto 10. Mandamientos Encontrados o principios y valores.

La Aliyáh 7 no contiene mandamientos rituales o estatutarios (mitzvot), sino
principios fundacionales y valores morales que se aplican directamente en el Brit
Hadasháh.

Principio de la Centralización Anti-Divina: El pecado de Bavél fue intentar1.
una unidad y una centralización de poder que usurpara el lugar de Elohím.

Aplicación en el Brit Hadasháh: Yeshúa enseña que el Reino de Elohím
no es una estructura centralizada de poder terrenal (Juan 18:36), sino una
Comunidad (Kehiláh) dispersa, pero unificada en el Ruaj. El mandamiento
es Buscar primero el Reino de Elohím (Mateo 6:33). La Kehiláh
Mesiánica debe rechazar el espíritu de “Babilonia” (Apocalipsis), que es la
mezcla de la religión y la soberanía política humana.

Principio de Obediencia a la Dispersión / Llenar la Tierra: El intento de los2.
constructores de permanecer juntos en un solo lugar fue una desobediencia al
mandato de Adonái de llenar la tierra (Bereshit 9:1).

Aplicación en el Brit Hadasháh: El principio se transforma en la Gran
Comisión (Ma’asei Shlijim 1:8). Los talmidím son instruidos a ir y
dispersarse para llevar el mensaje de Yeshúa “hasta lo último de la tierra”.
La dispersión geográfica es el medio para la reunión espiritual. La mitzvah
no es permanecer en Ierushaláyim, sino salir para establecer la paz de
Mashíaj.

Valor de la Humildad sobre la Auto-Glorificación: La búsqueda de “hacer3.
un nombre para nosotros” (na’aséh-lá-nu shem) es la esencia del orgullo.

Aplicación en el Brit Hadasháh: El valor fundamental es la humildad
mesiánica (Filipenses 2:3-11). Yeshúa se humilló, y por ello Elohím lo
exaltó y le dio el Nombre (Shem) que es sobre todo nombre. El creyente
debe buscar la gloria de Adonái y no la propia.

Punto 11. Preguntas de Reflexión.

¿De qué manera el deseo de “hacer para nosotros un nombre” (na’aséh-lá-nu1.
shem), que motivó a los constructores de Bavél, se manifiesta hoy en día en las
estructuras de la sociedad, la política, o incluso dentro de la Comunidad



| 20

Mesiánica, y cómo el carácter de Yeshúa haMashíaj ofrece una alternativa a
esta ambición?
La confusión de lenguas en Bavél fue un juicio que resultó en la dispersión. El2.
milagro de Shavu’ót (Ma’asei Shlijim 2) revirtió esto momentáneamente para la
proclamación de la verdad. ¿Cómo debe la Kehiláh usar el don del Ruaj
Hakodesh para sanar la fragmentación de la comunicación y el entendimiento
en el mundo actual?
El patrón redentor es un Descenso Divino para corregir el Ascenso Humano.3.
¿Cómo su Tefiláh y servicio reflejan una sumisión al “descenso” de Yeshúa (el
vaciamiento) en lugar de intentar construir una “torre” de auto-justificación o
auto-exaltación?
La Haftaráh (Yeshayahu 54) promete que la “estéril” se expandirá. ¿Qué pasos4.
prácticos puede tomar la Fé Judío Mesiánica hoy para “ensanchar el sitio de su
tienda” no solo numéricamente, sino para reflejar la expansión de la
misericordia de Elohím hacia aquellos que se sienten dispersos o desolados?
La genealogía de Shém a Avram (Bereshit 11:10-32) es la preservación de una5.
línea de esperanza en medio de la fragmentación. ¿Cómo le ayuda el estudio de
este linaje a afirmar la fidelidad inquebrantable de Adonái en su propia vida,
aun cuando el mundo parece estar sumido en el caos y la confusión?

Punto 12. Resumen de la Aliyáh.

La Aliyáh 7 de Parashá Noaj narra el fin de la unidad lingüística y cultural post-
diluviana y la subsiguiente dispersión de la humanidad. El evento de la Torre de
Bavél ilustra la arrogancia humana: el intento de crear una civilización autónoma y
totalitaria para desafiar la soberanía de Adonái y evitar la dispersión ordenada.
Adonái responde descendiendo y confundiendo su “labio” (safáh), forzando el
cumplimiento de la orden de poblar la tierra. El juicio de la dispersión es
inmediatamente seguido por el plan de redención: la genealogía de Génesis 11:10-32
detalla la línea mesiánica, preservada a través de Shém, culminando en Téraj y el
llamado de su hijo, Avram. La dispersión es el preludio de la elección.

Aplicación en Mashíaj: Yeshúa haMashíaj es el punto de reversión. Él es el
“Nombre” (Shem) verdadero. Mientras Bavél llevó a la fragmentación, Yeshúa, a
través del Ruaj Hakodesh en Shavu’ót, trae la unidad de la Kehiláh. La confusión del
lenguaje es sanada, y todas las naciones son invitadas a la redención, ensanchando la
tienda de la promesa (Haftaráh, Yeshayahu 54), bajo el Nombre y la soberanía de
MarYah Yeshúa.

Punto 13. Tefiláh de la Aliyáh.

Adonái Elohím, Ejad, Creador de todo lenguaje y toda vida, te damos gracias por Tu



| 21

soberanía sobre la ambición humana. Te reconocemos como el único MarYah que
desciende para ver las obras de los hijos del hombre. Con humildad, renunciamos al
espíritu de Bavél, al orgullo de hacer un “nombre” para nosotros mismos y a la
centralización que desafía Tu voluntad. Perdona nuestra tendencia a buscar la
seguridad en estructuras humanas y no en Tu fidelidad.

Te pedimos que Tu Ruaj Hakodesh continúe descendiendo sobre Tu Kehiláh para
revertir toda confusión y fragmentación, sanando nuestros labios para que hablemos
Tus grandezas con un solo mensaje, accesible a todas las lenguas y culturas.
Ayúdanos a vivir la promesa de Yeshayahu, a ensanchar nuestra tienda y a abrazar la
herencia de las naciones, recordando que en Yeshúa haMashíaj, la simiente de
Avram, encontramos la verdadera unidad y el único Nombre por el cual podemos ser
salvos. Que vivamos dispersos para cumplir Tu misión, pero unidos en Tu amor.
Amén.

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj
Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

https://torahviviente.com

