Bfy TORAH VIVIENTE

Listen to this article

Aliyah 7: (Génesis 11:1-32) La torre de Babel y la dispersién de las naciones.
Haftarah: Isaias 54:1-5 (Elohim extiende las naciones).
Brit Hadashah: Hechos 2:1-11 (Pentecostés y la unidad en el Espiritu).

Saludos desde el Reino de Yeshuia HaMashiaj, estimados
hermanos en la fe y companeros de estudio de la Torah. Es para
nosotros un honor y un privilegio profundizar en las verdades
eternas de la Palabra de Elohim, guiados por el Ruaj HaKodesh y
la luz de Yeshia HaMashiaj. Hoy nos adentraremos en la Aliya 7
de la Parasha Noaj, un pasaje que, aunque breve, sienta las bases
genealdgicas y proféticas para la redencion que se manifestaria a
través de Avraham y, finalmente, en nuestro Maran Yeshua.

Punto 1. Génesis 11:1-32

Texto Interlineal Anotado Hebreo-Espanol

"{claxio Hebreo (Bereshit . . ... Fonética g;?:l;l::i;);
:1) (Tiberiana) Palabra
0o00oooa 0ooooooa Va-ye-hi Y fue

0000 0000 Jol toda
000000000 0000000 Ha-a-rets la tierra
0000000 000000 Sa-fah un labio
0oooda 00000 E-jad uno
00000000000 0000000000 U-de-va-rim y palabras
0000000000 00000000 A-ja-dim unas.

Traduccion Literal al
Espanol: Y fue toda la
tierra un labio uno, y
palabras unas.



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo (Bereshit
11:2)

[O0000o0
[000000O000
[O0000Cog
[00000CoO00CooGg
fooo0ooo
Oooo0ooog
fooo0ooog
[O0000DO00Cog
[000d0

Traduccion Literal al
Espanol: Y acontecié en su
viajar desde el este y
encontraron un valle en

tierra de Shin’ar y habitaron

alli.

Texto Hebreo (Bereshit
11:3)

fO0000Coo000
O000d0

0000

fOo000oo
O00000
[000000O000
[O0000Cog
(00000000000
[O0000C0O000

Traduccion Literal al
Espanol: Y dijeron un
hombre a su companero:
Vamos, hagamos ladrillos
como ladrillos y
quemémoslos al fuego.

Texto Hebreo (Bereshit
11:4)

[O00000C0O000

Palabra Hebrea f";)illl):t;icaila)
0000000 Va-ye-hi
0000000000 Be-nas-e-am
00000000 Mi-ké-dem
000000000000 Va-yim-tse-
00000000 Bik-e-adh
00000000 Be-é-rets
00000o0a Shin-ar
00000000000 Va-ye-she-vi
oo Sham

Fonética
Palabra Hebrea (Tiberiana)
(0000000000 Va-yom-rtia
g0 Ish
a0 El
000oooo Re-e-hu
aooo0 Ha-vah
0000000000 Nil-be-nah
O00ooooa Le-ve-nim
000000000000 Ve-nis-re-fah
0000000000 Lis-re-fah
Fonética
Palabra Hebrea (Tiberiana)
00000000000 Va-yom-ria

Traduccion
Palabra por
Palabra

Y acontecio
en su viajar
desde el este
y encontraron
un valle

en tierra
Shin’ar

y habitaron
alli.

Traduccion
Palabra por
Palabra

Y dijeron

un hombre

a

su companero
vamos

hagamos ladrillos
como ladrillos

y quemémoslos
al fuego.

Traduccion
Palabra por
Palabra

Y dijeron
| 2



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo (Bereshit
11:4)

O00000
[O0000o0
[O0000o0
[0000
[0oo00o0ooa0
f0o000ooOd
fO0000Coo000
[O0000Cooo00
[Oo0000
[0000

[0000

fooo0ooo

o000
H000000
0000
[O0000oog

Traduccion Literal al
Espanol: Y dijeron:
Vamos, edifiquemos para

nosotros una ciudad y una

torre y su cabeza en los
cielos, y hagamos para
nosotros un nombre, no
sea que seamos
dispersados sobre la faz
de toda la tierra.

Texto Hebreo (Bereshit
11:5)

[O0000Cog
H000000
[0000000
0000
Hooo0do
O000d0

Palabra Hebrea

[0000
[Oo00d00
[000d0
o000
[O0000000d
[O0000Cog
[O0000C0O000
(000000000
Ooo0do
o000

o000

[000d0

ooo
[000d0
0000
[000000

Fonética
(Tiberiana)

Ha-vah
Niv-néh
La-nu

Ir
U-mig-dal
Ve-ro-shé
Ba-sha-ma-yim
Ve-na-a-séh
La-nu
Shem

Pen

Na-futs

Al

Pe-né

Jol
Ha-a-rets

Fonética

Palabra Hebrea

Oo000ooa
00000
O000ooo
000
0000
Ooodo

(Tiberiana)

Va-ye-red
Adonai
Lir-6t

Et

Ha-ir
Ve-et

Traduccion
Palabra por
Palabra

vamos
edifiquemos
para nosotros
una ciudad

y una torre

y su cabeza
en los cielos
y hagamos
para nosotros
un nombre
no sea que

seamos
dispersados

sobre

la faz

de toda
la tierra.

Traduccion
Palabra por
Palabra

Y descendio
Adonai
aver

la ciudad
y

| 3



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo (Bereshit

11:5)

[O0000C0O000
H000000
[000000
H00000n
Hooo0ooog

Traduccion Literal al
Espanol: Y descendio
Adonai a ver la ciudad y la
torre que edificaron los

hijos del hombre.

Texto Hebreo (Bereshit

11:6)

[000000oO0
H00000n
0000

o000

O000d0
fOoo00ooog
O00000
[O0000oog
O00000
[000000O000
[O00000oOd
[O0000Cog
0000
[O0000oog
[000d0
Hoo0d
Hoo00do
foo00ooo
[O00000ooa0

Fonética

Palabra Hebrea

[0000Cnooa0

00000
00000
Q00000
O0000oo

Palabra Hebrea

fO0000oog
O00000
oo

oo

[0000
CO0000o0
Ooo0d
Ooo00ooo
[0000
[O0000oo0d
N
f0o000oo
oo
[O0000o0
C0000
o000
[00000
[000000
Cooo0ooog

(Tiberiana)

Ha-mig-dal

A-shér
Ba-nu
Be-né

Ha-a-dam

Fonética

(Tiberiana)

Va-y6-mer
Adonai
Hen

Am

E-jad
Ve-sa-fah
A-jat
Le-ju-lam
Ve-zéh
Hat-ji-lam
La-a-sot
Ve-a-tdh
Lo
Yi-ba-tsér
Me-hem
Jol

A-shér
Yaz-mu
La-a-sot

Traduccion
Palabra por
Palabra

la torre
que
edificaron

los hijos
del hombre.

Traduccion
Palabra por
Palabra

Y dijo

Adonai

He aqui

un pueblo

uno

y un labio

uno

para todos ellos
y esto

su comienzo
para hacer

y ahora

no

sera estorbado
de ellos

todo

que

ellos planearon
hacer.

| 4



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo (Bereshit

11:6)

Traduccion Literal al

Espanol: Y dijo Adonai: He

aqui un pueblo uno, y un

labio uno para todos ellos,

y esto su comienzo para
hacer; y ahora no sera
estorbado de ellos todo lo
que planearon hacer.

Texto Hebreo (Bereshit

11:7)

[00000
[O0000oog
[O00000oOa
[0000

O000
[O0000oog
H00000n
0000
[0oo00o0ooa0
OOo000ooOd
O000d0
[Oo000oog

Traduccion Literal al
Espanol: Vamos,
descendamos y
confundamos alli su labio,
para que no oiga el
hombre labio de su
compainero.

Texto Hebreo (Bereshit
11:8)

N
Hoo00do
O00000
fO0000oo

Palabra Hebrea

Palabra Hebrea

o000
O0o000o
OO000CnOa
o000

oo
OO0000og
O00000
oo
OO00000o0d
[0000C0O0
Q00000
O0oo0oo

Fonética
(Tiberiana)

Fonética
(Tiberiana)

Ha-vah
Ne-re-dah
Ve-na-ve-lah
Sham

Et
Se-fa-tam
A-shér

Lo
Yish-me-u
Ish-to
Se-fat
Re-e-hu

Fonética

Palabra Hebrea

[0000C00a
[000d0
[0000
Hoo0000

(Tiberiana)

Va-ya-fets
Adonai
O-tam
Mi-sham

Traduccion
Palabra por
Palabra

Traduccion
Palabra por
Palabra

Vamos
descendamos
y confundamos
alli

su labio

para que

no

oigan

el hombre
labio

de su companero.

Traduccion
Palabra por
Palabra

Y los disperso
Adonai

a ellos

desde alli



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo (Bereshit
11:8)

o000

H000000

0000

[0000000
HO00000oO00CoOa
fooo0ooo
fooo0ooo

Traduccion Literal al
Espanol: Y los disperso
Adonadi a ellos desde alli

sobre la faz de toda la tierra,

y cesaron de edificar la

ciudad.

Texto Hebreo (Bereshit Palabra

11:9)

0000
Hoo0d
O000d0
foo00ooo
OOo00do
[0000
[0000
[O00000
[000000
[000000
00000
[0000000
(000000000
Hooo0ooog
Hoo00do
o000
OOo00do
[0000
[O0000oog

Palabra Hebrea F’Filll)(:;icaila)
aoa Al
0oodoa Pe-né
0000 Jol
0000000 Ha-4-rets
0000000000000 - Va-yaj-de-la
00000000 Liv-not
000000 Ha-ir
Fonética
Hebrea (Tiberiana)
0ad Al
00oa Ken
00000 Ka-ra
0000000 She-mah
00odoa Ba-vel
0o Ki
000 Sham
00odoa Ba-lal
00odoa Adonai
00odoa Se-fat
0aoa Jol
000000o Ha-4-rets
000000000 U-mi-sham
00000000 He-fi-tsam
00o0oa Adonai
0a0 Al
00odoa Pe-né
0o Jol
Ho0o0o0 Ha-a-rets

Traduccion
Palabra por
Palabra

sobre

la faz

de toda

la tierra

y cesaron
de edificar
la ciudad.

Traduccion
Palabra por
Palabra

Sobre

esto

llamo

su nombre
Bavél
porque

alli
confundio
Adonai
labio

de toda

la tierra

y desde alli
los dispersd
Adonai
sobre

la faz

de toda

la tierra.

| 6



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo (Bereshit Palabra
11:9) Hebrea

Traduccion Literal al
Espanol: Sobre esto llamo
su nombre Bavél, porque
alli confundié Adonai labio
de toda la tierra, y desde
alli los dispersé Adonai
sobre la faz de toda la
tierra.

Fonética
(Tiberiana)

Genealogia de Shem a Avram (Bereshit 11:10-32):

Bereshit 11:10-32 (Extracto de la Genealogia Completa)

Texto Hebreo (Bereshit o\ b rea

11:10)

0000000 000doa
00000000000 000000000
0oo0a 0o

0oooa 0o

00ooa 0aoo
000000 0oo0a
0000000 000000
0ooo 0ad
0000000000 000000000
00000000 0000000
0o0doa 0ooaa
00000000000 0000000000
00000000 0000000
0aoc 0oa
O0000000000000a 0000000000000

Traduccion Literal al
Espanol: Estas las
generaciones de Shém:
Shém hijo de cien afio, con
dos afios después del diluvio
engendrd a Arpajshad.

Fonética

(Tiberiana)

E-leh
Tol-dot
Shem
Shem

Ben

Me-at
Sha-nah
Et
She-ta-yim
Sha-nim
A-jar
Ha-ma-bul
Ho-lid

Et
Ar-paj-shad

Traduccion
Palabra por
Palabra

Traduccion
Palabra por
Palabra

Estas

las generaciones
de Shém.
Shém

hijo de
cien

ano

con

dos

anos
después
del diluvio
engendro
a
Arpajshad.



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo (Bereshit

11:31)

[O00000oOd
H000000
0000
[0000000
Hooo0do
Ooo0do
O000d

Ooo0d
[000d0
[0000
[O00000
[00000
[000000
[000000oO0
[000000
[0000000
Hooo0do
[0o000C0oo00
Hoo00do
OOo00do
[O0000Coo000
fOo000oo
fO0000o0
[O0000Cog
[000000O000
0000

[000d0
[O0000CDO000
Ooo0do

Palabra Hebrea

fOoo000Cog
O000a0

oo
HO00000
[000d0
[Oo0d

oooa

0ooa

0oood

oooa
O000d0
[oo0d
O000d0
[Oo0000Cog
[00000
HO00000
[000d0
[O000000O0
[000d0
[000d0
[0o000o0oo00
HOoo0000
HOo0000
[00000oa
[Oo0000ooOa
oo

[Oo0d
(0000000000
[ooa

Fonética
(Tiberiana)

Va-yi-kah
Té-raj

Et
Av-ram
Be-no
Ve-et

Lot

Ben
Ha-ran
Ben
Be-no
Ve-ét
Sa-rai
Ka-la-té
E-shet
Av-ram
Be-no
Va-yets-u
I-tam
Me-Ur
Kas-dim
La-1é-jet
Ar-tsdh
Ke-na-an
Va-ya-vo-u
Ad
Ja-ran
Va-ye-she-vi
Sham

Traduccion
Palabra por
Palabra

Y tomé
Téraj

a

Avram

su hijo

y a

Lot

hijo de
Haran

hijo de

su hijo

ya

Sarai

su nuera
mujer de
Avram

su hijo

y salieron
con ellos
de Ur

de los Kasdim
para ir

a tierra

de Kendan
y llegaron
hasta
Jaran

y habitaron
alli.

| 8



Bfy TORAH VIVIENTE

. - Traduccion

"{(;x;({ Hebreo (Bereshit Palabra Hebrea Fo.n etl.c a Palabra por
:31) (Tiberiana) p
alabra

Traduccion Literal al
Espanol: Y tomé Téraj a
Avram su hijo y a Lot hijo
de Haran hijo de su hijo, y a
Sardi su nuera mujer de
Avram su hijo, y salieron
con ellos de Ur de los
Kasdim para ir a tierra de
Kenaan; y llegaron hasta
Jaran y habitaron alli.
Punto 2. Haftarah.
Texto Interlineal Hebreo-Espanol (Yeshayahu 54:1-5)
Texto Hebreo Palabra Fonética g;?:l:l::ilf;
(Yeshayahu 54:1) Hebrea (Tiberiana) Palabra
0o0o0oo 000000 Ra-ni Canta
00000000 N000000 A-ka-rah la estéril
aooa 00 Lo que no
00000000 0000000 Ya-la-dah dio a luz
000000000 0o00o0o0 Pits-ji prorrumpe
0000000 00000 Ri-nah en jubilo
0000000000 O00000000 Ve-tsa-ha-li y grita de alegria
ao0d 000 Lo que no
do0ooo 0000 Ja-lah sufrio dolores
000000 0oda Ki porque
00000000 0000000 Ra-bim muchos
00000000 000000 Be-né los hijos
Uo0000donoo N00000000 Sho-me-mah de la desolada
000000000 00000000 Mi-be-né que los hijos
000000000 00000000 Va-a-lah de la casada
0oooda 00000 A-mar dijo
00000000 0oooda Adonai Adonai.

| 9



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo Palabra Fonética ;;?gl;l::m;
(Yeshayahu 54:1) Hebrea (Tiberiana) Palabra p

Traduccion Literal al
Espanol: Canta la estéril
que no dio a luz; prorrumpe
en jubilo y grita de alegria
que no sufrid dolores;
porque muchos los hijos de
la desolada que los hijos de
la casada, dijo Adonai.

Comentario Mesianico:

La Haftarah de Yeshayahu 54:1-5 se conecta de manera profunda con la Parasha
Noaj y la Aliyah 7 (Bereshit 11:1-32) a través del tema de la dispersion y la
subsecuente redencion y reunion de las naciones. En Bereshit 11, la humanidad, en
su arrogancia y deseo de establecer un nombre propio separado de la voluntad de
Elohim, es dispersada por la confusion de sus “labios” (lenguas) en Bavél. Este
evento marca el juicio de Adonai sobre la unidad perversa y el inicio de la
diferenciacién de los pueblos sobre la faz de la tierra. La Haftarah, por otro lado,
invierte esta imagen de desolacion y dispersion. El profeta Yeshayahu llama a la
“estéril” (que tipifica a Israel en su exilio y soledad, como una mujer abandonada) a
cantar, prometiéndole que sus hijos seran mas numerosos que los de la “casada”.
Esta es una promesa de restauracion y expansion global.

La conexion mesianica es ineludible. Yeshtia haMashiaj, al ser la simiente de
Avraham (que surge de la genealogia de Génesis 11:27), es el punto de convergencia
de esta dispersion. La promesa de que la tienda se ensanchara (Yeshayahu 54:2) y
que las naciones heredaran a las naciones (54:3) encuentra su cumplimiento
profético en la obra de Yeshua. La dispersion de Bavél fue por juicio; la reunion y
expansion descritas por Yeshayahu son por gracia y redencién. Este nuevo pacto es
posible porque Mashiaj ha tomado sobre si el oprobio, convirtiéndose en el esposo
(Ba’al) eterno de su pueblo, prometiendo que su amor inmutable redime la verguenza
de la viudez y el abandono (Yeshayahu 54:4-5). En Yeshua, la humanidad,
anteriormente separada por la confusién de lenguas y el pecado, es llamada a una
nueva unidad en el Espiritu Ruaj HaKodesh, como se vera en el Brit Hadashah.

Aplicacion Espiritual:

La Haftarah proporciona una reflexidon esencial para los creyentes en la actualidad,
infundiendo la esperanza en la redencion final. La experiencia de la “estéril” o
“desolada” resuena con los momentos de aridez y distancia espiritual en la vida de la

| 10



Bfy TORAH VIVIENTE

Kehilah o del individuo. La ensefanza es clara: la promesa de Adonai de restauracion
supera la realidad actual de la desolacion. La expansion no viene de los propios
esfuerzos o de la arrogancia humana (como en Bavél), sino de la fidelidad de Elohim
y su poder redentor. Para la Comunidad Mesidnica, esto es un recordatorio de que la
herencia del mundo, la ingathering (kibuts) de los exiliados espirituales y fisicos, es
una certeza basada en el amor y la misericordia eterna del Creador. Los creyentes
vivimos en la esperanza de que la dispersion y la confusion del mundo seran
reemplazadas por la expansidn gloriosa del Reino de Yeshtua, donde todas las
naciones se uniran para adorar al Adon de toda la tierra.

Punto 3. Brit Hadashah.

Texto Interlineal Arameo-Espanol (Ma’asei Shlijim 2:1-4)

. Palabra Aramea Fonética Traduccion

Texto Arameo (Siriaco .. . . lab
Oriental) (Sirlaca (Sirlaca Palabra por

Oriental) Oriental) Palabra
a0o0o0 0000000000 U-v'ma-ti-eh Y cuando llego
aood 000000 Ya-u-ma el dia
Uoodoo No00o00oo D’jam-shin de cincuenta
1l 0000 Kad cuando
Uoodd Oo0000oon Kul-hun todos ellos
o000 No00o00o0o K’'ni-shin reunidos
000 0a0oa Haw estaban
0ooaa 000000000 Aj-ja-da en un mismo lugar.
Traduccion Literal al
Espanol: Y cuando llegé
el dia de cincuenta,
cuando todos ellos
reunidos estaban en un
mismo lugar.
Texto Arameo Palabra Aramea Fonética (Siriaca rll;;?:};l::io;
(Siriaca Oriental) (Siriaca Oriental) Oriental) p

Palabra

aoo0 00000 Shma-u Oyeron
aood 00000 E-nun ellos
o000 O0000000000 D’ma-mal-lin que hablaban
000 00000 Haw estaban

|11



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Arameo Palabra Aramea Fonética (Siriaca Fll;mduCCién

. . . . . alabra por
(Siriaca Oriental) (Siriaca Oriental) Oriental) p

alabra

000000 0000000000 Kul-b’nash cada uno
00000 N00000000 B’le-sha-na en lengua
000000 000000000 D’i-lin de aquellos
000 0oooa D’veh que en ella
Uoodo N00000000 Et-ya-1éd fue nacido.

Traduccion Literal al
Espanol: Oyeron ellos
que hablaban estaban
cada uno en lengua de
aquellos que en ella fue
nacido.

Comentarios Exhaustivos:

El pasaje de Ma’asei Shlijim 2:1-11, el evento de Shavu’ét (Pentecostés), es una
antitesis directa y una rectificacion mesianica del evento de Bavél en Bereshit 11. La
narrativa aramea de la Peshita resalta la unidad de la Kehildh primitiva (“todos ellos
reunidos estaban en un mismo lugar” - kul-htuin k’nishin haw aj-jd-dad). La
manifestacion del Ruaj HaKodesh (Espiritu de Santidad) no solo empodera a los
talmidim (discipulos), sino que inmediatamente revierte la maldicion lingtistica de
Bavél. En Bavél, la confusién de “labios” (safdh) resulté en la dispersion; en
Ierushaldyim, el milagro de “lenguas” (leshdn) resulta en la unificacion y
comprension, donde cada persona foranea oye el mensaje de Elohim en su propia
lengua materna. El propoésito ya no es “hacerse un nombre” (shem) para si mismos,
sino proclamar las “grandezas de Elohim” a través de Yeshuia haMashiaj.

Conexion con la Torah y Haftarah:

La conexion es un patron redentor (Tavnit): Bavél (Torah) - Dispersion por
Arrogancia - Juicio de Lenguas # Shavu’ét (Brit Hadashah) - Reunion por
Obediencia - Bendicion de Lenguas/Unidad.

1. Torah (Bereshit 11:1-9): La humanidad se une para construir una torre cuya
“cabeza” (rosho) llegue al cielo, buscando autonomia y auto-glorificacion
(na’aséh-ld-nu shem - hagamos para nosotros un nombre). El resultado es la
confusién (baldl) y el juicio de la dispersién (na-fuits). La unidad pecaminosa
conduce a la fragmentacion.

2. Haftarah (Yeshayahu 54:1-5): Promete la reversion de esta fragmentacion.
La “estéril” (Israel) sera restaurada, su tienda se expandira para incluir a las

| 12



Bfy TORAH VIVIENTE

naciones, y la vergiienza de la dispersion sera redimida a través del pacto
eterno con Adonai. Es una promesa de la reunion futura y la expansion
universal del pueblo de Elohim.

3. Brit Hadashah (Ma’asei Shlijim 2:1-11): Es el cumplimiento inicial y
profético de Yeshayahu 54. En el dia de Shavu’ét (la entrega del Ruaj y el pacto
de Yeshua), la Kehilah, que representa el Israel redimido y las primicias de
todas las naciones, recibe el poder de comunicar la Torah de forma universal. El
“labio” confundido en Bavél es sanado y unificado en la boca de los talmidim,
quienes ahora declaran las “grandezas de Elohim” (magnificencia de MarYah en
arameo) a judios y gentiles, cumpliendo la visién de la expansién de la tienda
prometida.

Reflexion Mesianica:

Yeshua haMashiaj es el mediador de este Nuevo Pacto. Su papel como el centro de
todas las escrituras se resalta en que el Ruaj HaKodesh, enviado por El, es el agente
de la reversion de Bavél. En el texto: LA DIVINIDAD DE YESHUA.docx, se enfatiza
que Yeshta es MarYah, la manifestacion de Adonai. El Ruaj que descendio es el
mismo Ruaj del Creador. En arameo, MarYah (el Adén) es el nombre usado para [
en el Tanakh y en el Brit Hadashah, lo que subraya la unidad de la Deidad. Yeshua,
siendo MarYah, es quien desciende (como Adonai descendidé en Génesis 11:5) para
corregir el error de la humanidad, pero esta vez no con juicio dispersor, sino con
gracia unificadora a través del Ruaj. E1 Mesias es la piedra angular que une a
aquellos que fueron dispersados, haciendo de dos pueblos uno (judio y gentil) y
restaurando el propdsito original de la humanidad.

Punto 4. Contexto Histdorico y Cultural.

El pasaje de Bereshit 11:1-9, la Torre de Bavél, se sitla geograficamente en la tierra
de Shin’ar, que es identificada con la region de Sinar o el sur de Mesopotamia, cuna
de las civilizaciones sumeria y acadia. Arqueoldgicamente, el texto resuena con la
arquitectura de los Zigurats (ziggurat), estructuras de templos escalonados
comunes en esta region. Estos zigurats eran la manifestacion fisica del intento de las
ciudades-estado de conectar la tierra con lo divino, con su cuspide orientada a los
cielos, y eran centros de poder politico-religioso. La narracion biblica critica el
motivo detras de esta construccion: el orgullo humano, la busqueda de la gloria
propia (na’aséh-ld-nu shem), y el deseo de desafiar la orden de Elohim de llenar la
tierra (Bereshit 9:1), optando en cambio por una centralizacion desafiante.

La genealogia posterior (Génesis 11:10-32) es crucial porque establece la linea de

|13



Bfy TORAH VIVIENTE

Shem hasta Avram, la semilla de la redencion. Esto conecta con el periodo del
Primer Templo y Segundo Templo, ya que la identidad de Israel se funda en
Avram. El exilio en Bavél (586 a.C.), aunque posterior, revivié el tema de la torre,
donde el pueblo de Adonai fue forzado a vivir entre las ruinas de aquella primera
ambicién humana, pero con la promesa de que la dispersidn seria temporal.

En los escritos mesianicos y nazarenos de los primeros siglos, el evento de
Bavél y su reversion en Shavu’ot (Ma’asei Shlijim 2) es un tema central. Filon de
Alejandria, por ejemplo, interpreto6 la Torre de Bavél como el simbolo de la
arrogancia de la mente, el alma que se exalta sobre la razén. Los nazarenos vieron
en Yeshua el “Segundo Addm”, el Uinico capaz de reparar la fragmentacion iniciada
por el orgullo de la humanidad post-diluviana. EI Midrash mesianico ve la torre no
solo como una estructura fisica, sino como un intento teoldgico de unificar a la
humanidad bajo una ideologia de idolatria o rebeldia, haciendo que la accion de
Elohim sea un acto de misericordia para preservar la diversidad y evitar una
depravacion total y unificada.

La Haftarah (Yeshayahu 54:1-5) es un texto clave del consuelo después del exilio, un
periodo entre el Primer y Sequndo Templo. Promete que la humillacion de la
diaspora (la “estéril”) terminara. Esta profecia de expansion fue leida por la Kehilah
del Segundo Templo como una esperanza por la reunion final de Israel y la inclusion
de las naciones, un tema abrazado por los movimientos mesianicos.

Punto 5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas.

Comentarios Rabinicos: Los comentaristas judios tradicionales enfatizan la
motivacion pecaminosa de los constructores. Rashi (Rabi Shelom¢ Yitzjaki) sefiala
que la intencion detras de la construccion de la torre no era adorar a Elohim, sino
hacer guerra contra El y evitar que El trajera otro diluvio (a pesar del Pacto de Noaj).
Ramban (Moshé ben Najman) y otros, como el Midrash Rabbah, resaltan que el
pecado fue la unidad malvada, el uso de su fuerza colectiva y unificada para desafiar
la soberania de Adonai y desobedecer el mandamiento de poblar la tierra. El castigo
fue “medida por medida” (midah kenéged midadh): buscaron unidad para desafiar, y
fueron castigados con la confusion que llevéd a la desunion y dispersion.

Comentario Judio Mesianico: El comentarismo mesianico subraya la Torre de
Bavél como el modelo de todo sistema humano que busca la salvacion o la
inmortalidad a través de medios auto-dirigidos y sin Elohim. Yeshiia haMashiaj es el
antidoto profético contra la fragmentacién de Bavél. En El, la humanidad no busca
hacer un “nombre” (shem) para si, sino que se le da el Nombre de Yeshua (el
Nombre que estd sobre todo nombre). El Brit Hadashdh demuestra que el
cumplimiento profético de la dispersion de Bavél es revertido en Shavu’ot: el

| 14



Bfy TORAH VIVIENTE

lenguaje no es un muro divisorio sino un vehiculo para el mensaje unificado de
Yeshua. La profecia de Yeshayahu 54, donde la mujer estéril (Israel) ve su
descendencia expandirse entre las naciones, es el cumplimiento de la promesa de
Adondi de reunir a aquellos que fueron dispersados.

Notas de los primeros siglos: Los escritos nazarenos, como el testimonio de
Ma’asei Shlijim 2, resaltan el papel de Yeshua haMashiaj como el tinico que trae la
unidad verdadera. La didspora y la multiplicidad de lenguas después de Bavél era
vista como un obstdculo para la unidad del Adam caido. La obra de Yeshua en el
madero y la Tevilah del Ruaj Hakodesh en Shavu’ot son la inauguracion de la
nueva humanidad donde todas las “lenguas” (naciones) pueden entender el
Evangelio. El es el “Adén de la Paz” que rompe el muro de separacion de la lengua
y la cultura.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematria:

 Léxico: El término central es [JI000 (safdh, Génesis 11:1), que significa
literalmente “labio” o “borde”, pero se usa metaféricamente para “lenguaje” o
“idioma”. EI juicio es la confusion de esta safdh (11:7). El nombre (00000
(Bavél) se deriva de la raiz 0000 (ba-1dl), que significa “confundir, mezclar”
(11:9), un juego de palabras que despoja al lugar de cualquier gloria pretendida
(Babilonia/Bavel).

« Gramatical: El uso de la expresion 000 (Ha-vdh - vamos, déjennos) en 11:3 y
11:4 es un llamado a la accion humana colectiva y deliberada. En 11:7, Adonai
responde usando la misma forma: Ha-vah 00000000 (ne-re-ddh -
descendamos), un paralelismo gramatical que subraya la respuesta divina al
desafio humano. El “descenso” (Va-ye-red | ne-re-ddh) de Elohim es un
antropomorfismo que afirma Su soberania sobre los asuntos humanos.

» Guematria: La Guematria (valor numérico de las letras hebreas) puede revelar
capas profundas. La palabra 0] (e-jdt - uno/una) en safdh ejdt (un labio uno)
tiene un valor de 13 (4=[],8=[],1=[]). La palabra para [J[ (a-ha-vdh - amor)
tiene un valor de 13 (5=[],2=[],5=[],1=[]). En Bavél, la humanidad busco6 una
unidad (ejdt) sin amor (a-ha-vdh). La unidad en el Mesias es la que esta basada
en el amor de Elohim.

Punto 6. Analisis Profundo de la Aliyah.

La Aliyah 7 de Parasha Noaj se divide en dos secciones: la rebelion de Bavél (11:1-9)
y la tabla de naciones de Shem a Avram (11:10-32). La primera es una narracion de
crisis; la segunda, una transicién hacia la redencion.

Comentario Judio y Mesianico de la Aliyah: El hilo conductor es la soberania de

| 15



Bfy TORAH VIVIENTE

Adonai sobre la voluntad humana. Los constructores de Bavél operan con un espiritu
anti-Noajida, rechazando la dispersion ordenada. La ciudad-torre es la manifestacion
de una civilizacion centrada en el ego colectivo. La accion de Adondi es el inicio de
un plan que llevara a la eleccion de Avram. La genealogia (11:10-32), que a menudo
se pasa por alto, es el verdadero punto culminante: muestra que a pesar de la
dispersién de los pueblos, Adondi preserva la linea mesianica a través de Shem. Los
descendientes de Noaj tienen su historia en Bavél; los descendientes de Shem tienen
su esperanza en Avram. El mensaje mesianico es que Yeshua, siendo el Ben Addm
(Hijo del Hombre) de esta linea, trae una unidad superior a la de Bavél.

Haftarah Asociada: Yeshayahu 54 profetiza el reencuentro. La “estéril” que canta
es un contraste directo con la “ciudad” que se detuvo en Bereshit 11:8. Mientras que
el proyecto de Bavél fue abortado y su construccion cesé (va-yaj-de-lt livnot ha'’ir), el
proyecto de redencion de Adondi se expandird (ensancha el sitio de tu tienda) de
forma continua y gloriosa.

Brit Hadashah Asociado: Ma’asei Shlijim 2, el evento de Shavu’ét, es la
manifestacion de la promesa. La Kehilah es la verdadera “ciudad” de Adonai, cuya
unidad no se basa en el ladrillo y el bettiin (como en 11:3) sino en el Ruaj Hakodesh.
La diversidad de lenguas en Shavu’ét (los didlectos) no condujo a la confusion y la
dispersion, sino a la comunicacion y la union, porque el mensaje era la verdad de
Yeshtia haMashiaj.

Punto 7. Tema Mas Relevante de la Aliyah.

El tema central de la Aliyah 7 es la Centralizacion Rebellosa y la Soberania de
Adonai en la Redencion a través de la Dispersion.

Este tema es crucial en la Torah porque marca el ultimo gran intento de la
humanidad post-diluviana de establecer un orden mundial autéonomo y totalitario
antes de la eleccion de Avraham. La Torah sienta las bases para entender que la
unidad humana sin la guia de Elohim conduce a la arrogancia y la esclavitud. La
acciéon de Adonadi al dispersar no es meramente punitiva, sino redentora, pues
desmantela la centralizacion del mal y fuerza a la humanidad a cumplir el mandato
de poblar la tierra.

Relacion con Yeshua en el Brit Hadashah:

La obra de Yeshtia haMashiaj demuestra la continuidad: El es la inica base para la
unidad legitima. Bavél buscé la unidad para desafiar a Elohim; Yeshua ofrece la
unidad a través de la sumision a Elohim.

e La Torre: Simbolo de la ambiciéon humana de ascender al cielo.
| 16



Bfy TORAH VIVIENTE

« Yeshua: El es el Malaj (en arameo) que desciende del cielo, el MarYah
encarnado. El no necesita una torre, pues El es la escalera (simbolo mesidnico
visto en la escalera de Ia’akov) que conecta el cielo con la tierra.

« La dispersién de las naciones termina en Yeshua: El Ruaj Hakodesh, derramado
sobre la Kehildh, crea una nueva humanidad, el Israel de Elohim, donde las
barreras de lengua y etnia pierden su poder divisorio.

Conexion con los Moedim de Elohim (No de Hilel):

Esta Aliyah y su cumplimiento en el Brit Hadashah se conectan directamente con
Shavu’ot.

1. Shavu’ét es la fiesta de la entrega de la Torah en el Monte Sinai, un evento de
unificacion del pueblo de Israel con Adonai.

2. El evento de Bavél se considera tradicionalmente una ruptura de la unidad del
lenguaje después de la dispersion de los descendientes de Noaj.

3. El evento de Shavu’'ét en Ma’asei Shlijim 2 (Brit Hadashah) es la entrega de la
Tordh escrita en el corazon por el Ruaj Hakodesh. Es la rectificacion de
Bavél. La Torah fue dada en Sinai en hebreo (una lengua santa) y en
Ierushaldyim, el Ruaj permite que la Torah/Evangelio sea escuchado en todas
las lenguas, revirtiendo la confusién de Bavél y preparando el camino para el
kibuts (reunidn) final de la humanidad en Mashiaj.

Punto 8. Descubriendo a Mashiaj en cada Aliyah.
Profecias Mesianicas y Reflexidn:

La profecia subyacente de la Aliyah 7 es la promesa de un Redentor que surgira de
una linea especifica a pesar del caos mundial. Génesis 11:10-32 contiene la linea
directa de Shém (Shem, que significa “Nombre”), el hijo de Noaj, a Avram. Este
“Nombre” es el linaje que llevara al Mesias, contrastando con el intento de la
humanidad de hacerse un “nombre” falso en Bavél.

Métodos para descubrir al Mashiaj en cada Aliyah:

» Patrones Redentores (Tavnitot): El patron de Descenso Divino y Ascenso
Humano es clave. En Bavél, la humanidad intenta ascender (rosho ba-
shamdyim), y Elohim desciende en juicio (Va-ye-red Adondi). El patrdn se
cumple en Yeshua: El es MarYah que desciende (Kenosis - vaciamiento) y
asciende, y al hacerlo, El levanta a la humanidad. El es la Escalera al cielo.

« Tipos (Tipologias): La ciudad de Bavél es un tipo de la ciudad terrenal, cuyo
fin es el juicio (revelado completamente en la Babilonia de
Apocalipsis/Rev 21:1-5). El linaje de Avram es un tipo de la semilla mesianica

|17



Bfy TORAH VIVIENTE

que llevara a la ciudad celestial, la Ierushaldyim de arriba. Avram, que sale de
Ur, es un tipo de Mashiaj que llama a Su pueblo a salir de los sistemas
mundanos.

« Analisis Linguistico: El término [J[JJJ (Shem - Nombre) aparece en el intento
humano (hacer un nombre la-nu shem) y en el nombre del progenitor redentor
(Shém). Yeshua es el cumplimiento: El recibe el Nombre (Shem) por excelencia,
el Nombre de Adonai (MarYah), sanando la herida del orgullo humano.

Cumplimiento en el Brit Hadashah:

El evento de Ma’asei Shlijim 2 (Hechos 2) es el cumplimiento tipologico de la
reversion de Bavél. En Bavél, el pecado de la unidad sin Adonai causé la
dispersion. En Shavu’ot, el don del Ruaj Hakodesh crea la unidad en Adonai y
reune a las naciones. La Kehildh es la nueva humanidad que habla con un solo leshan
(lenguaje/mensaje) a todas las “lenguas” de la tierra, uniendo a la humanidad bajo la
soberania de Yeshtia haMashiaj.

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apdcrifos.
Midrashim:

El Midrash Tanjuma (Noaj 19) y el Midrash Rabbah (Bereshit 38) desarrollan la
motivacion de los constructores de Bavél. Afirman que la torre se construyé para
protegerse de otro diluvio, lo que denota una falta de fe en el Pacto de Adonai. Otros
midrashim sugieren que se construyo para tener un punto central para la idolatria,
un lugar donde “adorar a la creacion en lugar del Creador”. También se dice que la
gente de la torre no queria que el mundo se dividiera en 70 naciones, desafiando la
voluntad de Elohim.

Targumim:
Los Targum Onkelos y Targum Yonatan proporcionan valiosas interpretaciones.

 Bereshit 11:7: Donde la Tordh dice: “para que no oiga el hombre labio de su
compafero,” el Targum Yonatan lo amplia a: “para que no comprendan el
idioma del otro cuando hablan.” Esto subraya que la confusion no fue solo de
palabras, sino de la capacidad de comprender el significado y la intencién
detras de ellas, una profunda ruptura de la comunicacion.

» Bereshit 11:4: En lugar de “cuya cabeza esté en el cielo,” el Targum Yonatan a
menudo lee “y su cabeza en la cima (o inicio) de los cielos,” indicando una
ambicién ain mds grandiosa y desafiante.

Textos Apdcrifos (No Cabald):
| 18



Bfy TORAH VIVIENTE

El Libro de los Jubileos (capitulo 10) proporciona una cronologia mas detallada de la
época y atribuye la construccion de la torre a la maldad de los hijos de Noaj y, en
particular, al liderazgo de Qenan (un nieto de Noaj) o a Nimrod, que buscé
establecer su propio reino por encima de Adonai. El texto apocrifo enfatiza como los
Malajim intervinieron por instruccién del Eterno para dispersar a la gente, y cémo la
tierra de Kendan fue dividida por el Eterno.

Punto 10. Mandamientos Encontrados o principios y valores.

La Aliydh 7 no contiene mandamientos rituales o estatutarios (mitzvot), sino
principios fundacionales y valores morales que se aplican directamente en el Brit
Hadashah.

1. Principio de la Centralizacion Anti-Divina: El pecado de Bavél fue intentar
una unidad y una centralizacién de poder que usurpara el lugar de Elohim.

o Aplicacion en el Brit Hadashah: Yeshua ensefia que el Reino de Elohim
no es una estructura centralizada de poder terrenal (Juan 18:36), sino una
Comunidad (Kehildh) dispersa, pero unificada en el Ruaj. El mandamiento
es Buscar primero el Reino de Elohim (Mateo 6:33). La Kehildh
Mesidnica debe rechazar el espiritu de “Babilonia” (Apocalipsis), que es la
mezcla de la religion y la soberania politica humana.

2. Principio de Obediencia a la Dispersion / Llenar la Tierra: El intento de los
constructores de permanecer juntos en un solo lugar fue una desobediencia al
mandato de Adondi de llenar la tierra (Bereshit 9:1).

o Aplicacion en el Brit Hadashah: El principio se transforma en la Gran
Comision (Ma’asei Shlijim 1:8). Los talmidim son instruidos a iry
dispersarse para llevar el mensaje de Yeshua “hasta lo tltimo de la tierra”.
La dispersién geografica es el medio para la reunion espiritual. La mitzvah
no es permanecer en Ierushaldyim, sino salir para establecer la paz de
Mashiaj.

3. Valor de la Humildad sobre la Auto-Glorificacion: La busqueda de “hacer
un nombre para nosotros” (na’aséh-ld-nu shem) es la esencia del orgullo.

o Aplicacion en el Brit Hadashah: El valor fundamental es la humildad
mesianica (Filipenses 2:3-11). Yeshtia se humillo, y por ello Elohim lo
exaltd y le dio el Nombre (Shem) que es sobre todo nombre. El creyente
debe buscar la gloria de Adonai y no la propia.

Punto 11. Preguntas de Reflexion.

1. ¢De qué manera el deseo de “hacer para nosotros un nombre” (na’aséh-ld-nu
shem), que motivd a los constructores de Bavél, se manifiesta hoy en dia en las
estructuras de la sociedad, la politica, o incluso dentro de la Comunidad

| 19



Bfy TORAH VIVIENTE

Mesianica, y como el caracter de Yeshiia haMashiaj ofrece una alternativa a
esta ambicion?

2. La confusién de lenguas en Bavél fue un juicio que resultoé en la dispersion. El
milagro de Shavu’ot (Ma’asei Shlijim 2) revirtid esto momentdneamente para la
proclamacion de la verdad. ¢Cémo debe la Kehildh usar el don del Ruaj
Hakodesh para sanar la fragmentacion de la comunicacién y el entendimiento
en el mundo actual?

3. El patron redentor es un Descenso Divino para corregir el Ascenso Humano.
¢{Coémo su Tefilah y servicio reflejan una sumisién al “descenso” de Yeshua (el
vaciamiento) en lugar de intentar construir una “torre” de auto-justificacion o
auto-exaltacion?

4. La Haftardh (Yeshayahu 54) promete que la “estéril” se expandira. ¢Qué pasos
practicos puede tomar la Fé Judio Mesianica hoy para “ensanchar el sitio de su
tienda” no solo numéricamente, sino para reflejar la expansién de la
misericordia de Elohim hacia aquellos que se sienten dispersos o desolados?

5. La genealogia de Shém a Avram (Bereshit 11:10-32) es la preservacion de una
linea de esperanza en medio de la fragmentacion. éCémo le ayuda el estudio de
este linaje a afirmar la fidelidad inquebrantable de Adonai en su propia vida,
aun cuando el mundo parece estar sumido en el caos y la confusion?

Punto 12. Resumen de la Aliyah.

La Aliyah 7 de Parasha Noaj narra el fin de la unidad lingiiistica y cultural post-
diluviana y la subsiguiente dispersion de la humanidad. El evento de la Torre de
Bavél ilustra la arrogancia humana: el intento de crear una civilizacion auténoma y
totalitaria para desafiar la soberania de Adonai y evitar la dispersion ordenada.
Adondi responde descendiendo y confundiendo su “labio” (safdh), forzando el
cumplimiento de la orden de poblar la tierra. El juicio de la dispersién es
inmediatamente seguido por el plan de redencién: la genealogia de Génesis 11:10-32
detalla la linea mesianica, preservada a través de Shém, culminando en Térajy el
llamado de su hijo, Avram. La dispersion es el preludio de la eleccion.

Aplicaciéon en Mashiaj: Yeshiia haMashiaj es el punto de reversion. El es el
“Nombre” (Shem) verdadero. Mientras Bavél llevo a la fragmentacién, Yeshua, a
través del Ruaj Hakodesh en Shavu’ét, trae la unidad de la Kehildh. La confusién del
lenguaje es sanada, y todas las naciones son invitadas a la redencion, ensanchando la
tienda de la promesa (Haftarah, Yeshayahu 54), bajo el Nombre y la soberania de
MarYah Yeshua.

Punto 13. Tefilah de la Aliyah.

Adonai Elohim, Ejad, Creador de todo lenguaje y toda vida, te damos gracias por Tu

| 20



Bfy TORAH VIVIENTE

soberania sobre la ambicion humana. Te reconocemos como el inico MarYah que
desciende para ver las obras de los hijos del hombre. Con humildad, renunciamos al
espiritu de Bavél, al orgullo de hacer un “nombre” para nosotros mismos y a la
centralizacién que desafia Tu voluntad. Perdona nuestra tendencia a buscar la
seguridad en estructuras humanas y no en Tu fidelidad.

Te pedimos que Tu Ruaj Hakodesh continte descendiendo sobre Tu Kehilah para
revertir toda confusion y fragmentacién, sanando nuestros labios para que hablemos
Tus grandezas con un solo mensaje, accesible a todas las lenguas y culturas.
Ayudanos a vivir la promesa de Yeshayahu, a ensanchar nuestra tienda y a abrazar la
herencia de las naciones, recordando que en Yeshtia haMashiaj, la simiente de
Avram, encontramos la verdadera unidad y el inico Nombre por el cual podemos ser
salvos. Que vivamos dispersos para cumplir Tu misién, pero unidos en Tu amor.
Amén.

Mas Recursos del Reino de Yeshua HaMashiaj

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshiia HaMashiaj.

+Recursos del Ministerio Judio Mesianico de Biblia Torah Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

| 21


https://torahviviente.com

