
| 1

 Listen to this article

Toráh: Génesis 6:9-22
Haftaráh: Isaías 54:1-55:5 (Promesa de restauración tras el diluvio)
Brit Hadasháh: Mateo 24:37-39 – 1 Kefa 3:18-22 (Los días de Noé)

Shalom: Todá Adonái por esta oportunidad de profundizar en la
Torah bendita. Como talmidim del Reino de Yeshúa HaMashíaj,
nos honra presentar un estudio exhaustivo de la Aliyá inaugural
de la Parashá Noaj, una porción que nos revela principios
fundamentales sobre la obediencia, la justicia divina y la promesa
de redención. Que el Ruaj HaKodesh ilumine nuestros ojos para
ver a Maran Yeshúa en cada palabra y letra.

Parashá Noaj – ַנֹח
Referencia: Génesis 6:9-6:22

Tema: El pacto de Noaj y la construcción del arca

1. Texto Hebreo Interlineal

Punto 1. Bereshit/Gén 6:9-22

Este pasaje es la primera parte de la Parasháh Nóaj (ַנֹח), que comienza con las
Toledot (תּוֹלְדֹת) de Noaj, describe su justicia en medio de la corrupción, y detalla
el mandato divino para la construcción del Arca (תֵּבָה, Teváh).

Texto Hebreo Original Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

Génesis 6:9
אֵלֶּה Él·leh Estas son
תּוֹלְדֹת Toledót las generaciones



| 2

Texto Hebreo Original Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

נֹחַ Nóaj de Noaj.
נֹחַ Nóaj Noaj
אִישׁ Ish un hombre
צַדִּיק Tzaddiq justo,
תָּמִים Tamím íntegro
הָיָה Hayáh fue
בְּדֹרֹתָיו B’dorotáv en sus generaciones;
אֶת־הָאֱלֹהִים Et-Ha’Elohím con el Elohím
הִתְהַלֵּךְ Hithalléj caminó
נֹחַ Nóaj. Noaj.
Génesis 6:14
עֲשֵׂה Aséh Haz
לְךָ Lejá para ti
תֵּבַת Tébat un arca
עֲצֵי־גֹפֶר Atzéy-Gófer de maderos de gofer;
קִנִּים Qinním aposentos
תַּעֲשֶׂה Ta’aséh harás
אֶת־הַתֵּבָה Et-HaTeváh en el arca,
וְכָפַרְתָּ VeJafártá y la cubrirás
אֹתָהּ Otáh a ella
מִבַּיִת MiBáyit por dentro
וּמִחוּץ UMijútz y por fuera
בַּכֹּפֶר BaKófer. con brea.
Génesis 6:22
וַיַּעַשׂ VaYa’as E hizo
נֹחַ Nóaj Noaj,
כְּכֹל KeJol conforme a todo
אֲשֶׁר Ashér lo que
צִוָּה Tziwáh ordenó
אֹתוֹ Otó a él
אֱלֹהִים Elohím, Elohím,
כֵּן Ken así
עָשָׂה Asáh. hizo.



| 3

Traducción Literal (Génesis 6:9-22)

Génesis 6:

9. Estas son las generaciones de Noaj: Noaj, un hombre justo (צַדִּיק), íntegro
.fue en sus generaciones; con el Elohím caminó Noaj (תָּמִים)

10. Y engendró Noaj tres hijos: Shem, Jam y Yéfet.

11. Y fue corrompida la tierra ante el Elohím, y se llenó la tierra de violencia (חָמָס,
Jamás).

12. Y vio el Elohím la tierra, y he aquí que estaba corrompida; porque toda carne
había corrompido su camino sobre la tierra.

13. Y dijo el Elohím a Noaj: El final de toda carne ha llegado ante Mí, porque la
tierra está llena de violencia a causa de ellos; y he aquí que Yo los destruiré con la
tierra.

14. Haz para ti un arca de maderos de gofer; aposentos harás en el arca, y la
cubrirás a ella por dentro y por fuera con brea (כֹּפֶר).

15. Y así la harás: trescientos codos de longitud el arca, cincuenta codos su anchura,
y treinta codos su altura.

16. Una ventana harás para el arca, y al codo de arriba la terminarás; y la puerta del
arca pondrás a su costado; pisos inferiores, segundos y terceros harás en ella.

17. Y Yo, he aquí que Yo traigo el Diluvio de aguas sobre la tierra, para destruir toda
carne en que hay espíritu de vida de debajo de los cielos; todo lo que hay en la tierra
morirá.

18. Pero estableceré Mi Pacto contigo; y entrarás en el arca tú, y tus hijos, y tu
mujer, y las mujeres de tus hijos contigo.

19. Y de todo ser viviente, de toda carne, dos de cada uno traerás al arca para
conservar la vida contigo; macho y hembra serán.

20. De las aves según su especie, y de los animales según su especie, de todo reptil
de la tierra según su especie, dos de cada uno vendrán a ti para conservar la vida.

21. Y tú toma para ti de todo alimento que se come, y reúnelo junto a ti, y servirá de



| 4

comida para ti y para ellos.

22. E hizo Noaj, conforme a todo lo que ordenó a él el Elohím, así hizo.

Análisis Exegético y Mesiánico

La Justificación de Noaj

El pasaje comienza con las Toledot (תּוֹלְדֹת) de Noaj. El hebreo lo describe como
.(Tamim, íntegro o perfecto) תָּמִים y (Tzaddiq, justo) צַדִּיק

Tzaddiq (Justo): Implica rectitud en sus acciones, especialmente hacia el
prójimo.
Tamim (Íntegro): Implica perfección o entereza en el carácter, especialmente
hacia Elohím. La frase תָּמִים הָיָה בְּדֹרֹתָיו (íntegro fue en sus
generaciones) es un gran contraste con el mundo circundante lleno de Jamás
.(violencia, 6:11 ,חָמָס)
Camina con Elohím: Este es el mismo elogio dado a Janoj (Génesis 5:24).
Significa una vida de obediencia, fe, y comunión constante, lo que el Brit
Hadasháh identifica como la fe que lo justificó (Hebreos 11:7).

El Arca y el Pacto

El arca (תֵּבָה, Teváh) es un Tipo (Tipología) fundamental.

Instrucciones de Construcción: Las medidas (300 x 50 x 30 codos, una1.
relación de 6:1:0.6) y el material (עֲצֵי־גֹפֶר, atzéy-gófer) indican un diseño
funcional para flotar y resistir. La brea (כֹּפֶר, Kófer) es crucial. Kófer no solo
significa brea sino que también tiene la raíz de Kippur (כִּפּוּר), que
significa expiación o cobertura. El arca es cubierta por Kófer (brea) para salvar
a sus habitantes del juicio del agua; de manera similar, la salvación del creyente
viene por la cobertura expiatoria que provee Yeshúa haMashíaj.
El Pacto (בְּרִית, Berit): Génesis 6:18 es el primer uso explícito de la palabra2.
en la Toráh. El Pacto es el medio por el cual la gracia hallada (Pacto) בְּרִית
por Noaj (Génesis 6:8) se estructura y se hace efectiva. Es una iniciativa
unilateral de Elohím para preservar y redimir.

Conexión Mesiánica: El Noaj Definitivo

Kófer (Cobertura/Expiación): El Kófer que sella y protege el arca prefigura la obra



| 5

expiatoria de Yeshúa haMashíaj. Su sangre nos provee la cobertura necesaria para
pasar el juicio.

Obediencia Perfecta: El pasaje culmina con וַיַּעַשׂ נֹחַ כְּכֹל אֲשֶׁר צִוָּה
E hizo Noaj conforme a todo lo que ordenó a él el“) אֹתוֹ אֱלֹהִים, כֵּן עָשָׂה
Elohím, así hizo”). Esta obediencia total es un arquetipo de la obediencia de Yeshúa
haMashíaj, quien cumplió perfectamente la voluntad de Su Padre (Juan 4:34).

El Refugio: Yeshúa es el verdadero Arca (תֵּבָה). Él es el único camino de refugio
(la única puerta en el arca, 6:16) contra el juicio venidero. Estar “en Mashíaj”
”.es el cumplimiento espiritual de estar “en el arca (b’Mashíaj ,בְּמָשִׁיחַ)

2. Haftaráh Analizada

Pasaje: Yesha’yahu 54:1-55:5

Análisis: La Haftaráh de la Parashá Noaj se encuentra en Yesha’yahu 54:1-55:5, y
establece un profundo paralelismo con el relato del Diluvio. El mensaje central es la
promesa de un pacto eterno y la restauración de Yerushalayim, a pesar de los
tiempos de desolación.

Yesha’yahu 54:9 proclama: “כִּי מֵי נֹחַ זֹאת לִי אֲשֶׁר נִשְׁבַּעְתִּי
מֵעֲבֹר מֵי נֹחַ עוֹד עַל הָאָרֶץ כֵּן נִשְׁבַּעְתִּי מִקְּצֹף עָלַיִךְ
-Ki mey Noaḥ zot li a-šer niš-ba-ti me-a-vor mey Noaḥ od al ha-a) ”וּמִגְּעָר־בָּךְ
reṣ ken niš-ba-ti mi-q-ṣof a-la-yiḥ u-mi-ge-ar-baj) – “Porque esto es para Mí como las
aguas de Noaj: como juré que las aguas de Noaj no volverían a inundar la tierra, así
he jurado no enojarme contra ti ni reprenderte.” Aquí, HaShem mismo utiliza el
pacto con Noaj como el estándar de Su fidelidad y la garantía de Su promesa de
nunca más destruir la tierra con un diluvio global. Este es el `Brit` (pacto) más
explícito que conecta ambas narrativas.

El Midrash Rabá (Génesis 32:9) sobre la Haftaráh señala que así como Noaj fue un
remanente en su generación corrupta, así HaShem siempre preservará un remanente
de Su pueblo, prometiendo que la aflicción será temporal, pero Su amor y
misericordia son eternos. El Targum Yonatán para Yesha’yahu 54:9 amplifica esta
idea, enfatizando que la promesa de no enojarse o reprender se refiere a la nación de
Israel, y que el pacto es tan inquebrantable como el de Noaj.

Esta Aliyá nos presenta un mundo corrupto y la decisión divina de un juicio drástico,
pero también la elección de Noaj como un `ṣadiq` (justo) para preservar la vida. La
Haftaráh, por su parte, eleva la perspectiva del juicio divino a una promesa de
misericordia inquebrantable. Mientras el diluvio fue un acto de juicio sobre la
`ḥamas` (violencia) de la humanidad, el pacto posterior con Noaj (y la reafirmación



| 6

en Yesha’yahu) subraya el `ḥesed` (misericordia) de HaShem que siempre prevalece
sobre el `din` (juicio). Esto es profundamente relevante para el Reino de Yeshúa
HaMashíaj, ya que Yeshúa mismo es la encarnación del pacto eterno de misericordia
y redención, un refugio seguro del juicio venidero.

3. Brit Hadasháh (Arameo)

Pasaje: (1 Peṭros 3:18-22)

Análisis: El relato de Noaj y el diluvio se retoma en la Brit Hadasháh, ofreciendo una
rica tipología para el Reino de los Cielos. En 1 Keifa (Petros) 3:20-21, el talmid
(discípulo) Keifa escribe, en su texto arameo original (Peshitta):

Brit Hadasháh (Arameo) – 1 Keifa 3:18-22
Este pasaje conecta el juicio en los días de Noaj (ַנֹח) con la salvación y
resurrección de Yeshúa haMashíaj.

Verso Texto Arameo
(Peshita)

Fonética (Siríaca
Oriental)

Traducción Palabra por
Palabra

18

ܡܛܠ ܕܐܦ ܡܫܝܚܐ ܚܕܐ
ܙܒܢ ܡܝܬ ܚܠܦ ܚܛܗܝܢ
ܟܐܢܐ ܚܠܦ ܚܛܝܐ
ܕܢܩܪܒܟܘܢ ܠܘܬ ܐܠܗܐ
ܘܡܝܬ ܒܦܓܪ ܘܐܬܚܝܝ
ܒܪܘܚܐ܀

Məṭul d’āp Mšīḥā ḥḏā
zbān miṯ ḥlap ḥṭahīn
k’ēnā ḥlap ḥṭāyē
d’naqrbkūn lwāṯ Alāhā
w’miṯ b’paḡrā w’eṯḥayyī
b’Rūḥā.

Porque también el Mashíaj una
vez murió por nuestros
pecados, el justo por los
injustos, para acercaros a
vosotros al Alaha (Elohím); fue
muerto en carne, y fue
vivificado en Ruaj (Espíritu).

19
ܘܒܗܢܐ ܐܦ ܐܙܠ ܟܪܙ
ܠܢܦܫܬܐ ܗܠܝܢ
ܕܒܚܒܘܫܝܐ܀

W’ḇ’hānā āp āzal krāz
l’napšāṯā hallēn
d’ḇ’ḥḇūšayā.

Y con este también fue y
predicó a aquellas almas que
estaban en prisión.

20

ܕܡܢ ܩܕܝܡ ܥܨܝܝܢ ܗܘܝ
ܒܝܘܡܬܗ ܕܢܘܚ ܟܕ
ܡܓܪܬ ܪܘܚܐ ܕܐܠܗܐ
ܒܡܬܒܢܝܢ ܗܘܝ ܩܝܣܐ
ܕܒܗܝܢ ܩܠܝܠ ܫܒܥ
ܢܦܫܬܐ ܐܬܦܨܝܘ ܒܡܝܐ܀

D’men qəḏīm ʿeṣyān
hway b’yawmāṯēh
d’Nōḥ kaḏ mḡrāṯ Rūḥā
d’Alāhā b’māṯbānīn
hway qaysā d’ḇəhēn
qalīl šḇaʿ napšāṯā
eṯpaṣyū b’mayyā.

Que en los días anteriores eran
desobedientes, en los días de
Noaj, mientras el Ruaj
(Espíritu) de Alaha (Elohím)
esperaba al construirse el
madero (arca); en ella pocas,
siete almas, fueron salvadas
por el agua.



| 7

Verso Texto Arameo
(Peshita)

Fonética (Siríaca
Oriental)

Traducción Palabra por
Palabra

21

ܗܝ ܕܠܗܝܢ ܦܚܡܐ
ܕܡܘܬܐ ܡܥܡܘܕܝܬܐ ܚܝܬ
ܐܦ ܠܟܘܢ ܠܐ ܗܘܐ ܓܝܪ
ܕܦܘܩܬܐ ܕܛܢܦܘܬܐ
ܕܦܓܪܐ ܐܠܐ ܫܐܠܬܐ
ܕܬܐܪܬܐ ܛܒܬܐ ܕܠܘܬ
ܐܠܗܐ ܒܩܝܡܬܗ ܕܝܫܘܥ
ܡܫܝܚܐ܀

Hī d’lāhēn paḥmā
d’dmūṯā maʿmōḏīṯā
ḥayāṯ āp lkūn lā hwā gīr
d’pūqṯā d’ṭnapūṯā
d’paḡrā ellā š’elṯā
d’yārṯā ṭāḇṯā d’lwāṯ
Alāhā b’qīmṯēh d’Yēšūʿ
Mšīḥā.

Ella, la figura (semejanza) de la
Tevilah (inmersión), ahora
salva también a vosotros; no la
remoción de la suciedad de la
carne, sino la petición de una
buena conciencia a Alaha
(Elohím), por medio de la
resurrección de Yēšūʿ Mšīḥā.

22

ܗܘ ܕܐܙܠ ܠܫܡܝܐ
ܘܐܝܬܘܗܝ ܥܠ ܝܡܝܢܐ
ܕܐܠܗܐ ܘܡܫܬܥܒܕܝܢ ܠܗ
ܡܠܐܟܐ ܘܫܘܠܛܢܐ
ܘܚܝܠܐ܀

Hū d’āzal l’šmayyā
w’īṯūhī ʿal yamīnā
d’Alāhā w’mšṯaʿbdīn leh
Mal’aḵē w’šulṭāne
w’ḥaylē.

Él, que fue al cielo y está a la
diestra de Alaha (Elohím), y le
están sujetos Mal’aḵē
(ángeles), y autoridades, y
poderes.

Notas y Comentario Mesiánico Adicional

En el verso 20, la palabra aramea para “arca” es qaysā, que :(Qaysā) ܩܝܣܐ
literalmente significa “madero” o “árbol.” Este término refuerza la tipología: el
madero que salvó a Noaj (el arca) prefigura el Madero que salvó a la
humanidad, la Cruz de Yeshúa haMashíaj.
.Es el término para Tevilah (inmersión o bautismo) :(Maʿmōḏīṯā) ܡܥܡܘܕܝܬܐ
Pedro establece que la salvación a través del Diluvio (agua) no fue el fin, sino
una figura (ܦܚܡܐ, paḥmā) de la Tevilah mesiánica. El agua del Diluvio fue juicio
para el mundo y salvación para el arca; el agua de la Tevilah simboliza la
muerte al pecado y la resurrección a la vida con el Mesías, gracias a Su
resurrección (Verso 21).
Predicación a los Espíritus (Verso 19): El concepto de Yeshúa predicando a
las “almas en prisión” se interpreta comúnmente como la proclamación de Su
victoria sobre el mal y los poderes caídos que causaron la corrupción en los días
de Noaj (conectando con la narrativa de los B’né Ha’Elohím en Génesis 6). Esto
subraya la soberanía final de Yeshúa sobre todos los reinos espirituales (Verso
22), cumpliendo la declaración de la Haftaráh de que Adonái allana las alturas y
rompe las puertas de bronce (Isaías 45:2).

Aquí, Keifa establece una clara analogía entre el arca de Noaj y la inmersión (tevilah
-bautismo) en Yeshúa HaMashíaj. Así como el arca salvó a Noaj y su familia del juicio
del diluvio, la inmersión en Mashíaj, no como un rito externo, sino como un
compromiso de una buena conciencia hacia Elohím a través de la resurrección de
Yeshúa, nos rescata del juicio del pecado y nos introduce en el Reino de los Cielos.



| 8

Textos apócrifos y pseudepigráficos como el Libro de Henokh (10:1-3, 10:16) y el
Libro de los Jubileos (5:1-19) describen la corrupción de la humanidad y la decisión
divina de destruir la tierra, dando un contexto más amplio a la desobediencia y
`ḥamas`. Estos textos confirman la gravedad de la situación pre-diluviana y la
justicia de la intervención de Elohím. La espera de Elohím durante los días de Noaj,
mencionada por Keifa, es un reflejo de Su `erej apayim` (larga paciencia), que vemos
también en el ministerio de Yeshúa HaMashíaj, quien advirtió sobre la venida del
Reino y la necesidad de arrepentimiento. Maran Yeshúa mismo dijo en Mattityahu
(Maṭṭai) 24:37-39: “כִּי כְּמוֹ יְמֵי נֹחַ כֵּן תִּהְיֶה בֹּא מִשִּׁיחָא” (Ki je-
mo ye-mey No-aḥ ken ti-hi-ye bo Mi-ši-ḥa) – “Porque como en los días de Noaj, así
será la venida del Mashíaj.” Esta analogía subraya la inesperada llegada del juicio
para los desprevenidos y la salvación para aquellos que, como Noaj, obedecen la voz
de Elohím y entran en el arca, que para nosotros es Yeshúa HaMashíaj.

4. Contexto Histórico

La narrativa de Noaj se sitúa en un período posterior a la creación y la caída, pero
antes de la dispersión de Babel y el llamado de Avraham. Génesis 6:11-12 describe
una civilización sumergida en la `ḥamas` (violencia, injusticia, corrupción) y
`šahatah` (depravación moral). El término `ḥamas` no se refiere simplemente a la
violencia física, sino a una completa distorsión del orden social y divino, una
transgresión desenfrenada.

Fuentes históricas y arqueológicas, como las tablillas de Uruk y el Poema de
Gilgameš, presentan relatos mesopotámicos de un gran diluvio que devastó la tierra.
Si bien estas narrativas son de origen pagano y difieren en detalles teológicos, su
existencia corrobora la memoria de un evento catastrófico que afectó a la humanidad
en la antigüedad, pre-datando las narrativas sumerias y babilónicas. El registro de la
Torah, sin embargo, es único al atribuir el diluvio a la justicia moral de Elohím en
respuesta a la maldad humana y al presentar a un individuo justo, Noaj, como el
medio de preservación.

Noaj vivía en una sociedad donde la `Torah` oral, la revelación inicial de Elohím a la
humanidad, había sido ignorada y pervertida. Su justicia (ṣadiq) e integridad (tamim)
en tal entorno lo distinguen, mostrando una fidelidad a HaShem que era rara y
sobresaliente. La orden de construir el arca, una embarcación de dimensiones
colosales, sin ser Noaj un constructor naval por vocación, implicaba un acto de fe y
obediencia radical en un contexto donde no había indicios de lluvia o inundaciones
masivas. Esta obediencia fue un testimonio viviente ante una generación incrédula.



| 9

5. Comentarios Proféticos

La historia de Noaj no es solo un relato del pasado, sino una poderosa sombra
profética que apunta directamente al Reino de Yeshúa HaMashíaj. El `mabbul`
(diluvio) es un tipo del juicio venidero que caerá sobre un mundo que ha rechazado a
HaShem. Así como la generación de Noaj se perdió en su `ḥamas` y la incredulidad,
la era actual se dirige hacia un juicio final, el gran `Yom Adonái`.

La figura de Noaj, el `iš ṣadiq` (hombre justo) que camina con Elohím y es el
constructor del arca de salvación, es un prefiguración de Yeshúa HaMashíaj. Yeshúa
es el perfecto `ṣadiq`, quien nos provee el arca de salvación espiritual, Su propio
cuerpo y la `brit ḥadašah` (nuevo pacto) establecida en Su sangre. La advertencia de
Elohím a Noaj sobre el `qeṣ kol-basar` (el fin de toda carne) resuena con las
profecías de Yeshúa acerca del `Aḥarit HaYamim` (los últimos días) y la venida del
Reino de Elohím.

La construcción del arca en medio de un mundo incrédulo habla de la paciencia de
HaShem y del testimonio de aquellos que siguen Sus mandatos. Proféticamente, esto
se cumple en la labor de los talmidim de Yeshúa HaMashíaj, quienes, a pesar de la
incredulidad y la `ḥamas` del mundo, perseveran en la construcción del Reino de los
Cielos a través de la proclamación de las `Besorah` (Buenas Nuevas), invitando a las
almas a entrar en la seguridad de Mashíaj antes del `Yom HaDin` (Día del Juicio). La
puerta del arca estaba abierta para todos los que quisieran entrar; de igual manera,
la puerta a la vida eterna en el Reino de Yeshúa HaMashíaj está abierta para todo
aquel que cree y obedece.

6. Análisis Profundo

El pasaje de Génesis 6:9-22 está cargado de significado teológico y lingüístico.

Aunque comúnmente traducido como “generaciones”, esta :(Tol-dot) תּוֹלְדֹת *
palabra (`tol-dot`) también puede significar “historia, descendencia, o relato de lo
que provino de”. Aquí, es el `sefer tol-dot` (libro de las generaciones) de Noaj, no
solo de sus descendientes, sino de su vida y de los eventos cruciales que lo
definieron, particularmente su relación con Elohím. En contraste con las `tol-dot` del
“cielo y la tierra” o de “Adam”, las de Noaj marcan un nuevo comienzo, una era post-
diluviana.

`Hombre justo e íntegro”. `Ṣadiq“ :(iš ṣadiq tamim) אִישׁ צַדִּיק תָּמִים *
(justo) implica la adhesión a los estándares de Elohím. `Tamim` (íntegro) significa
“completo, sin defecto, perfecto” en el sentido de ser irreprochable en su conducta y
carácter. El Midrash Tanḥuma (Noaj 6) expande sobre la justicia de Noaj, indicando



| 10

que sus acciones no eran solo externamente correctas, sino que también emanaban
de un corazón puro. Esto es crucial, ya que Noaj no era solo “menos malo” que los
demás, sino activamente `ṣadiq` en un mundo `rašah` (malvado).

.”Caminó con Elohím“ :(hit-ha-lej et-ha-Elohím) הִתְהַלֵּךְ אֶת־הָאֱלֹהִים *
Esta es una frase rara y poderosa, utilizada solo para Noaj y Ḥanokh (Génesis 5:22,
24). Implica una relación íntima, constante y obediente con HaShem. El Targum
Onqelos traduce esta frase para Noaj como “sirvió ante Adonái”, sugiriendo que su
caminar implicaba un servicio devoto y una obediencia a la voluntad divina. Es una
imagen de `devequt` (adherencia) a la presencia de Elohím. Esta es la esencia de la
vida en el Reino de los Cielos, seguir las pisadas de Yeshúa HaMashíaj.

Violencia”. Como se mencionó, `ḥamas` va más allá de la“ :(Ḥamas) חָמָס *
agresión física. El Midrash Rabá (Génesis 31:5) describe la `ḥamas` pre-diluviana
como un robo desenfrenado e impunidad total, donde la ley y la justicia habían
desaparecido por completo. Esto llevó a la depravación total de la tierra. Este
concepto de `ḥamas` es un eco de la `avirut` (iniquidad) y `peša` (transgresión) que
Yeshúa HaMashíaj vino a redimir.

`Arca de madera de gofer”. La palabra `te-vah“ :(Te-vat go-fer) תֵּבַת גֹפֶר *
para “arca” solo se usa para la de Noaj y la canasta de Moshéh (Éxodo 2:3), ambas
sirviendo como medios de salvación a través del agua. La madera de `gofer` (גֹפֶר)
es de etimología incierta; algunos Targumim, como el Targum Yerushalmi, la
traducen como “madera de cedro”, mientras que otros sugieren que es un tipo de
ciprés o pino, conocido por su durabilidad e impermeabilidad. La orden de calafatear
el arca `mi-ba-yit u-mi-ḥuṣ ba-ko-fer` (por dentro y por fuera con brea) simboliza la
protección completa que Elohím provee, tanto interna como externa.

Pero“ :(Va-ha-qi-mo-ti et-be-ri-ti i-taḥ) וַהֲקִמֹתִי אֶת־בְּרִיתִּי אִתָּךְ *
estableceré Mi pacto contigo”. Esta es la primera vez que la palabra `brit` (pacto)
aparece en la Torah con Elohím como el iniciador. Es una promesa incondicional de
preservar a Noaj y su simiente. Es un `brit` unilateral basado en la fidelidad de
Elohím. Este `brit` prefigura el `brit ḥadašah` de Yeshúa HaMashíaj, un pacto eterno
y un compromiso divino de salvación para aquellos que están en Mashíaj.

7. Tema Relevante

El tema central de esta Aliyá es la Justicia Divina y la Salvación a Través de la
Obediencia Fiel. La narrativa establece un contraste marcado entre la corrupción
generalizada de la humanidad y la justicia de un solo hombre, Noaj. La decisión de
Elohím de traer el diluvio no es un acto arbitrario, sino la respuesta justa a una tierra
llena de `ḥamas` y `šahatah`.



| 11

Noaj, declarado `ṣadiq` y `tamim`, se destaca. Su “caminar con Elohím” no es una
metáfora pasiva, sino una vida de alineación activa con la voluntad de HaShem. Esta
obediencia se manifiesta en la laboriosa construcción del arca, un acto de fe sin
precedentes en un clima de incredulidad. El Midrash Rabá (Génesis 30:7) comenta
que Noaj tardó 120 años en construir el arca, dando tiempo a la gente para
arrepentirse, mostrando así la `erej apayim` de Elohím.

Para los discípulos de Mashíaj en el Reino de los Cielos, este tema es de vital
importancia. En un mundo que a menudo imita la `ḥamas` de la generación pre-
diluviana, la llamada es a ser como Noaj: `ṣadiq` y `tamim`. Esto no se logra por
obras propias, sino a través de la fe en Yeshúa HaMashíaj, quien nos justifica. Sin
embargo, esta fe se manifiesta en la obediencia activa a los `mitzvot` de HaShem,
como Noaj obedeció la instrucción del arca. La vida en el Reino de los Cielos implica
caminar con Elohím, confiando en Su palabra y preparándonos para Su retorno,
siendo un testimonio de Su salvación en medio de la depravación. La `te-vah` (arca)
es la `qehilah` (comunidad) de Yeshúa HaMashíaj, donde encontramos refugio y
vida.

8. Descubriendo a Mashíaj

El pasaje de Noaj es un tesoro de revelación mesiánica para Yeshúa HaMashíaj.

1. El Justo y el Salvador: Noaj es presentado como el “hombre justo” (`iš ṣadiq`)
que Elohím escoge para salvar a su familia y a la vida de la destrucción. Yeshúa
HaMashíaj es el `HaTzadiq` (El Justo) por excelencia, el Cordero de Elohím sin
mancha ni tacha (1 Keifa 2:22-24). Él es el único que puede interceder y proveer un
camino de salvación para la humanidad condenada por el pecado. Así como Noaj es
el constructor del arca física, Yeshúa HaMashíaj es el constructor del Reino de los
Cielos, el constructor de Su `qehilah`, el refugio espiritual.

2. El Arca de Salvación: El arca, la `te-vah`, es una tipología clara de Yeshúa
HaMashíaj. Es el medio provisto por Elohím para escapar del juicio venidero. Fuera
del arca, no había salvación. De manera similar, fuera de Yeshúa HaMashíaj, no hay
salvación del juicio del pecado y la muerte. Entrar en el arca requería fe y obediencia
a la instrucción de Elohím; entrar en el Reino de los Cielos y ser salvo requiere fe en
Yeshúa HaMashíaj y obediencia a Su `Torah` (instrucción). El Targum Yonatán, en
sus comentarios sobre este pasaje, a menudo enfatiza el papel del `Memra` (la
Palabra) de HaShem en la salvación, una figura que se asocia con el Mesías en la
literatura rabínica y que encuentra su cumplimiento en Yeshúa como el `Dvar
Elohím` (Verbo de Elohím).

3. El Pacto de Gracia: Elohím establece Su `brit` con Noaj, un pacto de gracia y



| 12

preservación. Este pacto anticipa el `brit ḥadašah` establecido por Yeshúa
HaMashíaj a través de Su sacrificio y resurrección. En el `brit ḥadašah`, Elohím
promete la vida eterna y una relación restaurada con Él, superando el juicio y la
corrupción del mundo. El Libro de Henokh (10:1-3) y Jubileos (5:1-19) enfatizan la
necesidad de la purificación y la renovación después de la devastación, prefigurando
la obra restauradora de Yeshúa HaMashíaj que establece un nuevo orden, un `Olam
HaBah` (Mundo Venidero).

4. La Puerta de Entrada: El pasaje menciona la `petaḥ ha-te-vah` (puerta del arca)
que sería colocada a un lado (Génesis 6:16). Solo había una puerta. Yeshúa
HaMashíaj declaró: “Yo soy la puerta; el que por Mí entrare, será salvo” (Yojanan
10:9). Él es la única entrada al Reino de los Cielos, la única vía para escapar de la
condenación y encontrar `ḥayim` (vida).

9. Midrashim y Targumim

Los Midrashim y Targumim ofrecen perspectivas fascinantes y profundas sobre la
Aliyá de Noaj:

* Midrash Rabá Génesis 30:7 sobre Génesis 6:9 (“Noaj fue un hombre justo”):
Este Midrash debate la naturaleza de la justicia de Noaj. ¿Era justo solo en
comparación con su generación (lo que lo haría “menos malo” pero no absolutamente
justo) o era intrínsecamente justo? La mayoría de los Sabios concluyen que era justo
incluso si hubiera vivido en la generación de Avraham. La frase “en sus
generaciones” (בְּדֹרֹתָיו – be-do-ro-tav) es interpretada de dos maneras:

1. Era el más justo de su generación, lo cual realza su mérito.

2. Si hubiera vivido en una generación de `ṣadiqim` como la de Avraham, habría sido
aún más justo.

Esta discusión subraya la singularidad de la `ṣidqut` (justicia) de Noaj y prepara el
escenario para la intervención divina.

* Targum Onqelos sobre Génesis 6:9 (“Caminó con Elohím”): Este Targum
arameo, conocido por su literalidad, traduce `הִתְהַלֵּךְ אֶת־הָאֱלֹהִים` (hit-ha-
lej et-ha-Elohím) como `קדמוהי משמש` (qad-mo-hi me-ša-meš) – “sirvió ante Él”
(Adonái). Esto enfatiza el aspecto activo y obediente del “caminar” de Noaj, no solo
una relación personal, sino un servicio devoto a HaShem.

* Targum Yonatán sobre Génesis 6:13 (“El fin de toda carne ha llegado”):
Este Targum a menudo expande la narrativa. Aquí, detalla que la “violencia”
(`ḥamas`) era tan extendida que incluso los animales se habían corrompido, al igual



| 13

que los humanos. También explica que HaShem dio un plazo de 120 años antes del
diluvio (como en Génesis 6:3) para dar oportunidad de arrepentimiento, lo que Noaj
advirtió a la gente mientras construía el arca. Esta interpretación destaca la `erej
apayim` de HaShem incluso en medio del juicio.

* Midrash Tanḥuma Noaj 5 sobre Génesis 6:14 (“Hazte para ti un arca”): Este
Midrash explica que la construcción del arca por parte de Noaj en público fue un
acto didáctico. Noaj no necesitaba un arca, ya que Elohím podría haberlo salvado de
cualquier otra manera. Pero al construirlo, y tomar tanto tiempo (120 años), Noaj
testificó a su generación sobre el juicio venidero, con la esperanza de que se
arrepintieran. Esta perspectiva eleva el arca a un símbolo de la paciencia divina y la
invitación al arrepentimiento.

* Zohar I, 66a sobre Génesis 6:14: Interpreta el arca (`te-vah`) en un sentido más
profundo. El “árbol de gofer” (`eṣey go-fer`) es visto como un símbolo de la `sefirah`
de `gevurah` (justicia/severidad) que se combina con `ḥesed` (misericordia) para
producir salvación. La `te-vah` representa también la `Shekhiná` (Presencia Divina)
que desciende para proteger a los justos. El `ṣohar` (ventana) del arca (Génesis
6:16) es interpretado como la `ẓohar` (luz radiante) de la `Torah` que ilumina a Noaj
desde el interior.

Estas interpretaciones nos ayudan a comprender la riqueza y profundidad del texto
de la toráh, viendo a Noaj no solo como un personaje histórico, sino como un modelo
de `bitajon` (confianza) y `emunah` (fe) en la inminencia del juicio divino y la
necesidad de la obediencia para la salvación.

10. Mandamientos

De esta Aliyá, podemos extraer varios mandamientos o principios de vida aplicables
para los discípulos de Mashíaj en el Reino de los Cielos:

1. Caminar en Justicia e Integridad (Ser `ṣadiq` y `tamim`): Como Noaj,
estamos llamados a vivir vidas justas e íntegras, no solo en nuestro comportamiento
externo, sino en el carácter de nuestro corazón, incluso en medio de un mundo
corrompido. Esto es posible a través del Ruaj HaKodesh obrando en nosotros,
conformándonos a la imagen de Yeshúa HaMashíaj.

2. Obedecer la Voz de Elohím Sin Duda: Noaj no cuestionó la orden de construir
un arca, a pesar de que parecía ilógica. Del mismo modo, los discípulos de Mashíaj
deben escuchar la voz de Elohím y obedecer Sus mandamientos, confiando en Su
sabiduría y provisión, incluso cuando el camino no sea claro a la razón humana.

3. Ser un Testimonio en un Mundo Increduloso: La vida y las acciones de Noaj



| 14

fueron un testimonio silencioso y audible para su generación. Del mismo modo, los
discípulos de Yeshúa HaMashíaj están llamados a vivir de tal manera que sus vidas
reflejen la `Torah` de Elohím y sirvan como un faro de esperanza y advertencia para
un mundo que se aleja de la justicia.

4. Prepararse para el Juicio Venidero: La construcción del arca fue una
preparación para un juicio inevitable. Yeshúa HaMashíaj nos advierte de un juicio
futuro y nos llama a estar `mišmarim` (vigilantes) y `muḥanim` (preparados). Esta
preparación incluye el `teshuvah` (arrepentimiento), la fe en Yeshúa y la vida en
obediencia a Sus `mitzvot`.

5. Preservar la Vida y la Creación: El mandato a Noaj de preservar todas las
especies animales resalta la responsabilidad del ser humano como administrador de
la creación de Elohím. Los discípulos de Mashíaj, como `kohanim` (sacerdotes) en el
Reino, tienen un papel en el cuidado y la `tiqqun olam` (rectificación del mundo).

11. Preguntas de Reflexión

1. Considerando la descripción de Noaj como “justo e íntegro en sus generaciones”,
¿cómo se manifiesta la “justicia” y la “integridad” en la vida de un discípulo de
Yeshúa HaMashíaj en la sociedad actual, que a menudo refleja la `ḥamas` de la
generación de Noaj?

2. La construcción del arca fue un acto de fe y obediencia monumental en un
contexto de incredulidad. ¿Qué “arca” nos ha llamado Yeshúa HaMashíaj a
“construir” o a “entrar” hoy en día, y qué desafíos enfrentamos al obedecerlo en el
Reino de los Cielos?

3. Keifa (Petros) establece una analogía entre el arca y la inmersión (bautismo) en
Yeshúa HaMashíaj como una “petición de una buena conciencia a Elohím”. ¿Cómo
impacta esta comprensión en nuestra `avodah` (servicio) y `tefilah` (oración) diaria,
y cómo vivimos con esa buena conciencia en el Reino de Yeshúa HaMashíaj?

12. Resumen

La Aliyá 1 de Parashá Noaj nos sumerge en el sombrío panorama de un mundo
corrompido por la violencia y la depravación, que provocó la justa intervención de
Elohím. En medio de esta oscuridad, la luz de Noaj, un hombre justo e íntegro que
“caminó con Elohím”, brilla como un faro de obediencia y fe. La instrucción divina
para construir el arca no fue solo un medio de salvación física, sino un testimonio
profético de la paciencia de HaShem y Su provisión para aquellos que responden a
Su voz. Este relato establece un `brit` fundamental y anticipa la venida de Yeshúa
HaMashíaj como el Arca de Salvación definitiva, a través de quien los discípulos



| 15

entran en el Reino de los Cielos, encontrando redención del juicio venidero y una
vida de justicia y `shalom`.

13. Tefiláh (Oración)

Adonái Elohím, Fuente de toda justicia y misericordia, Te damos gracias por Tu
`ḥesed` inquebrantable revelado en el pacto con Noaj, un `brit` que prefigura la
plenitud de Tu amor en Yeshúa HaMashíaj. Ayúdanos, Maran Yeshúa, a ser como
Noaj, `ṣadiqim` y `temimim` en nuestras generaciones, caminando en obediencia a
Tu `Torah` y siendo un testimonio viviente de Tu Reino. Que el Ruaj HaKodesh nos
capacite para entrar y vivir plenamente en Tu Arca de Salvación, Yeshúa HaMashíaj,
para la gloria de Tu Santo Nombre en el Reino de los Cielos. Amén.

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj
Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

INSTALA TORAH VIVIENTE

https://t.me/menutorahviviente/48

TORA DE ESTUDIO

https://torahviviente.com

PARASHÁ DE LA SEMANA

PLAN DE ESTUDIO DE LA TORAH 2026

ORANDO CON LOS TEHILÍM

https://torahviviente.com
https://laparashadelasemana.torahviviente.com/


| 16

https://torahviviente.com/orandotehilim

424 PROFECIAS MESIANICAS

https://torahviviente.com/profecias

MAS RECURSOS GRATIS

https://bibliatorahviviente.github.io/recursos

CHATEA CON TORÁH VIVIENTE

en WhatsApp:
https://wa.me/ais/24791720737112363?s=5

ESTUDIOS JUDÍO MESIÁNICOS

t.me/audiotecatoraviviente

MENÚ TORAH VIVIENTE

Messianic Jewish Ministry
t.me/menutorahviviente

TORAH VIVIENTE EN VIVO

t.me/bibliatoraviviente

OFRENDAS



| 17

t.me/menutorahviviente/2020

�� Am Israel Jai
TODOS LOS IDIOMAS
�� �� �� �� �� �� ��


