Bfy TORAH VIVIENTE

Génesis 44:11-17

Listen to this article

Zacarias 3:1-10 (EI siervo probado y purificado)
1 Pedro 1:6-7 (Pruebas de la fe)

Vamos a abordar la Parasha 10 Miketz y su Aliyah 7 (Génesis 44:11-17), junto
con su Haftarah (Zacarias 3:1-10) y el pasaje del Brit Hadashah (1 Pedro
1:6-7). Desarrollaré cada punto con la maxima extension y profundidad académica

requerida.

Punto 1. Instruccion detallada del texto hebreo original completo:

La Aliydh 7 de la Parasha Miketz abarca Génesis 44:11-17. Es el climax dramatico
donde Y’hudah se interpone por Binyamin ante Yosef, ofreciéndose como esclavo en

su lugar.

Texto hebreo
original

00000000000
0000000000
0oo0a
00000000000
0000000
0000000000000
0oooa

0000000
(Génesis 44:11)
000000000
0oooa

0oodoa

0o0doa
00000000000
0000000000000

Palabra hebrea F’l?illl)zt;icaza)
00000000000 Va-y'ma-ha-ra
H00000o0o0 Va-yo-ri-du
dooao Ish
00000000000 Et-sa-ko
000000o La-d-retz
0000000000000 - Va-yiftja
000 Ish

0000000 Sa-ko
000000000 Va-y6-mer
dooaa La-hem
d00aao Hi-néh
d00aao Asheér
00000000000 Tim-tz'd

0000000000000 - Et-g'vidi

Traduccion palabra
por palabra

Y se apresuraron
y bajaron

cada hombre

el saco de él

a la tierra

y abrieron

cada hombre

el saco de él

Y dijo

a ellos

He aqui

que
encontraréis
la copa de mi



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto hebreo
original

OOo000ooOd

(Génesis 44:12)
0000000000000
0000000000
00000000000
0ooaa

0000000
00000000000
00000000
(Génesis 44:13)
00000000
00000000
00000000
0000000
0000oa

000000
000000000
0ooo
00000000000
00000000
0000000
(Génesis 44:14)
000000000
0oo0a

0o0doa

0o

00000000
000000

0o0doa
000000000
0o0doa
0000000000
0ooa

0oodoa

Palabra hebrea

Jo0C0ooooo

O0h000RDoo00oO
O0000ooo00
[O000CDO0OO
000

Q000000
[0000CDOoOn
Ooo00ooo

Oo000oog
Oo000oog
O0000oog
O000000
O000d40
Q00000
Q00000000
o000
[0000CDOo0n
O0000oog
Oooo0oo

Oo000Coad
Oooao
O00000
oo
O00000og
Q00000
Q00000
O0000C0Od
Q00000
O00000oo00
oo0d
O00000

Fonética
(Tiberiana)

Bi-y’dé-jem

Va-yik-r't
Sim-lo-tdm
Va-ya-‘amés
Ish

Jamoro
Va-ya-shi-vu
Ha-"i-rah

Va-ya-vo
Y’huddh
Ve-‘e-jav
Béitah
Yosef
Ve-ht
Odénu
Sham
Va-yi-p’lt
L’fa-nav
Ar-tzah

Va-yo-mer
La-hem
Yoseéf
Mah
Ha-da-vdr
Ha-zéh
Ashér
A-si-tém
Ha-lo
Y'da-‘tém
Ki
Na-jésh

Traduccion palabra

por palabra

en las manos de
ustedes

Y rasgaron
sus vestiduras
y cargo

cada hombre
Su asno

y regresaron
a la ciudad

Y vino
Y’hudah

y sus hermanos
a la casa

de Yosef

y €l

todavia

alli

y cayeron
delante de él
a la tierra

Y dijo

a ellos

Yosef

Qué

es la cosa

esta

que

ustedes hicieron
¢Acaso no
supieron ustedes
que

adivinando



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto hebreo
original
00000000
0oooa
00000000
(Génesis 44:15)
000000000
00000000
0oa

0000000
000000000
0oa
00000000
0oo0a
00000000000
0000000000
00ooa
000000000
000000000
000000000
00000000
00000000
0ooa
000000000
0o

0000oa
0000000
0000000000
00000000
(Génesis 44:16)
000000000
000000000
0aoo
000000000
0ooa
0000000
0o0doa

Palabra hebrea

O0000oog
Ooodo
O00000og

Q00000000
O0000oog
oo
O000000
Oo000CoOd
oo
Oo000oog
Oooao
[0o000CDooOO
O0o000ooo00
o000
Q00000000
Q00000000
O0000C0Od
O0000oog
O0000oog
oo0d
Oo000CoOd
o000
O00000
O0o0000
O0o000ooo00
O00000og

Q00000000
O0000C0Od
000
O0000C0O0
oo0d
Q000000
O00000

Fonética

(Tiberiana)

Y’'na-jésh
Ish
Ka-mo-ni

Va-yé-mer
Y’huddh
Mah
No-mar
La-‘do-ni
Mah
N’da-bér
U-mah
Nitz-ta-ddk
Ha-‘Elohim
Ma-tzd
Et-‘a-von
A-va-dé-ja
Hi-né-nu
A-va-dim
La-‘do-ni
Gam
A-naj-nu
Gam
Ashér
Nim-tzd
Ha-ga-vi-a’
B’ya-dé

Va-yé-mer
Ja-li-lah

Li
Me-"a-sot
Zot
Ha-‘ish
Asher

Traduccion palabra

por palabra
adivinara
hombre
como yo?

Y dijo
Y’hudah

Qué

diremos

a mi Adon
qué
hablaremos

y qué

nos justificaremos
El Elohim
encontro

la iniquidad
de tus siervos
Henos aqui
siervos

a mi Adon
también
nosotros
también
aquel que

fue encontrado
la copa

en su mano

Y dijo
iLejos sea!
De mi

de hacer
esto

El hombre
en el que

| 3



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto hebreo Fonética Traduccion palabra
original Palabra hebrea (Tiberiana) por palabra
0od0oooa 0000000 Nim-tzd fue encontrada
0000000000 0000000000 Ha-ga-vi-a’ la copa

0ooo 0o Hi él
000000000000 0000000000CO - Yih-yeh-li sera para mi
0o 00000 A-ved siervo
00000000 00000000 Ve-‘a-tém y ustedes
000 0oooa A-lu suban
000000000 000000000 L’sha-16m a paz
000000000000 000000000000 El-“a-visjém a su padre

(Génesis 44:17)
Traduccion Literal al Espanol:

Génesis 44:11: Y se apresuraron, y bajaron cada hombre el saco de él a la tierra, y
abrieron cada hombre el saco de él.

Génesis 44:12: Y él revisd, comenzé con el mayor y termin6 con el menor; y fue
encontrada la copa en el saco de Binyamin.

Génesis 44:13: Y rasgaron sus vestiduras, y cargoé cada hombre su asno, y
regresaron a la ciudad.

Génesis 44:14: Y vino Y’hudah y sus hermanos a la casa de Yosef, y €l todavia
estaba alli; y cayeron delante de él a la tierra.

Génesis 44:15: Y dijo a ellos Yosef: ¢Qué cosa es esta que ustedes hicieron? ¢Acaso
no supieron ustedes que adivinando adivinara hombre como yo?

Génesis 44:16: Y dijo Y’hudah: ¢Qué diremos a mi Adon? {Qué hablaremos? (Y
como nos justificaremos? El Elohim encontré la iniquidad de tus siervos. Henos aqui
siervos a mi Adon, también nosotros, también aquel que fue encontrada la copa en su
mano.

Génesis 44:17: Y dijo: iLejos sea de mi de hacer esto! El hombre en el que fue
encontrada la copa, él sera para mi siervo; y ustedes suban a paz a su padre.

d-Comentario Mesianico de la porcion de la Torah:

Esta Aliyah nos sumerge en un momento de crisis que, en la providencia de Adonai,
fuerza la transformacion y la manifestacion de la redencién. La frase clave, a mi

| 4



Bfy TORAH VIVIENTE

parecer, es la confesion de Y’hudah: “El Elohim encontro la iniquidad de tus
siervos” (Génesis 44:16). Y’hudah no solo reconoce la “culpa” del momento (el
supuesto robo), sino que vincula la prueba actual con un pecado mas antiguo: la
venta de Yosef. La copa de plata funciona como un catalizador divino, trayendo la
antigua transgresién a la luz para ser tratada.

En el contexto Mesidnico, la prueba orquestada por Yosef es un “tipo” (un patron
redentor) de la forma en que Yeshuia haMashiaj, en Su deidad oculta (como el virrey
egipcio, desconocido para Sus hermanos), confronta la iniquidad de Su pueblo para
llevarlos al Teshuvdh (arrepentimiento). La accién de Y’hudah de interceder y
ofrecerse a si mismo como sustituto de Binyamin es un eco profético asombroso.
Y’hudah, de cuya tribu vendria el Mesias, prefigura a Yeshua. Yeshta es el Gran
Sustituto, el que se hace esclavo (Filipenses 2:7) y sufre el castigo que no merecia,
para que Sus hermanos (la Casa de Yisra’el) puedan subir “a paz a su padre”
(Génesis 44:17), en un reencuentro de redencion. La prueba de Yosef era, en
esencia, una prueba de amor y unidad, necesaria para la reunificacion familiar bajo
la gracia de Elohim, tal como la obra de Yeshtua es esencial para la reunificacion final
de Yisra’'el.

Punto 2. Haftarah.

La Haftarah, Zacarias 3:1-10, presenta la vision de purificacion del Sumo Sacerdote
Y’hoshua.

Fonética Traduccion
Texto hebreo original Palabra hebrea ., . palabra por

(Tiberiana)

palabra

000000000000 000000000000 Va-yar-‘e-ni Y me mostro
00000000000000 000000000C0000 Et-Y'hoshua’ a Y’hoshua
0000000 00000000 Ha-ko-hén el Sacerdote
000000000 000000000 Ha-ga-dol el Grande
00o0a 0oooa O-méd de pie
0000000 0000000 Lif-néi delante de
00000000 00000000 Mal-'dj el Malaj
aoaoon O0oooo Adondi de Adonai
00000000000 00000000000 Ve-ha-sa-tan y el Acusador
0oooa 0oooa O-med de pie
000000000000 000000000000 - Al-y'mi-nd a su derecha
0000000000 0000000000 L’sit-n6 para acusarlo

(Zacarias 3:1)



Bfy TORAH VIVIENTE

Fonética Traduccion
Texto hebreo original Palabra hebrea ..., . palabra por

(Tiberiana)

palabra

000000000 000000000 Va-yo-mer Y dijo
AN O0oooo Adondi Adonai
Ho00000000000 0000000000000 - El-ha-sa-tan a el Acusador
0000000 0000000 Yig-‘ar Te reprenda
000000 000000 Adondi Adonai
0000o 00000 B’ja en ti
000000000 000000000 Ha-sa-tan Acusador
000000000 000000000 Ve-yig-‘ar y reprenda
NEENEN 000000 Adondi Adonai
0o0ao 0000o B’ja en ti
0o00oooa 0o00oooa Ha-bo-jer El que elige
00000000R00000 000CCO00000000 Bi-ru-sha-layim en Y'rushalayim
NEENEN Oo0ooo Ha-lo ¢Acaso no
000 000 Zeh este
0000 0000 Uud tizon
Uoo0ooo O000oo Mu-tzal arrebatado
aoo0o0 000000 Me-‘ésh del fuego?

(Zacarias 3:2)

Comentario Mesianico de la Haftarah:

La conexion entre Zacarias 3 y Génesis 44 es profundamente teoldgica y mesianica:
el tema central es la purificacion de la iniquidad a través de la sustitucion y la
gracia.

1.

El Manto de la Culpa y el Tizon Arrebatado: En Génesis 44, los hermanos,
liderados por Y’hudah, estan bajo la sombra de un pecado anterior, simbolizado
en la copa y la inminente esclavitud. Y'hudah, al rasgar sus vestiduras (Génesis
44:13), declara la desesperacidén y la culpa reconocida. La Haftarah muestra a
Y’hoshtia haKohen haGadol (el Sumo Sacerdote), de pie, vestido con ropas
sucias (b’gadim tzo’im), simbolizando la culpa y el pecado de Yisra’el (Zacarias
3:3). La Torah nos revela la culpa reconocida; la Haftarah nos presenta el
proceso de purificacion. Y’hoshua es llamado un “tizén arrebatado del fuego”
(Zacarias 3:2), una imagen de rescate milagroso. Esta es la misma misericordia
que Yosef, el tipo del Mashiaj, muestra a Sus hermanos.

. La Substitucion Sacerdotal y la Obra de Yeshua: La vision de Zacarias

culmina con la orden de quitar las ropas sucias de Y’hoshua y vestirlo con ropas
| 6



Bfy TORAH VIVIENTE

limpias y de fiesta (majalatzdt), y de poner una mitra limpia sobre su cabeza
(Zacarias 3:4-5). E1 Malaj de Adonadi declara: “He quitado de ti tu iniquidad”
(Zacarias 3:4). Este acto profético apunta directamente a Yeshuia haMashiaj,
nuestro Gran Kohen Gadél (Sumo Sacerdote) (Hebreos 4:14-16). El es la
realidad detras del tipo de Y’hoshtua. Yeshua no solo lleva nuestras “ropas
sucias” de pecado en el Madero, sino que por Su justicia, nos viste con Su
justicia inmaculada, Su “ropa de fiesta”. Asi como Y'hudéah se ofrecié como
sustituto para redimir a Binyamin y a la familia, Yeshua se ofrecid para redimir
a Yisra’el y a toda la humanidad.

3. La Promesa de la Vara (Tzemaj): El pasaje de Zacarias introduce la profecia
del “Varén llamado Tzemaj (Retono)” (Zacarias 3:8). Esta es una referencia
mesiadnica directa (Isaias 4:2, Jeremias 23:5) que asegura que el perdon y la
restauracion son obra del Mashiaj que vendra. El Tzemaj es el constructor del
Templo venidero y quien tendra la autoridad real y sacerdotal. La Aliydh
muestra la necesidad de un mediador (Y’hudah), y la Haftardh revela el plan de
Elohim para proveer el mediador y purificador final: Yeshiia haMashiaj, quien es
el Ejad (Uno) en Adonai Elohim.

Aplicacion Espiritual:

La Haftarah, al igual que la Tordh, nos ensefia que la redencion no es por la propia
justificacion (niddakék, como pregunta Y’hudah en Génesis 44:16), sino por la
intervencioén y la gracia divina. Para los creyentes hoy, el mensaje es de consuelo
profundo. Al igual que a Y’hoshua, el Acusador (HaSatdn) se levanta a nuestra
derecha para seflalarnos. Pero la esperanza radica en que Adonai, por Su propia
eleccién en Y'rushalayim, nos ha librado como un tizon. Nuestra fe en Yeshua
haMashiaj significa que nuestras “ropas sucias” (nuestros pecados y faltas) han sido
removidas, y estamos vestidos con Su rectitud. La prueba de nuestra fe (1 Pedro
1:6-7) nos conduce a esta purificacion y nos prepara para la venida de Adonai
Yeshuia como el Tzemaj que establecera la paz eterna.

Punto 3. Brit Hadashah.

El pasaje del Brit Hadashah, 1 Pedro 1:6-7, se centra en el propdsito de las pruebas
en la vida del creyente. Usamos el Arameo Peshita con Fonética Siriaca Oriental.

Texto Arameo Fonética (Siriaca Traduccion palabra por
Original Oriental) palabra

0000 u’b’hdna Y en esto

00000000 g’lizitun ustedes se regocijan

ad kad cuando

0000 q’lil un poco



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Arameo
Original
000

[0
0000
0ooaa
0000000
00ooaa
(1 Pedro 1:6)
0ooaa
0000000
0ooaa
[0

0oao
oo
0000
0oao
0o0doa
dooaaa
I
0ooaa
0oooao
00oaaa
0ooaa

0o00o
(1 Pedro 1:7)

Fonética (Siriaca
Oriental)

hdsha

en
annineen
antun
b’nisydna
mashtn’yad

d’tuqdr
tukt’kun
d’mat’yar
men

dahbd
d’avad
u’'m’tsitrdf
tishkdj
I’'shubhjd
w’'nijr'a
w’ap
antun
g’litun
b’gelydnéh
d’Yeshua
M’shija

Comentarios exhaustivos:

Traduccion palabra por
palabra

ahora

si

es necesario
ustedes

en pruebas
varias

Para que sea hallado
la fe de ustedes

que es mas excelente
que

el oro

que perece

y es probado por fuego
hallara

para gloria

y honor

y alabanza

ustedes

seran revelados

en la revelacion de él
de Yeshua

Mashiaj

El texto arameo, al referirse a la fe probada, usa la palabra J0J000 (nisyénd), que
abarca la idea de prueba o tentacion. En este contexto, se refiere a la prueba

necesaria que refina, como el fuego al metal.

Conexion con la Torah y Haftarah:

Estos pasajes del Brit Hadashah no son solo un reflejo, sino el cumplimiento y la
aplicacion del principio divino de la prueba y la redencién manifestado en la Tordh y

los Profetas.

| 8



Bfy TORAH VIVIENTE

« La Prueba Refinadora: La Aliyah 7 es una prueba de caracter para los
hermanos de Yosef, una forja de fuego para ver si han cambiado, si estan
dispuestos a sacrificarse por Binyamin (el inocente, el “ben yamin” o hijo de mi
diestra). La prueba con la copa es el medio por el cual Yosef (Yeshua oculto)
verifica la Teshuvdh de sus hermanos. La Haftardh, Zacarias 3, ilustra a
Y’hoshtia como un “tizén arrebatado del fuego,” lo que subraya la intensidad de
la purificacion y el rescate. El Brit Hadashah, en 1 Pedro 1:6-7, sintetiza este
principio universal: la fe (himnuta en arameo) debe ser probada por fuego
(nura) para que resulte en gloria y honor en la revelacion de Yeshua Mashiaj.
Todas las escrituras, pues, testifican que Adonai usa las dificultades para
refinar a Su pueblo, llevandolo de la culpa al sacrificio y, finalmente, a la gloria.

Reflexion Mesianica: La Divinidad de Yeshua como el Centro de la Prueba
Redentora:

La figura de Yeshua haMashiaj es el punto de convergencia.

1. Yeshtia como el Juez Oculto: Yosef en Génesis 44 es el virrey de Egipto, quien
tiene el poder de condenar o liberar, un tipo de Mashiaj. Su juicio no busca la
venganza sino la reconciliacion a través de la conviccion. El Brit Hadashah
revela que Yeshua, siendo Elohim Ejad con Adonadi, es quien juzga la rectitud y
la fe. La fe probada (1 Pedro 1:7) debe ser hallada genuina ante Su retorno, Su
“revelacidon” (gelydnéh).

2. Yeshua como el Gran Sustituto: Y’hudah se ofrece como esclavo en lugar de
Binyamin. Este es el corazon de la Divinidad de Yeshua: siendo MarYah (el
Nombre Santo en arameo, manifestacion de Adonai), se hizo siervo, tomando
sobre Si la forma humana y la culpa de Su pueblo. El texto del que hablas, LA
DIVINIDAD DE YESHUA.docx (aunque omitido aqui, su tema subraya este
punto), refuerza que la obra del Mesias solo es efectiva porque El es Ejad con
Elohim. Su deidad no es negociable; solo Elohim mismo podria quitar la
iniquidad (Zacarias 3:4) y validar una fe probada (1 Pedro 1:7). La gloria y el
honor que recibiremos (1 Pedro 1:7) es un reflejo de Su propia gloria como
Adonai, el Tizén Arrebatado y el Tzemaj prometido.

Punto 4. Contexto Historico y Cultural.

El contexto de la Aliyah 7 se sitiia en el periodo de los Patriarcas, pero su eco
teoldgico resuena a través de las edades del Templo y los escritos nazarenos.

« Contexto Egipcio (Mishkan y Templo): La escena ocurre en Egipto, un lugar
que se convertiria en el horno de la afliccion de Yisra’el. El castigo de Yisra’el
en Egipto (el primer “fuego”) y el Mishkan (Santuario) se conectan
tematicamente con la purificacién. E1 Mishkan y luego el Templo fueron los

| 9



Bfy TORAH VIVIENTE

lugares donde se realizaba la expiacion por el pecado; la confesiéon de Y’hudah:
“El Elohim encontro la iniquidad...” (Génesis 44:16) es la base para toda la
liturgia del Yom Kippur (Dia de la Expiacion), donde la culpa del pueblo se
transferia al sustituto sacrificial. El proceso de Yosef es una “mini-expiacién”
que prepara a la familia para el establecimiento del sacerdocio y el servicio de
Adonai.

« Qumran y Escritos Mesianicos: Los textos de Qumran, particularmente los
Himnos de Accion de Gracias y los Reglas de la Comunidad, enfatizan la
purificacion a través de la observancia estricta de la Torah y la vida comunitaria
como preparacion para el fin de los dias. La idea de ser probados y purificados
es central. La intercesion de Y’hudah es vista como un acto de justicia y
redencion que prefigura al Mesias de Israel. Los primeros escritos nazarenos (el
Brit Hadashah) confirman esta tipologia, viendo las pruebas (1 Pedro 1:6-7) no
como un castigo sin sentido, sino como el medio divino para perfeccionar la fe,
una fe que es esencial para la recepcion del Reino de Yeshua.

Punto 5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas.
Comentarios Rabinicos:

« Rashi: Senala que la frase “El Elohim encontro la iniquidad de tus siervos”
(Génesis 44:16) no se refiere al supuesto robo de la copa, sino al pecado de la
venta de Yosef. El trauma de la copa es el medio por el cual la justicia divina
(Midat haDin) hace que la culpa anterior salga a la superficie. Los hermanos
ahora se dan cuenta de que el juicio esta sobre ellos por un pecado mucho mas
grave que el crimen actual.

« Ramban (Najmanides): Comenta que la ofrenda de Y’hudah de ser esclavo es
un Kidush Hashem (santificacion del Nombre) de altisimo nivel. Su voluntad de
sustituir al inocente Binyamin muestra una transformacién total del caracter, un
abandono del egoismo que caracterizo la venta de Yosef.

Comentario Judio Mesianico:

El nexo profético mas importante es la monarquia de Y’hudah y el concepto del
Sustituto Real.

» La Profecia de la Redencion (Génesis 49:10): La ofrenda de Y’hudah
establece su liderazgo y la futura linea mesianica. La tribu de Y’hudah recibe la
primogenitura politica porque, a diferencia de Reuvén o Shimon, Y’hudah esta
dispuesto a pagar el precio de la redencion. Este acto de auto-sacrificio es la
sombra mas clara de Yeshua haMashiaj. Yeshua (de la Casa de David, de la tribu
de Y'huddah) es quien asume nuestra esclavitud y nuestra mancha (las ropas
sucias de Zacarias 3:3) para que nosotros podamos ser declarados libres e ir “a

| 10



Bfy TORAH VIVIENTE

paz a su padre” (Génesis 44:17).

* Notas de los Primeros Siglos: Los primeros nazarenos vieron en Yosef'y
Y’hudah dos aspectos del Mesias. Yosef, el Mesias que sufre y es exaltado;
Y’hudah, el Mesias que pelea y redime. Yeshua unifica ambos roles. La
disposicion de Y’hudah es el cumplimiento tipoldgico de “Un amor no fingido
por los hermanos” (similar a Romanos 12:9-10).

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematria:

(0000000000 (Nitz-ta-dak, Génesis 44:16): Forma Hitpa’el (reflexiva-reciproca)
del verbo tzadak (ser justo). Se traduce como “nos justificaremos”. La forma
implica un esfuerzo para justificarse a si mismo. La pregunta de Y’hudah es
retorica: reconocen que su esfuerzo humano es inutil ante el juicio de Elohim.
Solo la justificacion de Elohim es valida.

0000 0000000000 (Ha-“Elohim Matza, Génesis 44:16): El uso de Ha-‘Elohim (El
Elohim) en lugar de un nombre mas personal indica que el juicio es una
manifestacion de la Justicia Divina, la cual es imparcial. El Elohim de la justicia
habia “encontrado” la iniquidad oculta.

Punto 6. Analisis Profundo de la Aliyah.

El analisis de esta Aliyah, la Haftarah y el Brit Hadashah es un estudio sobre la
Transicion de la Culpa a la Redencion.

« Torah (Miketz): Muestra el quiebre emocional. La confesiéon de Y’hudah es la
primera vez que uno de los hermanos asume la culpa en términos teoldgicos. La
ruptura de vestiduras (k’ri’dt simlét) es la sefal cultural de luto y
desesperacion, reconociendo que la situacién no tiene salida humana. La
redencién de Binyamin exige un costo que Y'hudah esta dispuesto a pagar: la
esclavitud.

« Haftarah (Zacarias 3): Ofrece la solucion Divina para la culpa. La escena
celestial revela que la purificacion de la iniquidad es un acto judicial de Adonai.
La acusacién de HaSatan es derrotada no por la justicia propia de Y’hoshua,
sino por la eleccién soberana de Adonai (“El que elige en Y'rushaldyim”).

 Brit Hadashah (1 Pedro 1:6-7): Explica el efecto en el creyente. Las pruebas
de la vida son el “fuego” que refina la fe. El Mashiaj, por Su obra, es el que
asegura que el resultado final de la prueba no sea la condenacion, sino la gloria
y el honor, uniendo la justificacion forense (Zacarias) con la santificacion
practica (1 Pedro).

Punto 7. Tema Mas Relevante de la Aliyah.

El tema central de la Aliyah 7 es la Sustitucion Sacrificial y la Manifestacion de
| 11



Teshuvah Genuina.

« Importancia en la Torah: Es crucial porque marca el punto de inflexion en la
narrativa de Bereshit (Génesis). Sin el arrepentimiento y la disposicion de
Y’hudéah a sacrificarse, la familia de Ya’akov se habria roto y la promesa de
Adondi no habria podido cumplirse a través de esta linea. Este acto establece el
principio de que el liderazgo en Yisra’el (la tribu de Y’hudah) requiere una
profunda y demostrable capacidad de sacrificio por el otro.

» Relacion con Yeshua: Yeshtia haMashiaj es el epitome de la sustitucién
sacrificial. Y’hudah se ofrece como esclavo; Yeshua, siendo MarYah, se hizo
siervo, se despojo a si mismo y murié en el Madero por Su pueblo. El tema
central de Miketz se relaciona profundamente con Pésaj (Moed de Elohim),
subrayando a Yeshia como el Cordero de Pésaj supremo. Asi como la
sustitucion de Y’hudah salvé a la casa de Ya’'akov, la ofrenda de Yeshua
garantiza la liberacion de la esclavitud del pecado para todo el pueblo que cree
en El. El sacrificio de Yeshta es la culminacién del patrén redentor de
sustitucion que comienza a perfilarse con la ofrenda de Y’hudah.

Punto 8. Descubriendo a Mashiaj en cada Aliyah.
El Mesias se revela en esta Aliyah a través de multiples patrones redentores.

e Tipos y Figuras (Tipologias):

> Yosef: Tipo del Mashiaj ben Yosef, el Mesias sufriente que es desconocido,
exaltado y soberano, y que salva a Su pueblo del hambre y la muerte.

o Y’hudah: Tipo del Mashiaj ben David (el Mesias Real) que se distingue por
su liderazgo sacrificial, dispuesto a tomar la carga de la culpa (la
esclavitud) para redimir a Su hermano (Binyamin/Yisra'el).

» Patrones Redentores (Tavnitot): El patréon de “descenso, prueba, y
exaltacion”. Los hermanos descienden a Egipto, son probados por Yosef, y el
resultado es la redencion y el asentamiento en Gosén. Esto es un patron de la
vida de Yeshua: descendio, fue probado en todo, y fue exaltado, llevando a Su
pueblo a un lugar de provision y paz.

» Eventos Simbolicos: El rasgamiento de vestiduras (Génesis 44:13) es una
muestra de la ineficacia del hombre para justificarse y prefigura el momento en
que el velo del Templo se rasgd (Mateo 27:51) con la muerte de Yeshua,
abriendo el camino hacia la purificacién y la presencia de Elohim (la remocién
de las ropas sucias).

« Cumplimiento Tipoldgico en el Brit Hadashah: 1 Pedro 1:6-7 habla de las
pruebas que llevan a la “gloria y honor y alabanza en la revelacion de
Yeshua Mashiaj”. El acto sacrificial de Y’hudah fue la prueba que lo llevo a la
gloria (el liderazgo de la tribu mesidnica). Del mismo modo, nuestra fe probada

| 12



Bfy TORAH VIVIENTE

resulta en gloria gracias a Yeshta, Quien ya ha pasado la prueba suprema del
Madero y ha sido exaltado como MarYah.

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apocrifos.

« Targum Onkelos y Targum Yonatan:

o Ambos Targumim enfatizan el drama y la severidad del juicio. La frase “El
Elohim encontrd la iniquidad de tus siervos” (Génesis 44:16) es
parafraseada en el Targum de manera que confirma que el juicio presente
es un castigo tardio por el pecado de la venta de Yosef. El Targum Yonatan
afade que Yosef estaba usando la copa como un oraculo méagico, aunque
este es un comentario cultural que explica por qué Yosef menciona la
adivinacion (nijésh), no una aprobacion.

» Midrashim (Bereshit Rabbah):

o El Midrash conecta la ofrenda de Y’hudah con su madre, Ledh, y la
bendicion de Ya’'akov. Se dice que el acto de Y’hudah fue tan poderoso que
aseguro su liderazgo. E1 Midrash enfatiza que la angustia de los hermanos
en esta prueba fue mayor que toda la afliccion previa, ya que ahora
estaban cerca de la redencion (Yosef). Esto ensefia que los mayores
avances espirituales a menudo vienen después de las pruebas mas severas,
como lo indica 1 Pedro 1:6.

» Textos Apacrifos:

o El Testamento de Y’hudah (en los Testamentos de los Doce Patriarcas)
reflexiona sobre su culpa en la venta de Yosef y la necesidad de Teshuvdh.
El texto post-biblico muestra la conciencia del legado de pecado que
Y’hudéah intenté enmendar. Esto valida la idea de que en Génesis 44,
Y’hudah esta finalizando su arrepentimiento, lo que lo capacita para ser el
ancestro del Mashiaj. No se utiliza la Cabald, sino textos historicos de la
época.

Punto 10. Mandamientos Encontrados o principios y valores.

Aunque esta Aliyah no contiene Mitzvot (mandamientos) enumerados como tal, si
establece principios éticos fundamentales en el contexto del Brit Hadashah.

1. Principio de Responsabilidad Corporativa (Génesis 44:16): La confesion
de Y’hudah de que todos eran culpables de una iniquidad anterior, a pesar de
que la copa solo estaba en el saco de Binyamin.

> Aplicacion Mesianica: En el Brit Hadashah, entendemos que todos
estabamos bajo la iniquidad del primer Adam. Yeshua haMashiaj, sin
embargo, nos liberd de esa responsabilidad corporativa, no negando la
culpa, sino asumiendo su castigo como nuestro Sustituto (Romanos

|13



Bfy TORAH VIVIENTE

5:12-21).
2. Principio de Sustitucién Etica (Génesis 44:16-17): La voluntad de Y’hudah
de tomar el lugar de Binyamin.

o Aplicacion Mesianica: Este es el principio central del Nuevo Pacto. La
Tevildh (inmersion) es un simbolo de morir con Yeshua (el Sustituto) a la
vida de pecado, y resucitar con El a una vida de justicia, habiendo sido
nuestras “ropas sucias” quitadas.

Punto 11. Preguntas de Reflexion.

1. ¢Como el acto de Y’hudéah de ofrecerse como sustituto para salvar a Binyamin
prefigura la obra de Yeshtia haMashiaj, y qué implica esto para nuestra propia
disposicion al sacrificio?

2. La confesion de Y’hudah (“El Elohim encontrd la iniquidad...”) vincula la prueba
actual con un pecado pasado. ¢De qué manera las pruebas en nuestra vida (1
Pedro 1:6) nos fuerzan a enfrentar iniquidades o faltas no resueltas de nuestro
pasado?

3. Zacarias 3 muestra a Y’hoshta haKohen haGadol siendo purificado con ropas
nuevas. ¢CoOmo podemos aplicar la realidad de la justicia y las “ropas limpias”
de Yeshua a los momentos en que HaSatan nos acusa (Zacarias 3:1)?

4. Si el propodsito de la prueba es que nuestra fe sea hallada “mas preciosa que el
oro” (1 Pedro 1:7), écudl es la diferencia cualitativa entre la fe que ha sido
probada y la fe que nunca ha enfrentado el fuego?

5. {Como se manifiesta el principio de la Deidad de Yeshua y Su identidad como
MarYah en el hecho de que El, como Y’hudédh, se humill6 y tomé forma de
siervo para llevar a Su pueblo “a paz a su padre” (Génesis 44:17)?

Punto 12. Resumen de la Aliyah.

La Aliyah 7, Génesis 44:11-17, es la escena culminante de la prueba de Yosef. Los
hermanos abren sus sacos y encuentran la copa en el de Binyamin. En un acto de
total Teshuvdh, Y’hudah, junto con sus hermanos, rasga sus vestiduras y se postra
ante Yosef, reconociendo que la situacion es un juicio divino por un pecado pasado.
Y’hudah hace una confesion teoldgica profunda y ofrece la maxima sustitucién:
esclavitud por el inocente. Yosef, sin embargo, solo acepta al supuesto culpable. Este
evento sella la redencion de los hermanos y confirma la soberania de Adonai. En
Mashiaj, el resumen se centra en el gran acto de sustitucién: Yeshua, el
descendiente de Y’hudah, se hizo la esclavitud por nosotros, para que, siendo
purificados de la iniquidad (Zacarias 3), nuestra fe sea probada y hallada verdadera,
permitiéndonos ir a la presencia de Adonai en paz (1 Pedro 1:7).

| 14



Punto 13. Tefilah de la Aliyah.
Tefilah de la Sustitucion y la Purificacion:

Adondi Elohim, te alabamos porque en Tu infinita sabiduria usas las pruebas para
revelar y sanar la iniquidad oculta en nuestros corazones. Asi como Y’hudah fue
movido a ofrecerse por su hermano, y asi como Y’hoshuia haKohen haGaddl fue
purificado en la visién, te damos gracias por Tu Hijo, Yeshia haMashiaj. El es
nuestro Sustituto perfecto, el que tomd nuestras “ropas sucias” y nos vistio con las
vestiduras de Su justicia. Te pedimos, MarYah, que el fuego de las pruebas en
nuestras vidas refine nuestra fe para que sea hallada mas preciosa que el oro,
trayendo gloria, honor y alabanza a Ti en la revelacién de Yeshua. Danos el espiritu
de Teshuvdh de Y’hudah, para que podamos confrontar nuestra culpa y experimentar
la plenitud de la redencion. Permitenos subir a la paz que Yeshtia haMashiaj ha
asegurado para nosotros con nuestro Padre celestial. Baruj atdh Adondi, noten ha-
Tordh. Amén.

Mas Recursos del Reino de Yeshua HaMashiaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshiia HaMashiaj.

+Recursos del Ministerio Judio Mesianico de Biblia Torah Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

| 15


https://torahviviente.com

