
| 1

 Listen to this article

Génesis 44:11-17
Zacarías 3:1-10 (El siervo probado y purificado)
1 Pedro 1:6-7 (Pruebas de la fe)

Vamos a abordar la Parashá 10 Miketz y su Aliyáh 7 (Génesis 44:11-17), junto
con su Haftaráh (Zacarías 3:1-10) y el pasaje del Brit Hadasháh (1 Pedro
1:6-7). Desarrollaré cada punto con la máxima extensión y profundidad académica
requerida.

Punto 1. Instrucción detallada del texto hebreo original completo:

La Aliyáh 7 de la Parashá Miketz abarca Génesis 44:11-17. Es el clímax dramático
donde Y’hudáh se interpone por Binyamín ante Yosef, ofreciéndose como esclavo en
su lugar.

Texto hebreo
original Palabra hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción palabra
por palabra

וַיְמַהֲרוּ וַיְמַהֲרוּ Va-y’ma-ha-rú Y se apresuraron
וַיֹּרִדוּ וַיֹּרִדוּ Va-yo-rí-du y bajaron
אִישׁ אִישׁ Ish cada hombre
אֶת־שַׂקֹּו אֶת־שַׂקֹּו Et-sa-kó el saco de él
לָאָרֶץ לָאָרֶץ La-á-retz a la tierra
וַיִּפְתְּחוּ וַיִּפְתְּחוּ Va-yif-t’jú y abrieron
אִישׁ אִישׁ Ish cada hombre
שַׂקֹּו שַׂקֹּו Sa-kó el saco de él
(Génesis 44:11)
וַיֹּאמֶר וַיֹּאמֶר Va-yó-mer Y dijo
לָהֶם לָהֶם La-hem a ellos
הַנֵּה הַנֵּה Hi-néh He aquí
אֲשֶׁר אֲשֶׁר Ashér que
תִּמְצְא֕וּ תִּמְצְא֕וּ Tim-tz’ú encontraréis
אֶת־גְּבִיעִי אֶת־גְּבִיעִי Et-g’ví-í la copa de mi



| 2

Texto hebreo
original Palabra hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción palabra
por palabra

בִּידֵיכֶם בִּידֵיכֶם Bi-y’dé-jem en las manos de
ustedes

(Génesis 44:12)
וַיִּקְרְע֤וּ וַיִּקְרְע֤וּ Va-yik-r’ú Y rasgaron
שִׂמְלֹתָם שִׂמְלֹתָם Sim-lo-tám sus vestiduras
וַיַּעֲמֹ֨ס וַיַּעֲמֹ֨ס Va-ya-‘amós y cargó
אִישׁ אִישׁ Ish cada hombre
חֲמֹרֹו חֲמֹרֹו Jamoró su asno
וַיָּשֻׁבוּ וַיָּשֻׁבוּ Va-ya-shú-vu y regresaron
הָעִירָה הָעִירָה Ha-‘í-rah a la ciudad
(Génesis 44:13)
וַיָּבֹא וַיָּבֹא Va-ya-vó Y vino
יְהוּדָה יְהוּדָה Y’hudáh Y’hudáh
וְאֶחָיו וְאֶחָיו Ve-‘e-jáv y sus hermanos
בֵּיתָה בֵּיתָה Béitah a la casa
יוֹסֵף יוֹסֵף Yoséf de Yosef
וְהוּא וְהוּא Ve-hú y él
עוֹדֶנּוּ עוֹדֶנּוּ Odénu todavía
שָׁם שָׁם Sham allí
וַיִּפְּלוּ וַיִּפְּלוּ Va-yi-p’lú y cayeron
לְפָנָיו לְפָנָיו L’fa-náv delante de él
אָרְצָה אָרְצָה Ár-tzah a la tierra
(Génesis 44:14)
וַיֹּאמֶר וַיֹּאמֶר Va-yó-mer Y dijo
לָהֶם לָהֶם La-hem a ellos
יוֹסֵף יוֹסֵף Yoséf Yosef
מָה מָה Mah Qué
הַדָּבָר הַדָּבָר Ha-da-vár es la cosa
הַזֶּה הַזֶּה Ha-zéh esta
אֲשֶׁר אֲשֶׁר Ashér que
עֲשִׂיתֶם עֲשִׂיתֶם A-si-tém ustedes hicieron
הֲלֹוא הֲלֹוא Ha-ló ¿Acaso no
יְדַעְתֶּם יְדַעְתֶּם Y’da-‘tém supieron ustedes
כִּי כִּי Ki que
נַחֵשׁ נַחֵשׁ Na-jésh adivinando



| 3

Texto hebreo
original Palabra hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción palabra
por palabra

יְנַחֵשׁ יְנַחֵשׁ Y’na-jésh adivinará
אִישׁ אִישׁ Ish hombre
כָּמֹנִי כָּמֹנִי Ka-mó-ni como yo?
(Génesis 44:15)
וַיֹּאמֶר וַיֹּאמֶר Va-yó-mer Y dijo
יְהוּדָה יְהוּדָה Y’hudáh Y’hudáh
מַה מַה Mah Qué
נֹּאמַר נֹּאמַר No-mar diremos
לַאדֹנִ֤י לַאדֹנִ֤י La-‘dó-ní a mi Adon
מַה מַה Mah qué
נְדַבֵּר נְדַבֵּר N’da-bér hablaremos
וּמַה וּמַה U-mah y qué
נִּצְטַדָּק נִּצְטַדָּק Nitz-ta-dák nos justificaremos
הָאֱלֹהִים הָאֱלֹהִים Ha-‘Elohím El Elohím
מָצָא מָצָא Ma-tzá encontró
אֶת־עֲוֹן אֶת־עֲוֹן Et-‘a-vón la iniquidad
עֲבָדֶיךָ עֲבָדֶיךָ A-va-dé-ja de tus siervos
הִנֵּֽנוּ הִנֵּֽנוּ Hi-né-nu Henos aquí
עֲבָדִים עֲבָדִים A-va-dím siervos
לַאדֹנִי לַאדֹנִי La-‘dó-ní a mi Adon
גַּם גַּם Gam también
אֲנַחְנוּ אֲנַחְנוּ A-náj-nu nosotros
גַּם גַּם Gam también
אֲשֶׁר אֲשֶׁר Ashér aquel que
נִמְצָא נִמְצָא Nim-tzá fue encontrado
הַגָּבִיעַ הַגָּבִיעַ Ha-ga-ví-a’ la copa
בְּיָדוֹ בְּיָדוֹ B’ya-dó en su mano
(Génesis 44:16)
וַיֹּאמֶר וַיֹּאמֶר Va-yó-mer Y dijo
חָלִ֤ילָה חָלִ֤ילָה Ja-lí-lah ¡Lejos sea!
לִּי לִּי Li De mi
מֵעֲשֹׂות מֵעֲשֹׂות Me-‘a-sót de hacer
זֹאת זֹאת Zot esto
הָאִישׁ הָאִישׁ Ha-‘ish El hombre
אֲשֶׁר אֲשֶׁר Ashér en el que



| 4

Texto hebreo
original Palabra hebrea Fonética

(Tiberiana)
Traducción palabra
por palabra

נִמְצָא נִמְצָא Nim-tzá fue encontrada
הַגָּבִיעַ הַגָּבִיעַ Ha-ga-ví-a’ la copa
הוּא הוּא Hú él
יִהְיֶה־לִּי יִהְיֶה־לִּי Yih-yéh-li será para mí
עָבֶד עָבֶד Á-ved siervo
וְאַתֶּם וְאַתֶּם Ve-‘a-tém y ustedes
עֲלוּ עֲלוּ A-lú suban
לְשָׁלֹום לְשָׁלֹום L’sha-lóm a paz
אֶל־אֲבִיכֶם אֶל־אֲבִיכֶם El-‘a-vi-jém a su padre
(Génesis 44:17)

Traducción Literal al Español:

Génesis 44:11: Y se apresuraron, y bajaron cada hombre el saco de él a la tierra, y
abrieron cada hombre el saco de él.

Génesis 44:12: Y él revisó, comenzó con el mayor y terminó con el menor; y fue
encontrada la copa en el saco de Binyamín.

Génesis 44:13: Y rasgaron sus vestiduras, y cargó cada hombre su asno, y
regresaron a la ciudad.

Génesis 44:14: Y vino Y’hudáh y sus hermanos a la casa de Yosef, y él todavía
estaba allí; y cayeron delante de él a la tierra.

Génesis 44:15: Y dijo a ellos Yosef: ¿Qué cosa es esta que ustedes hicieron? ¿Acaso
no supieron ustedes que adivinando adivinará hombre como yo?

Génesis 44:16: Y dijo Y’hudáh: ¿Qué diremos a mi Adon? ¿Qué hablaremos? ¿Y
cómo nos justificaremos? El Elohím encontró la iniquidad de tus siervos. Henos aquí
siervos a mi Adon, también nosotros, también aquel que fue encontrada la copa en su
mano.

Génesis 44:17: Y dijo: ¡Lejos sea de mí de hacer esto! El hombre en el que fue
encontrada la copa, él será para mí siervo; y ustedes suban a paz a su padre.

d-Comentario Mesiánico de la porción de la Toráh:

Esta Aliyáh nos sumerge en un momento de crisis que, en la providencia de Adonái,
fuerza la transformación y la manifestación de la redención. La frase clave, a mi



| 5

parecer, es la confesión de Y’hudáh: “El Elohím encontró la iniquidad de tus
siervos” (Génesis 44:16). Y’hudáh no solo reconoce la “culpa” del momento (el
supuesto robo), sino que vincula la prueba actual con un pecado más antiguo: la
venta de Yosef. La copa de plata funciona como un catalizador divino, trayendo la
antigua transgresión a la luz para ser tratada.

En el contexto Mesiánico, la prueba orquestada por Yosef es un “tipo” (un patrón
redentor) de la forma en que Yeshúa haMashíaj, en Su deidad oculta (como el virrey
egipcio, desconocido para Sus hermanos), confronta la iniquidad de Su pueblo para
llevarlos al Teshuváh (arrepentimiento). La acción de Y’hudáh de interceder y
ofrecerse a sí mismo como sustituto de Binyamín es un eco profético asombroso.
Y’hudáh, de cuya tribu vendría el Mesías, prefigura a Yeshúa. Yeshúa es el Gran
Sustituto, el que se hace esclavo (Filipenses 2:7) y sufre el castigo que no merecía,
para que Sus hermanos (la Casa de Yisra’el) puedan subir “a paz a su padre”
(Génesis 44:17), en un reencuentro de redención. La prueba de Yosef era, en
esencia, una prueba de amor y unidad, necesaria para la reunificación familiar bajo
la gracia de Elohím, tal como la obra de Yeshúa es esencial para la reunificación final
de Yisra’el.

Punto 2. Haftaráh.

La Haftaráh, Zacarías 3:1-10, presenta la visión de purificación del Sumo Sacerdote
Y’hoshúa.

Texto hebreo original Palabra hebrea Fonética
(Tiberiana)

Traducción
palabra por
palabra

וַיַּרְאֵנִי וַיַּרְאֵנִי Va-yar-‘e-ní Y me mostró
אֶת־יְהוֹשֻׁעַ אֶת־יְהוֹשֻׁעַ Et-Y’hoshúa’ a Y’hoshúa
הַכֹּהֵן הַכֹּהֵן Ha-ko-hén el Sacerdote
הַגָּדוֹל הַגָּדוֹל Ha-ga-dól el Grande
עֹמֵד עֹמֵד O-méd de pie
לִפְנֵי לִפְנֵי Lif-néi delante de
מַלְאַךְ מַלְאַךְ Mal-‘áj el Malaj
יְהוָה יְהוָה Adonái de Adonái
וְהַשָּׂטָן וְהַשָּׂטָן Ve-ha-sa-tán y el Acusador
עֹמֵד עֹמֵד O-méd de pie
עַל־יְמִינֹו עַל־יְמִינֹו Al-y’mi-nó a su derecha
לְשִׂטְנֹו לְשִׂטְנֹו L’sit-nó para acusarlo
(Zacarías 3:1)



| 6

Texto hebreo original Palabra hebrea Fonética
(Tiberiana)

Traducción
palabra por
palabra

וַיֹּאמֶר וַיֹּאמֶר Va-yó-mer Y dijo
יְהוָה יְהוָה Adonái Adonái
אֶל־הַשָּׂטָן אֶל־הַשָּׂטָן El-ha-sa-tán a el Acusador
יִגְעַר יִגְעַר Yig-‘ár Te reprenda
יְהוָה יְהוָה Adonái Adonái
בְּךָ בְּךָ B’já en ti
הַשָּׂטָן הַשָּׂטָן Ha-sa-tán Acusador
וְיִגְעַר וְיִגְעַר Ve-yig-‘ár y reprenda
יְהוָה יְהוָה Adonái Adonái
בְּךָ בְּךָ B’já en ti
הַבֹּחֵר הַבֹּחֵר Ha-bo-jér El que elige
בִּירוּשָׁלַ͏ִם בִּירוּשָׁלַ͏ִם Bi-ru-sha-láyim en Y’rushaláyim
הֲלֹוא הֲלֹוא Ha-ló ¿Acaso no
זֶה זֶה Zeh este
אוּד אוּד Ud tizón
מֻצָּל מֻצָּל Mu-tzál arrebatado
מֵאֵשׁ מֵאֵשׁ Me-‘ésh del fuego?
(Zacarías 3:2)

Comentario Mesiánico de la Haftaráh:

La conexión entre Zacarías 3 y Génesis 44 es profundamente teológica y mesiánica:
el tema central es la purificación de la iniquidad a través de la sustitución y la
gracia.

El Manto de la Culpa y el Tizón Arrebatado: En Génesis 44, los hermanos,1.
liderados por Y’hudáh, están bajo la sombra de un pecado anterior, simbolizado
en la copa y la inminente esclavitud. Y’hudáh, al rasgar sus vestiduras (Génesis
44:13), declara la desesperación y la culpa reconocida. La Haftaráh muestra a
Y’hoshúa haKohen haGadól (el Sumo Sacerdote), de pie, vestido con ropas
sucias (b’gadím tzo’ím), simbolizando la culpa y el pecado de Yisra’el (Zacarías
3:3). La Toráh nos revela la culpa reconocida; la Haftaráh nos presenta el
proceso de purificación. Y’hoshúa es llamado un “tizón arrebatado del fuego”
(Zacarías 3:2), una imagen de rescate milagroso. Esta es la misma misericordia
que Yosef, el tipo del Mashíaj, muestra a Sus hermanos.
La Substitución Sacerdotal y la Obra de Yeshúa: La visión de Zacarías2.
culmina con la orden de quitar las ropas sucias de Y’hoshúa y vestirlo con ropas



| 7

limpias y de fiesta (majalatzót), y de poner una mitra limpia sobre su cabeza
(Zacarías 3:4-5). El Malaj de Adonái declara: “He quitado de ti tu iniquidad”
(Zacarías 3:4). Este acto profético apunta directamente a Yeshúa haMashíaj,
nuestro Gran Kohen Gadól (Sumo Sacerdote) (Hebreos 4:14-16). Él es la
realidad detrás del tipo de Y’hoshúa. Yeshúa no solo lleva nuestras “ropas
sucias” de pecado en el Madero, sino que por Su justicia, nos viste con Su
justicia inmaculada, Su “ropa de fiesta”. Así como Y’hudáh se ofreció como
sustituto para redimir a Binyamín y a la familia, Yeshúa se ofreció para redimir
a Yisra’el y a toda la humanidad.
La Promesa de la Vara (Tzemaj): El pasaje de Zacarías introduce la profecía3.
del “Varón llamado Tzemaj (Retoño)” (Zacarías 3:8). Esta es una referencia
mesiánica directa (Isaías 4:2, Jeremías 23:5) que asegura que el perdón y la
restauración son obra del Mashíaj que vendrá. El Tzemaj es el constructor del
Templo venidero y quien tendrá la autoridad real y sacerdotal. La Aliyáh
muestra la necesidad de un mediador (Y’hudáh), y la Haftaráh revela el plan de
Elohím para proveer el mediador y purificador final: Yeshúa haMashíaj, quien es
el Ejad (Uno) en Adonái Elohím.

Aplicación Espiritual:

La Haftaráh, al igual que la Toráh, nos enseña que la redención no es por la propia
justificación (niddakék, como pregunta Y’hudáh en Génesis 44:16), sino por la
intervención y la gracia divina. Para los creyentes hoy, el mensaje es de consuelo
profundo. Al igual que a Y’hoshúa, el Acusador (HaSatán) se levanta a nuestra
derecha para señalarnos. Pero la esperanza radica en que Adonái, por Su propia
elección en Y’rushaláyim, nos ha librado como un tizón. Nuestra fe en Yeshúa
haMashíaj significa que nuestras “ropas sucias” (nuestros pecados y faltas) han sido
removidas, y estamos vestidos con Su rectitud. La prueba de nuestra fe (1 Pedro
1:6-7) nos conduce a esta purificación y nos prepara para la venida de Adonái
Yeshúa como el Tzemaj que establecerá la paz eterna.

Punto 3. Brit Hadasháh.

El pasaje del Brit Hadasháh, 1 Pedro 1:6-7, se centra en el propósito de las pruebas
en la vida del creyente. Usamos el Arameo Peshita con Fonética Siríaca Oriental.

Texto Arameo
Original

Fonética (Siríaca
Oriental)

Traducción palabra por
palabra

ܘܒܗܢܐ u’b’háná Y en esto
ܓܠܝܙܝܬܘܢ g’lizitún ustedes se regocijan
ܟܕ kad cuando
ܩܠܝܠ q’lil un poco



| 8

Texto Arameo
Original

Fonética (Siríaca
Oriental)

Traducción palabra por
palabra

ܗܫܐ háshá ahora
ܐܢ en si
ܥܢܝܢܝܢ anníneen es necesario
ܐܢܬܘܢ antún ustedes
ܒܢܤܝܘܢܐ b’nisyóná en pruebas
ܡܫܘܢܝܐ mashún’yá varias
(1 Pedro 1:6)
ܕܬܘܩܪ d’túqár Para que sea hallado
ܬܘܟܬܟܘܢ túkt’kún la fe de ustedes
ܕܡܝܬܪ d’mat’yar que es más excelente
ܡܢ men que
ܕܗܒܐ dahbá el oro
ܕܐܒܕ d’avád que perece
ܘܡܨܛܪܦ u’m’tsitráf y es probado por fuego
ܬܫܟܚ tishkáj hallará
ܠܫܘܒܚܐ l’shubhjá para gloria
ܘܢܝܚܪܐ w’níjr’á y honor
ܘܐܦ w’ap y alabanza
ܐܢܬܘܢ antún ustedes
ܓܠܝܬܘܢ g’litún serán revelados
ܒܓܠܝܢܗ b’gelyánéh en la revelación de él
ܕܝܫܘܥ d’Yeshúá de Yeshúa
ܡܫܝܚܐ M’shíjá Mashíaj
(1 Pedro 1:7)

Comentarios exhaustivos:

El texto arameo, al referirse a la fe probada, usa la palabra ܢܤܝܘܢܐ (nisyóná), que
abarca la idea de prueba o tentación. En este contexto, se refiere a la prueba
necesaria que refina, como el fuego al metal.

Conexión con la Toráh y Haftaráh:

Estos pasajes del Brit Hadasháh no son solo un reflejo, sino el cumplimiento y la
aplicación del principio divino de la prueba y la redención manifestado en la Toráh y
los Profetas.



| 9

La Prueba Refinadora: La Aliyáh 7 es una prueba de carácter para los
hermanos de Yosef, una forja de fuego para ver si han cambiado, si están
dispuestos a sacrificarse por Binyamín (el inocente, el “ben yamin” o hijo de mi
diestra). La prueba con la copa es el medio por el cual Yosef (Yeshúa oculto)
verifica la Teshuváh de sus hermanos. La Haftaráh, Zacarías 3, ilustra a
Y’hoshúa como un “tizón arrebatado del fuego,” lo que subraya la intensidad de
la purificación y el rescate. El Brit Hadasháh, en 1 Pedro 1:6-7, sintetiza este
principio universal: la fe (hímnutá en arameo) debe ser probada por fuego
(nura) para que resulte en gloria y honor en la revelación de Yeshúa Mashíaj.
Todas las escrituras, pues, testifican que Adonái usa las dificultades para
refinar a Su pueblo, llevándolo de la culpa al sacrificio y, finalmente, a la gloria.

Reflexión Mesiánica: La Divinidad de Yeshúa como el Centro de la Prueba
Redentora:

La figura de Yeshúa haMashíaj es el punto de convergencia.

Yeshúa como el Juez Oculto: Yosef en Génesis 44 es el virrey de Egipto, quien1.
tiene el poder de condenar o liberar, un tipo de Mashíaj. Su juicio no busca la
venganza sino la reconciliación a través de la convicción. El Brit Hadasháh
revela que Yeshúa, siendo Elohím Ejad con Adonái, es quien juzga la rectitud y
la fe. La fe probada (1 Pedro 1:7) debe ser hallada genuina ante Su retorno, Su
“revelación” (gelyánéh).
Yeshúa como el Gran Sustituto: Y’hudáh se ofrece como esclavo en lugar de2.
Binyamín. Este es el corazón de la Divinidad de Yeshúa: siendo MarYah (el
Nombre Santo en arameo, manifestación de Adonái), se hizo siervo, tomando
sobre Sí la forma humana y la culpa de Su pueblo. El texto del que hablas, LA
DIVINIDAD DE YESHUA.docx (aunque omitido aquí, su tema subraya este
punto), refuerza que la obra del Mesías solo es efectiva porque Él es Ejad con
Elohím. Su deidad no es negociable; solo Elohím mismo podría quitar la
iniquidad (Zacarías 3:4) y validar una fe probada (1 Pedro 1:7). La gloria y el
honor que recibiremos (1 Pedro 1:7) es un reflejo de Su propia gloria como
Adonái, el Tizón Arrebatado y el Tzemaj prometido.

Punto 4. Contexto Histórico y Cultural.

El contexto de la Aliyáh 7 se sitúa en el periodo de los Patriarcas, pero su eco
teológico resuena a través de las edades del Templo y los escritos nazarenos.

Contexto Egipcio (Mishkán y Templo): La escena ocurre en Egipto, un lugar
que se convertiría en el horno de la aflicción de Yisra’el. El castigo de Yisra’el
en Egipto (el primer “fuego”) y el Mishkán (Santuario) se conectan
temáticamente con la purificación. El Mishkán y luego el Templo fueron los



| 10

lugares donde se realizaba la expiación por el pecado; la confesión de Y’hudáh:
“El Elohím encontró la iniquidad…” (Génesis 44:16) es la base para toda la
liturgia del Yom Kippur (Día de la Expiación), donde la culpa del pueblo se
transfería al sustituto sacrificial. El proceso de Yosef es una “mini-expiación”
que prepara a la familia para el establecimiento del sacerdocio y el servicio de
Adonái.
Qumrán y Escritos Mesiánicos: Los textos de Qumrán, particularmente los
Himnos de Acción de Gracias y los Reglas de la Comunidad, enfatizan la
purificación a través de la observancia estricta de la Toráh y la vida comunitaria
como preparación para el fin de los días. La idea de ser probados y purificados
es central. La intercesión de Y’hudáh es vista como un acto de justicia y
redención que prefigura al Mesías de Israel. Los primeros escritos nazarenos (el
Brit Hadasháh) confirman esta tipología, viendo las pruebas (1 Pedro 1:6-7) no
como un castigo sin sentido, sino como el medio divino para perfeccionar la fe,
una fe que es esencial para la recepción del Reino de Yeshúa.

Punto 5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas.

Comentarios Rabínicos:

Rashi: Señala que la frase “El Elohím encontró la iniquidad de tus siervos”
(Génesis 44:16) no se refiere al supuesto robo de la copa, sino al pecado de la
venta de Yosef. El trauma de la copa es el medio por el cual la justicia divina
(Midat haDin) hace que la culpa anterior salga a la superficie. Los hermanos
ahora se dan cuenta de que el juicio está sobre ellos por un pecado mucho más
grave que el crimen actual.
Rambán (Najmánides): Comenta que la ofrenda de Y’hudáh de ser esclavo es
un Kidush Hashem (santificación del Nombre) de altísimo nivel. Su voluntad de
sustituir al inocente Binyamín muestra una transformación total del carácter, un
abandono del egoísmo que caracterizó la venta de Yosef.

Comentario Judío Mesiánico:

El nexo profético más importante es la monarquía de Y’hudáh y el concepto del
Sustituto Real.

La Profecía de la Redención (Génesis 49:10): La ofrenda de Y’hudáh
establece su liderazgo y la futura línea mesiánica. La tribu de Y’hudáh recibe la
primogenitura política porque, a diferencia de Reuvén o Shimón, Y’hudáh está
dispuesto a pagar el precio de la redención. Este acto de auto-sacrificio es la
sombra más clara de Yeshúa haMashíaj. Yeshúa (de la Casa de David, de la tribu
de Y’hudáh) es quien asume nuestra esclavitud y nuestra mancha (las ropas
sucias de Zacarías 3:3) para que nosotros podamos ser declarados libres e ir “a



| 11

paz a su padre” (Génesis 44:17).
Notas de los Primeros Siglos: Los primeros nazarenos vieron en Yosef y
Y’hudáh dos aspectos del Mesías. Yosef, el Mesías que sufre y es exaltado;
Y’hudáh, el Mesías que pelea y redime. Yeshúa unifica ambos roles. La
disposición de Y’hudáh es el cumplimiento tipológico de “Un amor no fingido
por los hermanos” (similar a Romanos 12:9-10).

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematría:

Forma Hitpa’el (reflexiva-recíproca) :(Nitz-ta-dák, Génesis 44:16) נִּצְטַדָּק
del verbo tzadak (ser justo). Se traduce como “nos justificaremos”. La forma
implica un esfuerzo para justificarse a sí mismo. La pregunta de Y’hudáh es
retórica: reconocen que su esfuerzo humano es inútil ante el juicio de Elohím.
Solo la justificación de Elohím es válida.
El uso de Ha-‘Elohím (El :(Ha-‘Elohím Matzá, Génesis 44:16) הָאֱלֹהִים מָצָא
Elohím) en lugar de un nombre más personal indica que el juicio es una
manifestación de la Justicia Divina, la cual es imparcial. El Elohím de la justicia
había “encontrado” la iniquidad oculta.

Punto 6. Análisis Profundo de la Aliyáh.

El análisis de esta Aliyáh, la Haftaráh y el Brit Hadasháh es un estudio sobre la
Transición de la Culpa a la Redención.

Toráh (Miketz): Muestra el quiebre emocional. La confesión de Y’hudáh es la
primera vez que uno de los hermanos asume la culpa en términos teológicos. La
ruptura de vestiduras (k’ri’át simlót) es la señal cultural de luto y
desesperación, reconociendo que la situación no tiene salida humana. La
redención de Binyamín exige un costo que Y’hudáh está dispuesto a pagar: la
esclavitud.
Haftaráh (Zacarías 3): Ofrece la solución Divina para la culpa. La escena
celestial revela que la purificación de la iniquidad es un acto judicial de Adonái.
La acusación de HaSatán es derrotada no por la justicia propia de Y’hoshúa,
sino por la elección soberana de Adonái (“El que elige en Y’rushaláyim”).
Brit Hadasháh (1 Pedro 1:6-7): Explica el efecto en el creyente. Las pruebas
de la vida son el “fuego” que refina la fe. El Mashíaj, por Su obra, es el que
asegura que el resultado final de la prueba no sea la condenación, sino la gloria
y el honor, uniendo la justificación forense (Zacarías) con la santificación
práctica (1 Pedro).

Punto 7. Tema Más Relevante de la Aliyáh.

El tema central de la Aliyáh 7 es la Sustitución Sacrificial y la Manifestación de



| 12

Teshuváh Genuina.

Importancia en la Toráh: Es crucial porque marca el punto de inflexión en la
narrativa de Bereshit (Génesis). Sin el arrepentimiento y la disposición de
Y’hudáh a sacrificarse, la familia de Ya’akov se habría roto y la promesa de
Adonái no habría podido cumplirse a través de esta línea. Este acto establece el
principio de que el liderazgo en Yisra’el (la tribu de Y’hudáh) requiere una
profunda y demostrable capacidad de sacrificio por el otro.
Relación con Yeshúa: Yeshúa haMashíaj es el epítome de la sustitución
sacrificial. Y’hudáh se ofrece como esclavo; Yeshúa, siendo MarYah, se hizo
siervo, se despojó a sí mismo y murió en el Madero por Su pueblo. El tema
central de Miketz se relaciona profundamente con Pésaj (Moed de Elohím),
subrayando a Yeshúa como el Cordero de Pésaj supremo. Así como la
sustitución de Y’hudáh salvó a la casa de Ya’akov, la ofrenda de Yeshúa
garantiza la liberación de la esclavitud del pecado para todo el pueblo que cree
en Él. El sacrificio de Yeshúa es la culminación del patrón redentor de
sustitución que comienza a perfilarse con la ofrenda de Y’hudáh.

Punto 8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah.

El Mesías se revela en esta Aliyáh a través de múltiples patrones redentores.

Tipos y Figuras (Tipologías):
Yosef: Tipo del Mashíaj ben Yosef, el Mesías sufriente que es desconocido,
exaltado y soberano, y que salva a Su pueblo del hambre y la muerte.
Y’hudáh: Tipo del Mashíaj ben David (el Mesías Real) que se distingue por
su liderazgo sacrificial, dispuesto a tomar la carga de la culpa (la
esclavitud) para redimir a Su hermano (Binyamín/Yisra’el).

Patrones Redentores (Tavnitot): El patrón de “descenso, prueba, y
exaltación”. Los hermanos descienden a Egipto, son probados por Yosef, y el
resultado es la redención y el asentamiento en Gošén. Esto es un patrón de la
vida de Yeshúa: descendió, fue probado en todo, y fue exaltado, llevando a Su
pueblo a un lugar de provisión y paz.
Eventos Simbólicos: El rasgamiento de vestiduras (Génesis 44:13) es una
muestra de la ineficacia del hombre para justificarse y prefigura el momento en
que el velo del Templo se rasgó (Mateo 27:51) con la muerte de Yeshúa,
abriendo el camino hacia la purificación y la presencia de Elohím (la remoción
de las ropas sucias).
Cumplimiento Tipológico en el Brit Hadasháh: 1 Pedro 1:6-7 habla de las
pruebas que llevan a la “gloria y honor y alabanza en la revelación de
Yeshúa Mashíaj”. El acto sacrificial de Y’hudáh fue la prueba que lo llevó a la
gloria (el liderazgo de la tribu mesiánica). Del mismo modo, nuestra fe probada



| 13

resulta en gloria gracias a Yeshúa, Quien ya ha pasado la prueba suprema del
Madero y ha sido exaltado como MarYah.

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apócrifos.

Targum Onkelos y Targum Yonatán:
Ambos Targumím enfatizan el drama y la severidad del juicio. La frase “El
Elohím encontró la iniquidad de tus siervos” (Génesis 44:16) es
parafraseada en el Targum de manera que confirma que el juicio presente
es un castigo tardío por el pecado de la venta de Yosef. El Targum Yonatán
añade que Yosef estaba usando la copa como un oráculo mágico, aunque
este es un comentario cultural que explica por qué Yosef menciona la
adivinación (nijésh), no una aprobación.

Midrashim (Bereshit Rabbah):
El Midrash conecta la ofrenda de Y’hudáh con su madre, Leáh, y la
bendición de Ya’akov. Se dice que el acto de Y’hudáh fue tan poderoso que
aseguró su liderazgo. El Midrash enfatiza que la angustia de los hermanos
en esta prueba fue mayor que toda la aflicción previa, ya que ahora
estaban cerca de la redención (Yosef). Esto enseña que los mayores
avances espirituales a menudo vienen después de las pruebas más severas,
como lo indica 1 Pedro 1:6.

Textos Apócrifos:
El Testamento de Y’hudáh (en los Testamentos de los Doce Patriarcas)
reflexiona sobre su culpa en la venta de Yosef y la necesidad de Teshuváh.
El texto post-bíblico muestra la conciencia del legado de pecado que
Y’hudáh intentó enmendar. Esto valida la idea de que en Génesis 44,
Y’hudáh está finalizando su arrepentimiento, lo que lo capacita para ser el
ancestro del Mashíaj. No se utiliza la Cabalá, sino textos históricos de la
época.

Punto 10. Mandamientos Encontrados o principios y valores.

Aunque esta Aliyáh no contiene Mitzvot (mandamientos) enumerados como tal, sí
establece principios éticos fundamentales en el contexto del Brit Hadasháh.

Principio de Responsabilidad Corporativa (Génesis 44:16): La confesión1.
de Y’hudáh de que todos eran culpables de una iniquidad anterior, a pesar de
que la copa solo estaba en el saco de Binyamín.

Aplicación Mesiánica: En el Brit Hadasháh, entendemos que todos
estábamos bajo la iniquidad del primer Adám. Yeshúa haMashíaj, sin
embargo, nos liberó de esa responsabilidad corporativa, no negando la
culpa, sino asumiendo su castigo como nuestro Sustituto (Romanos



| 14

5:12-21).
Principio de Sustitución Ética (Génesis 44:16-17): La voluntad de Y’hudáh2.
de tomar el lugar de Binyamín.

Aplicación Mesiánica: Este es el principio central del Nuevo Pacto. La
Teviláh (inmersión) es un símbolo de morir con Yeshúa (el Sustituto) a la
vida de pecado, y resucitar con Él a una vida de justicia, habiendo sido
nuestras “ropas sucias” quitadas.

Punto 11. Preguntas de Reflexión.

¿Cómo el acto de Y’hudáh de ofrecerse como sustituto para salvar a Binyamín1.
prefigura la obra de Yeshúa haMashíaj, y qué implica esto para nuestra propia
disposición al sacrificio?
La confesión de Y’hudáh (“El Elohím encontró la iniquidad…”) vincula la prueba2.
actual con un pecado pasado. ¿De qué manera las pruebas en nuestra vida (1
Pedro 1:6) nos fuerzan a enfrentar iniquidades o faltas no resueltas de nuestro
pasado?
Zacarías 3 muestra a Y’hoshúa haKohen haGadól siendo purificado con ropas3.
nuevas. ¿Cómo podemos aplicar la realidad de la justicia y las “ropas limpias”
de Yeshúa a los momentos en que HaSatán nos acusa (Zacarías 3:1)?
Si el propósito de la prueba es que nuestra fe sea hallada “más preciosa que el4.
oro” (1 Pedro 1:7), ¿cuál es la diferencia cualitativa entre la fe que ha sido
probada y la fe que nunca ha enfrentado el fuego?
¿Cómo se manifiesta el principio de la Deidad de Yeshúa y Su identidad como5.
MarYah en el hecho de que Él, como Y’hudáh, se humilló y tomó forma de
siervo para llevar a Su pueblo “a paz a su padre” (Génesis 44:17)?

Punto 12. Resumen de la Aliyáh.

La Aliyáh 7, Génesis 44:11-17, es la escena culminante de la prueba de Yosef. Los
hermanos abren sus sacos y encuentran la copa en el de Binyamín. En un acto de
total Teshuváh, Y’hudáh, junto con sus hermanos, rasga sus vestiduras y se postra
ante Yosef, reconociendo que la situación es un juicio divino por un pecado pasado.
Y’hudáh hace una confesión teológica profunda y ofrece la máxima sustitución:
esclavitud por el inocente. Yosef, sin embargo, solo acepta al supuesto culpable. Este
evento sella la redención de los hermanos y confirma la soberanía de Adonái. En
Mashíaj, el resumen se centra en el gran acto de sustitución: Yeshúa, el
descendiente de Y’hudáh, se hizo la esclavitud por nosotros, para que, siendo
purificados de la iniquidad (Zacarías 3), nuestra fe sea probada y hallada verdadera,
permitiéndonos ir a la presencia de Adonái en paz (1 Pedro 1:7).



| 15

Punto 13. Tefiláh de la Aliyáh.

Tefiláh de la Sustitución y la Purificación:

Adonái Elohím, te alabamos porque en Tu infinita sabiduría usas las pruebas para
revelar y sanar la iniquidad oculta en nuestros corazones. Así como Y’hudáh fue
movido a ofrecerse por su hermano, y así como Y’hoshúa haKohen haGadól fue
purificado en la visión, te damos gracias por Tu Hijo, Yeshúa haMashíaj. Él es
nuestro Sustituto perfecto, el que tomó nuestras “ropas sucias” y nos vistió con las
vestiduras de Su justicia. Te pedimos, MarYah, que el fuego de las pruebas en
nuestras vidas refine nuestra fe para que sea hallada más preciosa que el oro,
trayendo gloria, honor y alabanza a Ti en la revelación de Yeshúa. Danos el espíritu
de Teshuváh de Y’hudáh, para que podamos confrontar nuestra culpa y experimentar
la plenitud de la redención. Permítenos subir a la paz que Yeshúa haMashíaj ha
asegurado para nosotros con nuestro Padre celestial. Baruj atáh Adonái, noten ha-
Toráh. Amén.

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

https://torahviviente.com

