Bfy TORAH VIVIENTE

Listen to this article

Génesis 43:16-44:10
Amos 9:7-15 (La restauracion de la familia)
Mateo 25:31-46 (El juicio de las naciones)

iShalom u’Vrakhah! Es un honor poder acompanarte en este estudio profundo y
exhaustivo de la Sagrada Torah, una luz inmutable que nos guia hacia el
conocimiento del Reino de Yeshia haMashiaj. Como bien sabemos, toda la Escritura
es la revelacién de Adonai Elohim, Quien es Uno, y en Su Mesias Yeshta
encontramos la plenitud de cada palabra y la manifestaciéon de Su gloria.

Nos adentramos hoy en la Parasha Miketz (“Al Cabo de...”), especificamente en la
Aliyah 6 (Génesis 43:16-44:10), donde las tramas familiares de Iosef y sus hermanos
alcanzan un punto de inflexién dramatico, una preparacién para la revelacion y la
redencidn. Este relato, con sus intrigas y pruebas, es una sombra (Tzelalim)
fascinante de la obra de Yeshua, el Mesias que se revela a Su pueblo en el momento
justo, después de una profunda humillacion y arrepentimiento.

1. Génesis 43:16-44:10

La Aliyah 6 nos transporta al momento crucial en que los hermanos de Iosef regresan
a Egipto, esta vez con Biniamin, y son invitados a comer en casa del gobernante
egipcio (Iosef). La tension es palpable, y se intensifica con la prueba de la copa de
plata, orquestada por Iosef para forzar una confrontacion y un cambio genuino en
sus hermanos.

Texto Hebreo-Espanol (Génesis 43:16)

Texto Hebreo Traduccion Palabra

Palabra Hebrea Fonética

(Tiberiano) por Palabra
U000000a Va-yar’ Y vio Y vio

00000 Yo-sef Iosef Iosef

00000 i-tam con ellos con ellos
000o ot- [particula de a

objeto directo]



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo
(Tiberiano)

[O00000o0d
[O0000oog
fO0000o0
o000
[000000
00000

O000

(0000000000
Ooo00oooOd
fooo0ooo

[0000

OOo00do

O000

O00000
fO0000o0
[000000O000
(00000000000

Palabra Hebrea Fonética

Bin-ya-min
Va-y6-mer
la-‘a-sher
‘al-

bei-td

Ha-vé

et-
ha-‘a-na-shim
ha-bay-tah
u-tvo-aj

té-vaj
ve-ha-khen

Ki

i-ti

yoch-la
ha-‘a-na-shim

Biniamin
y dijo

al que
sobre

su casa
trae

[particula de
objeto directo]

los hombres
a la casa
y degiiella

deguello

y prepara
porque
conmigo
comeran

los hombres

ba-tzo-ho-rd-yim en el mediodia

Traduccidén Literal al Espafiol (Génesis 43:16):

Traduccion Palabra
por Palabra

Biniamin
y dijo

al que
sobre

su casa
Trae

a

los hombres
a la casa
y degiiella

una matanza
(sacrificio)

y prepara
porque
conmigo
comeran

los hombres
en el mediodia

Y vio Iosef con ellos a Biniamin, y dijo al que sobre su casa: Trae a los hombres a la
casa, y degiiella degliello y prepara, porque conmigo comeran los hombres en el

mediodia.

Comentario Mesianico de la porcion de la Torah: Génesis 43:16-44:10

Esta Aliyah es un teatro de la gracia y la verdad. La instruccion de Iosef de traer a
los hombres a la casa para comer (“Va-yar’ Yo-sef... va-yo-mer... Ha-vé et-ha-‘a-na-
shim ha-bdy-tah”) y su posterior plan con la copa de plata son acciones que, aunque
parezcan una manipulacion, buscan la restauracion y la rectificacion (Tikkun). La
aparicion de Biniamin, el hermano de su misma madre, es la condicion que Iosef
habia puesto. Este encuentro con Biniamin, a quien ama, nos prefigura el amor del
Mesias Yeshua por Su pueblo, Israel, en su totalidad.

El acto de comer juntos es el primer paso hacia la reconciliacién total. La
hospitalidad forzada por Iosef rompe el hielo y el terror inicial de sus hermanos. Sin

| 2



Bfy TORAH VIVIENTE

embargo, Iosef introduce una prueba mas profunda: la copa de plata en el saco de
Biniamin (Génesis 44:2). Esta copa, descrita como aquella con la que “adivina” Iosef
(Génesis 44:5), es un dispositivo narrativo que expone la verdadera naturaleza de los
hermanos. Ellos fueron culpables de vender a losef por celos, y la copa los fuerza a
enfrentar la posibilidad de un nuevo pecado grave: perder a otro hermano querido,
Biniamin, a la esclavitud.

La respuesta de los hermanos, especialmente la de Iehudah, al ofrecerse él mismo
como esclavo en lugar de Biniamin (lo que ocurre justo después de esta Aliyah, pero
es el climax de esta trama), es la evidencia del Teshuvd (arrepentimiento) genuino.
Ellos han cambiado, ya no estan dispuestos a abandonar a un hermano por
conveniencia.

Yeshua HaMashiaj se revela en esta porcién como el Hijo Amado y Exaltado que
es rechazado por Sus hermanos (Israel, tipificado en losef) y luego se convierte en el
“salvador del mundo” (gobernante de Egipto). Su posicién de poder no la usa para la
venganza, sino para la redencién. La prueba de la copa es la prueba de Su justicia
que finalmente conduce a Su misericordia. El Mesias confronta a Su pueblo (Israel)
con sus propios fallos pasados para que, al reconocer su incapacidad de salvarse a si
mismos, puedan clamar por la gracia y el sustituto, lo cual se ve en la intercesion de
Iehudah, una sombra del papel de Yeshia como Intercesor (Hebreos 7:25).

El Mesias se revelara a Sus hermanos (Israel) después de que ellos demuestren un
amor y una lealtad inquebrantables por el “Biniamin” (el Mesias que viene a reinar,
el hijo de Su diestra). La union de Iosef con Biniamin y la lealtad de Iehudéh a
Biniamin prefiguran la futura reconciliacion de las doce tribus de Israel bajo el
gobierno del Mesias Yeshua.

2. Haftarah: Amos 9:7-15

(Amos 9:11, para ejemplo de la conexion)

Te.xto ;—Iebreo Palabra Hebrea Fonética Traduccion Palabra
(Tiberiano) por Palabra
Ooo0ooono Ba-yém En el dia En el dia
000000 ha-Hu aquel aquel
000000 a-Qim levantaré levantaré
articula de objeto
oo et- Eiri)recto] P a
000000 Suk-kat la cabafa de la cabafa de



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo
(Tiberiano)

[O00000
[O00000oOa
[O0000C0O000

0000

[000000O000
[00000DO00C0g
[000d0
[O0000CDO000
Hooo0do
O000d0

Palabra Hebrea Fonética

Da-vid
ha-No¢-fe-let
ve-ga-dar-ti

et-

pir-tze-hén
va-ha-ri-so-té-ha
a-Qim
u-ve-ni-ti-ha
Ki-mé

‘O-lam

David
la que cae
y cercaré

Traduccion Palabra
por Palabra

David
la que estd cayendo
y cercaré

[particula de objeto q

de la accion]
sus brechas

y Sus ruinas
levantaré

y la edificaré
como los dias de
del mundo

Traduccion Literal al Espainol (Amds 9:11):

sus roturas (brechas)
y Sus ruinas
levantaré

y la edificaré

como los dias de

el tiempo antiguo

En el dia aquel levantaré la suca de David la que cae, y cercaré sus brechas y sus
ruinas levantaré y la edificaré como los dias del tiempo antiguo.

Comentario Mesianico: Conexion de Amos 9:7-15 con Parasha Miketz

La Haftardh, extraida del profeta Amds (Amods 9:7-15), ofrece un contraste y una
culminacién de los temas de la Parasha Miketz.

1. Juicio y Redencion (La Criba): Miketz (Aliyah 6) presenta un juicio de Iosef
sobre sus hermanos, una “criba” (zarah en el Midrash) para probar su caracter.
La Haftardh comienza con una advertencia de juicio severo sobre Israel, donde
Adonai Elohim promete “zarandear a la casa de Israel entre todas las naciones,
como se zarandea el grano en el cedazo” (Amos 9:9). Esta imagen de la criba
conecta directamente con la prueba en Egipto: losef esta zarandeando a sus
hermanos para separar el arrepentimiento verdadero del engano pasado. El
exilio de Israel a las naciones es el cedazo de Adonai.

2. La Restauracion de la Familia y del Trono: El climax de Amds es la promesa
de la restauracion de Sukkat David ha-Néfelet (la cabaiia de David que esta
cayendo, Amos 9:11). El drama de Iosef y sus hermanos es la ruptura y la
restauracion de la Casa de Israel. La reunién familiar en Egipto es el primer
paso hacia la formacion de la nacion, pero la restauracion profetizada por Amos
apunta al futuro Reino Mesianico. El hecho de que Iosef, el “hijo exaltado”,
salve a su familia es una profecia en accién de que el Mashiaj, descendiente de
Iehudah (la tribu real), levantara el trono de David.

3. La Promesa Mesianica: El pasaje de Amds 9:11-15 es una de las promesas

| 4



Bfy TORAH VIVIENTE

mesidnicas mas claras del Tanakh, citada por Ya’'akov (Santiago) en Hechos
15:16-17 para demostrar que el plan de Elohim incluye la restauracién de Israel
y la inclusion de las naciones. La restauracion de la “Sukkat David” es la
restauracion del reino de Israel bajo el Mesias, Yeshua HaMashiaj, quien es
tanto el Ledn de la tribu de Iehuddh como el Rey Exaltado. La promesa de la
abundancia (“los montes destilardn mosto, y todos los collados se derretirdn,”
Amds 9:13) describe la Era Mesianica, un tiempo de paz y prosperidad sin
precedentes, que es la culminacion de la redencion iniciada en la Torah.

Aplicacion Espiritual

La Haftarah nos ensefia que el juicio de Adonai no es un fin, sino un medio para la
purificacion. Nosotros, la Kehildh Mesidnica, experimentamos la criba en nuestras
vidas (la prueba de nuestra fe, como el oro en el fuego). La esperanza reside en la
promesa irrompible de que Adonai levantara lo caido. Yeshia HaMashiaj es la
encarnacion de esa promesa. El es el Rey que viene a restaurar el linaje de David (la
Sukkdh caida) y a traer una cosecha de justicia y paz eterna. Esto nos llama a vivir
con una esperanza inquebrantable en la redencion final, sabiendo que MarYah
no desecha completamente a Su pueblo, sino que lo refina para Su propdsito final.

3. Brit Hadashah: Mateo 25:31-46
TArameo-Espanol (Mateo 25:31, basado en el texto Peshitta)

Texto Arameo (Siriaca Traduccion Palabra por

Palabra Aramea Fonética

Oriental) Palabra
Maran Ooooa Maran Cuando venga
d’en 0000 d’en Pues

Yitya 000000 Yitya vendra
Bréeh 0000 Breh el Hijo
d’'nasa 000000 d'nasa del hombre
B’subhah N00000o0 B’Sibhah en Su gloria
w’kol oooo w’kol y todos
Mal’akhah O0000000 Mal’akhah los Malajim
Qaddiséh N0000000 Qaddiseh Sus santos
Immeh 00000 Immeh  conEl
Hayden 0000000 Hayden entonces
Niteb ooono Niteb se sentara



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Arameo (Siriaca Traduccion Palabra por

Palabra Aramea Fonética

Oriental) Palabra

‘al 000 ‘al sobre
Kursyah 0oooooono Kursyah  Su trono
d’Stuibhéh 00000000 d’Stbhéh de Su gloria

Traduccion Literal del Verso (Mateo 25:31):

Cuando, pues, vendra el Hijo del Hombre en Su gloria, y todos Sus santos Malajim
con El, entonces se sentara sobre el trono de Su gloria.

Comentarios Exhaustivos

El pasaje de Mateo 25:31-46, conocido como el Juicio de las Naciones (o0 las Ovejas y
los Cabritos), es una vivida descripcion de la venida final y gloriosa de Yeshua
haMashiaj como Rey y Juez.

« El Hijo del Hombre como Rey y Juez: La descripcion comienza con el Mesias,
el Breh d’nasa (Hijo del Hombre), llegando en Su gloria (B’siibhah) y
sentandose en Su trono de gloria (Kursyah d’Stubheéh). Este es el cumplimiento
directo de la profecia de Daniel 7:13-14. Es la manifestacion de Yeshua no solo
como el Cordero de Pésaj sacrificado, sino como el Soberano Universal, el
Ejad de Israel y Rey de Reyes. La autoridad para juzgar es inherente a Su
Deidad, pues es Adonai mismo manifestado en carne.

 La Divinidad de Yeshua (MarYah): En el texto arameo, la conexion entre
Breh d’nasa y la Deidad de Yeshua es fundamental. El concepto de Yeshtia como
el Juez Supremo, que divide a las naciones (Goyim) y dicta el destino eterno, es
una funcién exclusiva de Adonai Elohim (Joel 3:12). La Teologia Mesianica
afirma que Yeshua, siendo el Dabar (Verbo/Memra) eterno, comparte la misma
esencia con Adonai. En Su primera venida, fue el Siervo Sufriente; en Su
segunda venida, es el Juez Glorioso. Este pasaje no solo revela Su Mesianidad,
sino Su Deidad innegable.

 La Justicia de Yeshua: El criterio del juicio, “Tuve hambre y me disteis de
comer” (Mateo 25:35), se centra en como las naciones trataron a los “mas
pequenos de estos Mis hermanos” (Maran d’en Yitya...), una referencia que los
comentaristas judios mesianicos y nazarenos han interpretado histéricamente
como el pueblo de Israel (especialmente los creyentes en Yeshua) en tiempos de
tribulacién. El juicio es un llamado a la justicia practica y a la obediencia
ética, que es el verdadero fruto del Ruaj HaKodesh.



Conexion con la Torah y Haftarah

1. Conexion con la Torah (Miketz):

> El Juez Escondido: Iosef (Tordh) juzga a sus hermanos desde una
posicién de poder oculto y los prueba. Yeshua (Brit Hadashah) vendra
como Juez visible, pero Su juicio se basa en el amor y la misericordia
practica. El hermano que juzga es el mismo que redime.

o El Criterio del Corazon: Iosef busco un cambio en el corazon de sus
hermanos (la lealtad a Biniamin). Yeshuia busca un cambio reflejado en las
obras de misericordia hacia Su pueblo. La prueba de losef y el juicio de
Yeshtia ambos exponen la verdadera condicién interna.

2. Conexion con la Haftarah (Amos):

> Restauracion del Trono (Amés 9:11): La venida del Mesias en gloria
(Kursyah d’Subhéh) en Mateo 25:31 es la realizacion de la promesa de
Amos de levantar Sukkat David. El juicio es el acto del Rey Mesidnico que
establece Su reino de justicia y paz eterna.

Reflexion Mesianica

Yeshuia haMashiaj es el Ejad con Adonai Elohim (Deuteronomio 6:4, Marcos
12:29-30). Su papel como Juez no lo separa del Creador, sino que lo confirma como la
manifestacion visible del Juez de toda la tierra. El es MarYah, la deidad aramea, el
Senor del Pacto. Los pasajes del Brit Hadashah, escritos en Arameo (como la
Peshitta), refuerzan esta conexién al usar términos de autoridad divina para Yeshua.
La Teologia Mesidnica entiende que la Torah, los Profetas (Amds), y los Escritos
Mesidnicos (Mateo) convergen en Yeshtia como el Alef'y la Tav, el principio y el fin
de la redencion. Su juicio es el acto final de Su soberania sobre todas las naciones.

4. Contexto Histoérico y Cultural.

La Aliyah 6 de Miketz se desarrolla en el contexto de la Antiguo Egipto, una
potencia imperial en la que Iosef opera como el Mashpit (Gobernador, Tzafnat
Pa’néaj). Este entorno de poder, con sus rituales de hospitalidad (como el banquete
en Génesis 43:32, donde los egipcios comian separados de los hebreos) y sus
practicas de adivinacion (la copa de plata, Génesis 44:5), contrasta fuertemente con
la vida tribal de los hijos de Ya’akov.

« Mishkan y Templo: La historia de Iosef ocurre antes de la entrega de la Torah
y la construccion del Mishkan, pero establece las bases teoldgicas. El Mishkan y
el Templo serian el lugar donde la presencia de Adonai moraria para mediar la

| 7



Bfy TORAH VIVIENTE

reconciliacién entre Elohim y el hombre, un tema prefigurado en la
reconciliacion mediada por Iosef.

« Contexto de la Haftarah (Amoés): Amés profetizd en el Reino del Norte
(Israel) en el siglo VIII a.E.C., un tiempo de prosperidad externa pero de
profunda injusticia social y religiosa. Su profecia de la destruccién y la posterior
restauracion (Amos 9:7-15) era crucial para la comunidad nazarena de los
primeros siglos, que veia en la dispersion de Israel y la inclusion de los Goyim
(naciones) la evidencia de la criba de Adondi, pero también el cumplimiento
inicial de la restauraciéon de Sukkat David en Yeshua haMashiaj.

e Qumran y Escritos Nazarenos: En Qumran (siglo IT a.E.C. -1 E.C.), las
comunidades esperaban a dos Mesias: Mashiaj ben Yosef (el que sufre/guerra) y
Mashiaj ben David (el que reina). El drama de Iosef (el hijo que salva) con sus
hermanos es una fuente tipoldgica clave para esta expectativa. Los escritos
mesianicos y nazarenos de los primeros siglos, como el Brit Hadashah, unifican
estas figuras en Yeshua haMashiaj, el que sufrio y fue exaltado, y que
regresara como el Rey de Gloria (Mateo 25). Los textos nazarenos enfatizaban
la Torah practica, que se conecta directamente con el juicio de Mateo 25:31-46:
la fe genuina en Yeshtua se expresa en el cuidado practico del préjimo.

5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas.
Comentarios Rabinicos
El tema central de esta Aliyah, la prueba con la copa, es ampliamente comentado.

» Rashi (Siglo XI): Rashi interpreta el temor de los hermanos al llegar a casa de
TIosef (Génesis 43:18) como una muestra de su ansiedad por no haber devuelto
el dinero encontrado en sus sacos, lo que demuestra su rectitud. El foco estd en
su honestidad en contraste con su pecado pasado.

« Ramban (Najmanides, Siglo XIII): Najmanides sugiere que Iosef estaba
actuando con sabiduria politica. El banquete era necesario para disipar
cualquier sospecha de espionaje, y la prueba de la copa buscaba que los
hermanos se unieran en la defensa de Biniamin, lo que garantizaria su cohesion
familiar, que es la base de la nacion.

Comentario Judio Mesianico
Desde una perspectiva de Fé Judio Mesianica, la prueba es un patrén redentor:

« La Copa de la Prueba: La copa (Gavi’a) es un simbolo. En la literatura
rabinica, Kos (copa) a menudo se asocia con el destino o el juicio (Salmos 75:8).

| 8



Bfy TORAH VIVIENTE

Al colocar la copa de plata en el saco de Biniamin, Iosef introduce el “juicio”
para forzar la auto-revelacion. Esta copa prefigura la Copa de Sufrimiento y
Juicio que Yeshua bebio en Getsemani (Mateo 26:39) para que Su pueblo no
tuviera que beberla. El, el sustituto, tomo el juicio para lograr nuestra
redencion.

 La Profecia en Mateo 25:31-46: El juicio de las naciones es el cumplimiento
profético de la soberania Mesidnica. Al sentarse en Su trono, Yeshua realiza el
juicio prometido en el Tanakh. Los comentaristas mesidnicos vinculan el trato a
los “hermanos pequenos” con la profecia de Isaias (Isaias 49:22) sobre el
regreso de los exiliados, destacando que el destino de las naciones esta
intrinsecamente ligado a su relacion con Israel y, por extension, con el Mesias
de Israel.

Notas de los primeros siglos, resaltando el papel de Yeshia haMashiaj

Los primeros escritos nazarenos veian a Iosef como un “Tipo” (Tipos) fundamental de
Yeshua. La venta de Iosef por veinte siclos de plata (Génesis 37:28) se compara
con la traicion de Yeshua por treinta siclos de plata (Mateo 26:15). Iosef fue
“perdido” y “resucitado” a una posicion de poder, lo que prefigura la muerte,
resurreccion y exaltacion de Yeshua. La copa de plata, mas alla de la adivinacidn, se
convierte en la herramienta para forzar el arrepentimiento, un reflejo de como la
Tordh (como instrumento de Adonai) expone el pecado para conducir a la Teshuvd vy,
finalmente, a la redencidén ofrecida por Yeshua.

Anotaciones gramaticales, léxicas y Guematria

 Léxico: La palabra 000000000000 (va-ye’ekh-1t, Génesis 43:34, comieron) en la
cena de Iosef, se usa en el contexto de comunion y reconciliacion. Comer con
alguien es un acto de pacto.

« Guematria: El nombre 00000 (Yo-sef) tiene un valor numérico de 156
(Yud=10, Vav=6, Samej=60, Peh=80). Este nimero (156) es un multiplo de Ydh
(15,00) y del numero 12 (el numero de las tribus y la perfecciéon
gubernamental). El nombre de Iosef, en su valor numérico, ya apunta a su papel
como el representante gubernamental de Adonai sobre el destino de las doce
tribus.

6. Analisis Profundo de la Aliyah.

El nucleo de la Aliyah 6 es la prueba de la honestidad y el amor fraternal. losef,
el Tzaddik (justo), somete a sus hermanos a una prueba escalonada. La primera
prueba es la devolucién del dinero y el banquete, que establece un falso sentido de

| 9



seguridad. La segunda es la copa de plata, el climax de la manipulacién redentora.

« Comentario Judio y Mesianico: El comentarista judio mesianico ve en la
respuesta de los hermanos a la copa (Génesis 44:9) una sefial de su profunda
transformacion. Su ofrenda de esclavitud y la respuesta de Iehudah que sigue
(en la préxima Aliyah) demuestra que el pecado de vender a un hermano ha sido
superado por la lealtad. Este cambio es esencial para que losef pueda revelar
Su identidad. En Mashiaj, la prueba mds profunda es la obediencia a Su Torah,
que se manifiesta en el amor al prdjimo. El sacrificio sustitutorio de Iehudah
por Biniamin es la sombra mas clara del sacrificio de Yeshta por Su pueblo.

» Conexion con Mateo 25:31-46: El juicio de Yeshuia en Mateo 25 es la
revelacién del Juez, tal como la revelacion de Iosef. Las naciones son juzgadas
por su trato a los “hermanos” de Yeshua. La prueba en Miketz es un midrash
viviente sobre el juicio ético: ¢Como tratamos a nuestro hermano? La Tordh y el
Brit Hadashah son Ejad, mostrando que la justicia (juicio) y la misericordia
(redencidn) son inseparables en el caracter de Adonai.

7. Tema Mas Relevante de la Aliyah.
El tema central es la Rectificacion a través de la Prueba (Tikkun por Nisayon).

Este tema es vital porque la Torah, desde Bereshit, estd construida sobre las
pruebas (Nisayon) que revelan la condicion del corazén. Aqui, Iosef no esta
castigando, sino creando un escenario para el arrepentimiento y la reparacion del
alma (Tikkuin Nefesh) de sus hermanos. Sin la prueba de la copa, el cambio en
Iehudah y sus hermanos podria no haberse manifestado de manera tan dramatica y
convincente. La prueba es la medicina de Adonai.

Relacion con Yeshua y la Continuidad Torah-Brit Hadashah:

» Yeshua, el Mashiaj Tzaddik (Justo): Yeshuia mismo fue probado en el
desierto (Mateo 4:1-11) y en el Madero. El somete a Su comunidad a pruebas
para su crecimiento (Santiago 1:2-4). El es el prototipo del Justo que, al ser
probado, revela Su perfeccion.

« Continuidad con los Moedim: Este tema se conecta con Yom Kippur (Dia de
la Expiacion). En Yom Kippur, Israel se presenta ante Adonai para ser juzgado,
pero se le da la oportunidad de Teshuvd (arrepentimiento). La prueba de Iosef
es un mini-Yom Kippur en la vida de sus hermanos, forzando la confesion y la
enmienda para lograr la reconciliacion total. El arrepentimiento es la puerta al
perdon.

| 10



Bfy TORAH VIVIENTE

8. Descubriendo a Mashiaj en cada Aliyah.
Profecias Mesianicas y Reflexion
Métodos para descubrir al Mashiaj en la Aliyah 6:

1. Tipos (Tipologias):

> Iosef como Tipo de Yeshua: losef, el sonador, es el hijo amado, odiado,
vendido, y resucitado a la diestra del Faraon (autoridad mundial). Yeshua
es el Hijo Amado, rechazado, vendido, y exaltado a la diestra de Adonai (la
autoridad universal).

o El Sustituto (Iehudah, una Sombra): El ofrecimiento de Iehudah como
esclavo en lugar de Biniamin (Génesis 44:33) es una poderosa sombra del
concepto de la Sustitucion Vicaria. lehudah se ofrece para salvar al
inocente. Yeshua es el sustituto perfecto, de la linea de Iehudah, que no
solo se ofrece a Si mismo, sino que cumple la sustitucion para redimir a Su
pueblo.

2. Figuras y Eventos Simbdélicos:

o La Copa de Plata: Como ya se menciono, la copa es la copa del juicio.
Yeshia, en Getsemani, ora para que “esta copa” pase de El (Mateo 26:39),
aceptando beber el juicio por nosotros.

3. Paralelismos Tematicos (Torah/Brit Hadashah):

> Revelacion y Juicio: La preparacion para la revelacion de Iosef a sus
hermanos tiene un paralelismo en la Segunda Venida de Yeshta (Mateo
25:31-46). El Mesias se revelara en Su gloria al mundo y a Su pueblo, y esa
revelacion estard acompanada por el juicio de las naciones y la
restauracion de Su Reino.

Cumplimiento en el Brit Hadashah:

El Brit Hadashah se centra en Yeshuia HaMashiaj como el Rey y Redentor. Mateo
25:31-46 es el cumplimiento profético de la soberania de Mashiaj ben David, Quien
viene a reinar y juzgar. La prueba en la Torah (Miketz) establece la necesidad del
arrepentimiento y la sustitucion, y el Brit Hadashah revela que Yeshua es el tinico
que cumple la sustitucion y el tinico que tiene la autoridad para juzgar. Yeshua es el
centro, el Ejad, de la narrativa.

|11



9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apocrifos.

Midrashim

El Midrash Tanhuma (Miketz 9) se centra en la angustia de los hermanos.
Destaca que la prueba de la copa era un juicio por el pecado pasado, ensenando que
no hay escape de la justicia divina. Esta idea apoya el concepto mesianico de que el
juicio (tanto terrenal como final) busca la Teshuvad.

Targumim
El Targum Onkelos y el Targum Yonatan son cruciales para el entendimiento.

» Génesis 44:5 (La Copa de Adivinacion): El Targum Onkelos, al traducir “la
copa con la que adivina mi senor”, utiliza la frase aramea [JJJ0 00000000
000000000 (u’devah hu mitnabé), que se traduce como “y por medio de ella él
profetiza”. Esto suaviza el término de adivinacién (magia) a profecia, lo que en
el contexto judio es un poder dado por Elohim, reforzando la idea de que Iosef
opera con una sabiduria divinamente inspirada, lo cual es un atributo claro
del Mesias Yeshua (Ruaj Hokhmah u’Vinah - Isaias 11:2).

Textos Apocrifos

El Libro de los Jubileos (Jubileos 44:17-19) relata la historia de Iosef y sus
hermanos con énfasis en la angustia de Ya’akov. Aunque no afiade detalles
exegéticos directos, refuerza la centralidad de Iosef en la narrativa de la formacién
de Israel y el valor del arrepentimiento de los hermanos, lo que complementa la
vision de Iosef como Tipo de Mashiaj.

10. Mandamientos Encontrados o principios y valores.

Aunque la Aliyah 6 no contiene mandamientos explicitos (Mitzvot) en el sentido legal
de la Tordh, presenta principios y valores fundamentales para el Brit Hadashah:

1. Principio de la Teshuva Genuina (Arrepentimiento): La prueba de Iosef
demuestra que el arrepentimiento verdadero se mide por la accion sustitutoria y
la lealtad inquebrantable a la familia (Mishpajah).

> Aplicacion en el Brit Hadashah: Yeshua ensefa que el fruto de la
Teshuva debe ser evidente (Mateo 3:8). La fe en Yeshta no es solo una
creencia, sino un cambio de vida que se manifiesta en la obediencia al
mandamiento de amar al préjimo (Mateo 22:39).

| 12



Bfy TORAH VIVIENTE

2.

Valor de la Hospitalidad y la Comunion: El banquete de Iosef (Génesis
43:34) es un acto de gracia. La hospitalidad es un principio de la Torah (Exodo
22:21) y es un valor central en el Brit Hadashah.

o Aplicacion en el Brit Hadashah: Yeshia model¢ la hospitalidad y la
mesa como un lugar de inclusion y ensenanza. El juicio de Mateo 25:31-46
se basa en la practica de la hospitalidad y la misericordia (“me disteis de
comer... me vestisteis”).

. Principio de la Sustitucion Vicaria (Sombra Profética): El ofrecimiento de

Iehudah, aunque fuera del rango estricto de esta Aliyah, es el climax tematico
que ella introduce.
o Aplicacion en el Brit Hadashah: Este principio halla su maxima
expresion en Yeshua haMashiaj, quien es el sacrificio sustitutorio
(Romanos 5:8; 2 Corintios 5:21).

11. Preguntas de Reflexion.

1.

¢De qué manera la prueba de la copa de plata, orquestada por losef, es un
ejemplo de “manipulacion redentora” que apunta a la forma en que Adonai
opera en nuestras vidas?

Si la Haftardh (Amos 9:11) profetiza la restauracion de Sukkat David, éicomo se
relaciona la Teshuvd forzada en los hermanos de Iosef con la restauracion de la
Casa de Israel en los ultimos dias?

El juicio de las naciones en Mateo 25 se basa en el trato a los “mas pequenos de
Mis hermanos”. ¢Como nos exige esto reevaluar el papel de la justicia social y el
apoyo al pueblo de Israel en nuestra propia practica de la fe en Yeshua?

¢Cual es la diferencia teologica esencial entre el uso de la copa de “adivinacion”
por Iosef (Génesis 44:5) y el concepto de la “Copa” que Yeshua acepta beber en
Getsemani, y qué nos ensefia esto sobre el plan redentor de Adonai?
Reflexionando sobre la Deidad de Yeshua (MarYah), écomo Su autoridad para
sentarse en el Trono de Gloria y juzgar a las naciones (Mateo 25:31) valida el
monoteismo (Ejad) de Israel, en lugar de contradecirlo?

12.

Resumen de la Aliyah.

La Aliyah 6 narra la llegada de los hijos de Ya’akov a la casa de Iosef en Egipto, esta
vez con Biniamin, y el banquete subsiguiente. La tensién se dispara cuando Iosef
ordena a su mayordomo poner su copa de plata en el saco de Biniamin. Esta accién
es una prueba definitiva para sus hermanos, forzando un escenario donde deben

|13



Bfy TORAH VIVIENTE

elegir entre salvar al inocente Biniamin o abandonarlo, repitiendo el pecado con
Iosef. El climax es la confrontacion cuando se encuentra la copa y los hermanos, en
un acto de solidaridad y arrepentimiento, se ofrecen a ser esclavos con él. La Aliyah
prepara el escenario para la reconciliacion total y subraya que el juicio y la prueba
son herramientas de Adondi para producir la redenciéon en Mashiaj, cuyo juicio
final (Mateo 25:31-46) se basa en la rectificacion del corazon y la practica de la
misericordia.

13. Tefilah de la Aliyah.

Adondi Elohim, Yeshtia HaMashiaj, Te alabamos como el Ejad de Israel, Quien es
Juez y Redentor. Te damos gracias por Tu Tordh que revela Tu cardcter de amor y
justicia. Ruaj HaKodesh, te pedimos que la prueba de losef sobre sus hermanos sea
un espejo para nuestras propias vidas. Examina nuestros corazones, como losef
examind a sus hermanos, para que todo engano y celo sean erradicados. Ayudanos a
vivir una Teshuvd genuina, ofreciendo nuestra propia vida en servicio y lealtad a
nuestros hermanos, asi como Iehuddh se ofrecié por Biniamin, y Tu, Yeshua, te
ofreciste por nosotros en el Madero.

Concédenos la vision de la Haftardh, para ver mds alld del juicio la promesa de Tu
restauracion, la de Sukkat David. Permitenos vivir hoy a la luz de Tu gloriosa venida
como Rey y Juez, sirviendo a los “mds pequenos de Tus hermanos” con la
hospitalidad y la misericordia que serdn la medida de Tu juicio. Que podamos ser
hallados como ovejas, no como cabritos, en Tu Reino venidero. Que Tu Nombre sea
santificado. Amén.

Mas Recursos del Reino de Yeshua HaMashiaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshiia HaMashiaj.

+Recursos del Ministerio Judio Mesianico de Biblia Torah Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

| 14


https://torahviviente.com

