
| 1

 Listen to this article

Génesis 43:16-44:10
Amós 9:7-15 (La restauración de la familia)
Mateo 25:31-46 (El juicio de las naciones)

¡Shalom u’Vrakháh! Es un honor poder acompañarte en este estudio profundo y
exhaustivo de la Sagrada Toráh, una luz inmutable que nos guía hacia el
conocimiento del Reino de Yeshúa haMashíaj. Como bien sabemos, toda la Escritura
es la revelación de Adonái Elohím, Quien es Uno, y en Su Mesías Yeshúa
encontramos la plenitud de cada palabra y la manifestación de Su gloria.

Nos adentramos hoy en la Parashá Miketz (“Al Cabo de…”), específicamente en la
Aliyáh 6 (Génesis 43:16-44:10), donde las tramas familiares de Iosef y sus hermanos
alcanzan un punto de inflexión dramático, una preparación para la revelación y la
redención. Este relato, con sus intrigas y pruebas, es una sombra (Tzelalim)
fascinante de la obra de Yeshúa, el Mesías que se revela a Su pueblo en el momento
justo, después de una profunda humillación y arrepentimiento.

1. Génesis 43:16-44:10

La Aliyáh 6 nos transporta al momento crucial en que los hermanos de Iosef regresan
a Egipto, esta vez con Biniamín, y son invitados a comer en casa del gobernante
egipcio (Iosef). La tensión es palpable, y se intensifica con la prueba de la copa de
plata, orquestada por Iosef para forzar una confrontación y un cambio genuino en
sus hermanos.

Texto Hebreo-Español (Génesis 43:16)

Texto Hebreo
(Tiberiano) Palabra Hebrea Fonética Traducción Palabra

por Palabra
וַיַּרְא Va-yar’ Y vio Y vio
יוֹסֵף Yo-sef Iosef Iosef
אִתָּם i-tám con ellos con ellos

אֶת־ et- [partícula de
objeto directo] a



| 2

Texto Hebreo
(Tiberiano) Palabra Hebrea Fonética Traducción Palabra

por Palabra
בִּנְיָמִן Bin-ya-mín Biniamín Biniamín
וַיֹּאמֶר Va-yó-mer y dijo y dijo
לַאֲשֶׁר la-‘a-sher al que al que
עַל־ ‘al- sobre sobre
בֵּיתוֹ bei-tó su casa su casa
הָבֵא Ha-vé trae Trae

אֶת־ et- [partícula de
objeto directo] a

הָאֲנָשִׁים ha-‘a-na-shím los hombres los hombres
הַבַּיְתָה ha-báy-tah a la casa a la casa
וּטְבֹחַ u-tvo-aj y degüella y degüella

טֶבַח té-vaj degüello una matanza
(sacrificio)

וְהָכֵן ve-ha-khen y prepara y prepara
כִּי Ki porque porque
אִתִּי i-tí conmigo conmigo
יֹאכְלוּ yoch-lú comerán comerán
הָאֲנָשִׁים ha-‘a-na-shím los hombres los hombres
בַּצָּהֳרָיִם ba-tzo-ho-rá-yim en el mediodía en el mediodía

Traducción Literal al Español (Génesis 43:16):

Y vio Iosef con ellos a Biniamín, y dijo al que sobre su casa: Trae a los hombres a la
casa, y degüella degüello y prepara, porque conmigo comerán los hombres en el
mediodía.

Comentario Mesiánico de la porción de la Toráh: Génesis 43:16-44:10

Esta Aliyáh es un teatro de la gracia y la verdad. La instrucción de Iosef de traer a
los hombres a la casa para comer (“Va-yar’ Yo-sef… va-yó-mer… Ha-vé et-ha-‘a-na-
shím ha-báy-tah“) y su posterior plan con la copa de plata son acciones que, aunque
parezcan una manipulación, buscan la restauración y la rectificación (Tikkún). La
aparición de Biniamín, el hermano de su misma madre, es la condición que Iosef
había puesto. Este encuentro con Biniamín, a quien ama, nos prefigura el amor del
Mesías Yeshúa por Su pueblo, Israel, en su totalidad.

El acto de comer juntos es el primer paso hacia la reconciliación total. La
hospitalidad forzada por Iosef rompe el hielo y el terror inicial de sus hermanos. Sin



| 3

embargo, Iosef introduce una prueba más profunda: la copa de plata en el saco de
Biniamín (Génesis 44:2). Esta copa, descrita como aquella con la que “adivina” Iosef
(Génesis 44:5), es un dispositivo narrativo que expone la verdadera naturaleza de los
hermanos. Ellos fueron culpables de vender a Iosef por celos, y la copa los fuerza a
enfrentar la posibilidad de un nuevo pecado grave: perder a otro hermano querido,
Biniamín, a la esclavitud.

La respuesta de los hermanos, especialmente la de Iehudáh, al ofrecerse él mismo
como esclavo en lugar de Biniamín (lo que ocurre justo después de esta Aliyáh, pero
es el clímax de esta trama), es la evidencia del Teshuvá (arrepentimiento) genuino.
Ellos han cambiado, ya no están dispuestos a abandonar a un hermano por
conveniencia.

Yeshúa HaMashíaj se revela en esta porción como el Hijo Amado y Exaltado que
es rechazado por Sus hermanos (Israel, tipificado en Iosef) y luego se convierte en el
“salvador del mundo” (gobernante de Egipto). Su posición de poder no la usa para la
venganza, sino para la redención. La prueba de la copa es la prueba de Su justicia
que finalmente conduce a Su misericordia. El Mesías confronta a Su pueblo (Israel)
con sus propios fallos pasados para que, al reconocer su incapacidad de salvarse a sí
mismos, puedan clamar por la gracia y el sustituto, lo cual se ve en la intercesión de
Iehudáh, una sombra del papel de Yeshúa como Intercesor (Hebreos 7:25).

El Mesías se revelará a Sus hermanos (Israel) después de que ellos demuestren un
amor y una lealtad inquebrantables por el “Biniamín” (el Mesías que viene a reinar,
el hijo de Su diestra). La unión de Iosef con Biniamín y la lealtad de Iehudáh a
Biniamín prefiguran la futura reconciliación de las doce tribus de Israel bajo el
gobierno del Mesías Yeshúa.

2. Haftaráh: Amós 9:7-15

(Amós 9:11, para ejemplo de la conexión)

Texto Hebreo
(Tiberiano) Palabra Hebrea Fonética Traducción Palabra

por Palabra
בַּיּוֹם Ba-yóm En el día En el día
הַהוּא ha-Hú aquel aquel
אָקִים a-Qím levantaré levantaré

אֶת־ et- [partícula de objeto
directo] a

סֻכַּת Suk-kát la cabaña de la cabaña de



| 4

Texto Hebreo
(Tiberiano) Palabra Hebrea Fonética Traducción Palabra

por Palabra
דָּוִיד Da-víd David David
הַנֹּפֶלֶת ha-Nó-fe-let la que cae la que está cayendo
וְגָדַרְתִּי ve-ga-dar-tí y cercaré y cercaré

אֶת־ et- [partícula de objeto
de la acción] a

פִּרְצֵיהֶן pir-tze-hén sus brechas sus roturas (brechas)
וַהֲרִסֹתֶיהָ va-ha-ri-so-té-ha y sus ruinas y sus ruinas
אָקִים a-Qím levantaré levantaré
וּבְנִיתִיהָ u-ve-ni-tí-ha y la edificaré y la edificaré
כִּימֵי Ki-mé como los días de como los días de
עוֹלָם ‘O-lám del mundo el tiempo antiguo

Traducción Literal al Español (Amós 9:11):

En el día aquel levantaré la sucá de David la que cae, y cercaré sus brechas y sus
ruinas levantaré y la edificaré como los días del tiempo antiguo.

Comentario Mesiánico: Conexión de Amós 9:7-15 con Parashá Miketz

La Haftaráh, extraída del profeta Amós (Amós 9:7-15), ofrece un contraste y una
culminación de los temas de la Parashá Miketz.

Juicio y Redención (La Criba): Miketz (Aliyáh 6) presenta un juicio de Iosef1.
sobre sus hermanos, una “criba” (zarah en el Midrash) para probar su carácter.
La Haftaráh comienza con una advertencia de juicio severo sobre Israel, donde
Adonái Elohím promete “zarandear a la casa de Israel entre todas las naciones,
como se zarandea el grano en el cedazo” (Amós 9:9). Esta imagen de la criba
conecta directamente con la prueba en Egipto: Iosef está zarandeando a sus
hermanos para separar el arrepentimiento verdadero del engaño pasado. El
exilio de Israel a las naciones es el cedazo de Adonái.
La Restauración de la Familia y del Trono: El clímax de Amós es la promesa2.
de la restauración de Sukkat David ha-Nófelet (la cabaña de David que está
cayendo, Amós 9:11). El drama de Iosef y sus hermanos es la ruptura y la
restauración de la Casa de Israel. La reunión familiar en Egipto es el primer
paso hacia la formación de la nación, pero la restauración profetizada por Amós
apunta al futuro Reino Mesiánico. El hecho de que Iosef, el “hijo exaltado”,
salve a su familia es una profecía en acción de que el Mashíaj, descendiente de
Iehudáh (la tribu real), levantará el trono de David.
La Promesa Mesiánica: El pasaje de Amós 9:11-15 es una de las promesas3.



| 5

mesiánicas más claras del Tanakh, citada por Ya’akov (Santiago) en Hechos
15:16-17 para demostrar que el plan de Elohím incluye la restauración de Israel
y la inclusión de las naciones. La restauración de la “Sukkat David” es la
restauración del reino de Israel bajo el Mesías, Yeshúa HaMashíaj, quien es
tanto el León de la tribu de Iehudáh como el Rey Exaltado. La promesa de la
abundancia (“los montes destilarán mosto, y todos los collados se derretirán,”
Amós 9:13) describe la Era Mesiánica, un tiempo de paz y prosperidad sin
precedentes, que es la culminación de la redención iniciada en la Toráh.

Aplicación Espiritual

La Haftaráh nos enseña que el juicio de Adonái no es un fin, sino un medio para la
purificación. Nosotros, la Kehiláh Mesiánica, experimentamos la criba en nuestras
vidas (la prueba de nuestra fe, como el oro en el fuego). La esperanza reside en la
promesa irrompible de que Adonái levantará lo caído. Yeshúa HaMashíaj es la
encarnación de esa promesa. Él es el Rey que viene a restaurar el linaje de David (la
Sukkáh caída) y a traer una cosecha de justicia y paz eterna. Esto nos llama a vivir
con una esperanza inquebrantable en la redención final, sabiendo que MarYah
no desecha completamente a Su pueblo, sino que lo refina para Su propósito final.

3. Brit Hadasháh: Mateo 25:31-46

TArameo-Español (Mateo 25:31, basado en el texto Peshitta)

Texto Arameo (Siríaca
Oriental) Palabra Aramea Fonética Traducción Palabra por

Palabra
Māran ܡܳܪܰܢ Māran Cuando venga
d’en ܕܶܐܢ d’en Pues
Yityā ܝܶܬܝܳܐ Yityā vendrá
Brēh ܒܪܶܗ Brēh el Hijo
d’nāšā ܕܢܳܫܳܐ d’nāšā del hombre
B’šūḇhāh ܒܫܘܼܒ̣ܗܳܐ B’šūḇhāh en Su gloria
w’kol ܘܟܽܠ w’kol y todos
Mal’akhāh ܡܰܠܰܟܼܳܗ Mal’akhāh los Malajím
Qaddīšēh ܩܰܕܺܝܫܶܗ Qaddīšēh Sus santos
Immeh ܥܰܡܶܗ Immeh con Él
Hāydēn ܗܳܝܕܶܝܢ Hāydēn entonces
Niṯēḇ ܢܶܬܶܒ̣ Niṯēḇ se sentará



| 6

Texto Arameo (Siríaca
Oriental) Palabra Aramea Fonética Traducción Palabra por

Palabra
‘al ܥܰܠ ‘al sobre
Kursyāh ܟܘܼܪܣܝܳܗ Kursyāh Su trono
d’Šūḇhēh ܕܫܘܼܒ̣ܗܶܗ d’Šūḇhēh de Su gloria

Traducción Literal del Verso (Mateo 25:31):

Cuando, pues, vendrá el Hijo del Hombre en Su gloria, y todos Sus santos Malajím
con Él, entonces se sentará sobre el trono de Su gloria.

Comentarios Exhaustivos

El pasaje de Mateo 25:31-46, conocido como el Juicio de las Naciones (o las Ovejas y
los Cabritos), es una vívida descripción de la venida final y gloriosa de Yeshúa
haMashíaj como Rey y Juez.

El Hijo del Hombre como Rey y Juez: La descripción comienza con el Mesías,
el Brēh d’nāšā (Hijo del Hombre), llegando en Su gloria (B’šūḇhāh) y
sentándose en Su trono de gloria (Kursyāh d’Šūḇhēh). Este es el cumplimiento
directo de la profecía de Daniel 7:13-14. Es la manifestación de Yeshúa no solo
como el Cordero de Pésaj sacrificado, sino como el Soberano Universal, el
Ejad de Israel y Rey de Reyes. La autoridad para juzgar es inherente a Su
Deidad, pues es Adonái mismo manifestado en carne.
La Divinidad de Yeshúa (MarYah): En el texto arameo, la conexión entre
Brēh d’nāšā y la Deidad de Yeshúa es fundamental. El concepto de Yeshúa como
el Juez Supremo, que divide a las naciones (Goyim) y dicta el destino eterno, es
una función exclusiva de Adonái Elohím (Joel 3:12). La Teología Mesiánica
afirma que Yeshúa, siendo el Dabar (Verbo/Memra) eterno, comparte la misma
esencia con Adonái. En Su primera venida, fue el Siervo Sufriente; en Su
segunda venida, es el Juez Glorioso. Este pasaje no solo revela Su Mesianidad,
sino Su Deidad innegable.
La Justicia de Yeshúa: El criterio del juicio, “Tuve hambre y me disteis de
comer” (Mateo 25:35), se centra en cómo las naciones trataron a los “más
pequeños de estos Mis hermanos” (Māran d’en Yityā…), una referencia que los
comentaristas judíos mesiánicos y nazarenos han interpretado históricamente
como el pueblo de Israel (especialmente los creyentes en Yeshúa) en tiempos de
tribulación. El juicio es un llamado a la justicia práctica y a la obediencia
ética, que es el verdadero fruto del Ruaj HaKodesh.



| 7

Conexión con la Toráh y Haftaráh

Conexión con la Toráh (Miketz):1.
El Juez Escondido: Iosef (Toráh) juzga a sus hermanos desde una
posición de poder oculto y los prueba. Yeshúa (Brit Hadasháh) vendrá
como Juez visible, pero Su juicio se basa en el amor y la misericordia
práctica. El hermano que juzga es el mismo que redime.
El Criterio del Corazón: Iosef buscó un cambio en el corazón de sus
hermanos (la lealtad a Biniamín). Yeshúa busca un cambio reflejado en las
obras de misericordia hacia Su pueblo. La prueba de Iosef y el juicio de
Yeshúa ambos exponen la verdadera condición interna.

Conexión con la Haftaráh (Amós):2.
Restauración del Trono (Amós 9:11): La venida del Mesías en gloria
(Kursyāh d’Šūḇhēh) en Mateo 25:31 es la realización de la promesa de
Amós de levantar Sukkat David. El juicio es el acto del Rey Mesiánico que
establece Su reino de justicia y paz eterna.

Reflexión Mesiánica

Yeshúa haMashíaj es el Ejad con Adonái Elohím (Deuteronomio 6:4, Marcos
12:29-30). Su papel como Juez no lo separa del Creador, sino que lo confirma como la
manifestación visible del Juez de toda la tierra. Él es MarYah, la deidad aramea, el
Señor del Pacto. Los pasajes del Brit Hadasháh, escritos en Arameo (como la
Peshitta), refuerzan esta conexión al usar términos de autoridad divina para Yeshúa.
La Teología Mesiánica entiende que la Toráh, los Profetas (Amós), y los Escritos
Mesiánicos (Mateo) convergen en Yeshúa como el Alef y la Tav, el principio y el fin
de la redención. Su juicio es el acto final de Su soberanía sobre todas las naciones.

4. Contexto Histórico y Cultural.

La Aliyáh 6 de Miketz se desarrolla en el contexto de la Antiguo Egipto, una
potencia imperial en la que Iosef opera como el Mashpít (Gobernador, Tzafnat
Pa’néaj). Este entorno de poder, con sus rituales de hospitalidad (como el banquete
en Génesis 43:32, donde los egipcios comían separados de los hebreos) y sus
prácticas de adivinación (la copa de plata, Génesis 44:5), contrasta fuertemente con
la vida tribal de los hijos de Ya’akov.

Mishkan y Templo: La historia de Iosef ocurre antes de la entrega de la Toráh
y la construcción del Mishkan, pero establece las bases teológicas. El Mishkan y
el Templo serían el lugar donde la presencia de Adonái moraría para mediar la



| 8

reconciliación entre Elohím y el hombre, un tema prefigurado en la
reconciliación mediada por Iosef.
Contexto de la Haftaráh (Amós): Amós profetizó en el Reino del Norte
(Israel) en el siglo VIII a.E.C., un tiempo de prosperidad externa pero de
profunda injusticia social y religiosa. Su profecía de la destrucción y la posterior
restauración (Amós 9:7-15) era crucial para la comunidad nazarena de los
primeros siglos, que veía en la dispersión de Israel y la inclusión de los Goyim
(naciones) la evidencia de la criba de Adonái, pero también el cumplimiento
inicial de la restauración de Sukkat David en Yeshúa haMashíaj.
Qumrán y Escritos Nazarenos: En Qumrán (siglo II a.E.C. – I E.C.), las
comunidades esperaban a dos Mesías: Mashíaj ben Yosef (el que sufre/guerra) y
Mashíaj ben David (el que reina). El drama de Iosef (el hijo que salva) con sus
hermanos es una fuente tipológica clave para esta expectativa. Los escritos
mesiánicos y nazarenos de los primeros siglos, como el Brit Hadasháh, unifican
estas figuras en Yeshúa haMashíaj, el que sufrió y fue exaltado, y que
regresará como el Rey de Gloria (Mateo 25). Los textos nazarenos enfatizaban
la Toráh práctica, que se conecta directamente con el juicio de Mateo 25:31-46:
la fe genuina en Yeshúa se expresa en el cuidado práctico del prójimo.

5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas.

Comentarios Rabínicos

El tema central de esta Aliyáh, la prueba con la copa, es ampliamente comentado.

Rashi (Siglo XI): Rashi interpreta el temor de los hermanos al llegar a casa de
Iosef (Génesis 43:18) como una muestra de su ansiedad por no haber devuelto
el dinero encontrado en sus sacos, lo que demuestra su rectitud. El foco está en
su honestidad en contraste con su pecado pasado.
Rambán (Najmánides, Siglo XIII): Najmánides sugiere que Iosef estaba
actuando con sabiduría política. El banquete era necesario para disipar
cualquier sospecha de espionaje, y la prueba de la copa buscaba que los
hermanos se unieran en la defensa de Biniamín, lo que garantizaría su cohesión
familiar, que es la base de la nación.

Comentario Judío Mesiánico

Desde una perspectiva de Fé Judío Mesiánica, la prueba es un patrón redentor:

La Copa de la Prueba: La copa (Gavi’a) es un símbolo. En la literatura
rabínica, Kos (copa) a menudo se asocia con el destino o el juicio (Salmos 75:8).



| 9

Al colocar la copa de plata en el saco de Biniamín, Iosef introduce el “juicio”
para forzar la auto-revelación. Esta copa prefigura la Copa de Sufrimiento y
Juicio que Yeshúa bebió en Getsemaní (Mateo 26:39) para que Su pueblo no
tuviera que beberla. Él, el sustituto, tomó el juicio para lograr nuestra
redención.
La Profecía en Mateo 25:31-46: El juicio de las naciones es el cumplimiento
profético de la soberanía Mesiánica. Al sentarse en Su trono, Yeshúa realiza el
juicio prometido en el Tanakh. Los comentaristas mesiánicos vinculan el trato a
los “hermanos pequeños” con la profecía de Isaías (Isaías 49:22) sobre el
regreso de los exiliados, destacando que el destino de las naciones está
intrínsecamente ligado a su relación con Israel y, por extensión, con el Mesías
de Israel.

Notas de los primeros siglos, resaltando el papel de Yeshúa haMashíaj

Los primeros escritos nazarenos veían a Iosef como un “Tipo” (Tipos) fundamental de
Yeshúa. La venta de Iosef por veinte siclos de plata (Génesis 37:28) se compara
con la traición de Yeshúa por treinta siclos de plata (Mateo 26:15). Iosef fue
“perdido” y “resucitado” a una posición de poder, lo que prefigura la muerte,
resurrección y exaltación de Yeshúa. La copa de plata, más allá de la adivinación, se
convierte en la herramienta para forzar el arrepentimiento, un reflejo de cómo la
Toráh (como instrumento de Adonái) expone el pecado para conducir a la Teshuvá y,
finalmente, a la redención ofrecida por Yeshúa.

Anotaciones gramaticales, léxicas y Guematría

Léxico: La palabra ּוַיֶּאֱכְלו (va-ye’ekh-lú, Génesis 43:34, comieron) en la
cena de Iosef, se usa en el contexto de comunión y reconciliación. Comer con
alguien es un acto de pacto.
Guematría: El nombre יוֹסֵף (Yo-sef) tiene un valor numérico de 156
(Yud=10, Vav=6, Samej=60, Peh=80). Este número (156) es un múltiplo de Yáh
y del número 12 (el número de las tribus y la perfección (יה, 15)
gubernamental). El nombre de Iosef, en su valor numérico, ya apunta a su papel
como el representante gubernamental de Adonái sobre el destino de las doce
tribus.

6. Análisis Profundo de la Aliyáh.

El núcleo de la Aliyáh 6 es la prueba de la honestidad y el amor fraternal. Iosef,
el Tzaddik (justo), somete a sus hermanos a una prueba escalonada. La primera
prueba es la devolución del dinero y el banquete, que establece un falso sentido de



| 10

seguridad. La segunda es la copa de plata, el clímax de la manipulación redentora.

Comentario Judío y Mesiánico: El comentarista judío mesiánico ve en la
respuesta de los hermanos a la copa (Génesis 44:9) una señal de su profunda
transformación. Su ofrenda de esclavitud y la respuesta de Iehudáh que sigue
(en la próxima Aliyáh) demuestra que el pecado de vender a un hermano ha sido
superado por la lealtad. Este cambio es esencial para que Iosef pueda revelar
Su identidad. En Mashíaj, la prueba más profunda es la obediencia a Su Toráh,
que se manifiesta en el amor al prójimo. El sacrificio sustitutorio de Iehudáh
por Biniamín es la sombra más clara del sacrificio de Yeshúa por Su pueblo.
Conexión con Mateo 25:31-46: El juicio de Yeshúa en Mateo 25 es la
revelación del Juez, tal como la revelación de Iosef. Las naciones son juzgadas
por su trato a los “hermanos” de Yeshúa. La prueba en Miketz es un midrash
viviente sobre el juicio ético: ¿Cómo tratamos a nuestro hermano? La Toráh y el
Brit Hadasháh son Ejad, mostrando que la justicia (juicio) y la misericordia
(redención) son inseparables en el carácter de Adonái.

7. Tema Más Relevante de la Aliyáh.

El tema central es la Rectificación a través de la Prueba (Tikkún por Nisayón).

Este tema es vital porque la Toráh, desde Bereshit, está construida sobre las
pruebas (Nisayón) que revelan la condición del corazón. Aquí, Iosef no está
castigando, sino creando un escenario para el arrepentimiento y la reparación del
alma (Tikkún Nefesh) de sus hermanos. Sin la prueba de la copa, el cambio en
Iehudáh y sus hermanos podría no haberse manifestado de manera tan dramática y
convincente. La prueba es la medicina de Adonái.

Relación con Yeshúa y la Continuidad Toráh-Brit Hadasháh:

Yeshúa, el Mashíaj Tzaddik (Justo): Yeshúa mismo fue probado en el
desierto (Mateo 4:1-11) y en el Madero. Él somete a Su comunidad a pruebas
para su crecimiento (Santiago 1:2-4). Él es el prototipo del Justo que, al ser
probado, revela Su perfección.
Continuidad con los Moedim: Este tema se conecta con Yom Kippur (Día de
la Expiación). En Yom Kippur, Israel se presenta ante Adonái para ser juzgado,
pero se le da la oportunidad de Teshuvá (arrepentimiento). La prueba de Iosef
es un mini-Yom Kippur en la vida de sus hermanos, forzando la confesión y la
enmienda para lograr la reconciliación total. El arrepentimiento es la puerta al
perdón.



| 11

8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah.

Profecías Mesiánicas y Reflexión

Métodos para descubrir al Mashíaj en la Aliyáh 6:

Tipos (Tipologías):1.
Iosef como Tipo de Yeshúa: Iosef, el soñador, es el hijo amado, odiado,
vendido, y resucitado a la diestra del Faraón (autoridad mundial). Yeshúa
es el Hijo Amado, rechazado, vendido, y exaltado a la diestra de Adonái (la
autoridad universal).
El Sustituto (Iehudáh, una Sombra): El ofrecimiento de Iehudáh como
esclavo en lugar de Biniamín (Génesis 44:33) es una poderosa sombra del
concepto de la Sustitución Vicaria. Iehudáh se ofrece para salvar al
inocente. Yeshúa es el sustituto perfecto, de la línea de Iehudáh, que no
solo se ofrece a Sí mismo, sino que cumple la sustitución para redimir a Su
pueblo.

Figuras y Eventos Simbólicos:2.
La Copa de Plata: Como ya se mencionó, la copa es la copa del juicio.
Yeshúa, en Getsemaní, ora para que “esta copa” pase de Él (Mateo 26:39),
aceptando beber el juicio por nosotros.

Paralelismos Temáticos (Toráh/Brit Hadasháh):3.
Revelación y Juicio: La preparación para la revelación de Iosef a sus
hermanos tiene un paralelismo en la Segunda Venida de Yeshúa (Mateo
25:31-46). El Mesías se revelará en Su gloria al mundo y a Su pueblo, y esa
revelación estará acompañada por el juicio de las naciones y la
restauración de Su Reino.

Cumplimiento en el Brit Hadasháh:

El Brit Hadasháh se centra en Yeshúa HaMashíaj como el Rey y Redentor. Mateo
25:31-46 es el cumplimiento profético de la soberanía de Mashíaj ben David, Quien
viene a reinar y juzgar. La prueba en la Toráh (Miketz) establece la necesidad del
arrepentimiento y la sustitución, y el Brit Hadasháh revela que Yeshúa es el único
que cumple la sustitución y el único que tiene la autoridad para juzgar. Yeshúa es el
centro, el Ejad, de la narrativa.



| 12

9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apócrifos.

Midrashim

El Midrash Tanhuma (Miketz 9) se centra en la angustia de los hermanos.
Destaca que la prueba de la copa era un juicio por el pecado pasado, enseñando que
no hay escape de la justicia divina. Esta idea apoya el concepto mesiánico de que el
juicio (tanto terrenal como final) busca la Teshuvá.

Targumim

El Targum Onkelos y el Targum Yonatán son cruciales para el entendimiento.

Génesis 44:5 (La Copa de Adivinación): El Targum Onkelos, al traducir “la
copa con la que adivina mi señor”, utiliza la frase aramea וּדְבַהּ הוּא
que se traduce como “y por medio de ella él ,(u’devah hu mitnabé) מִתְנָבֵא
profetiza”. Esto suaviza el término de adivinación (magia) a profecía, lo que en
el contexto judío es un poder dado por Elohím, reforzando la idea de que Iosef
opera con una sabiduría divinamente inspirada, lo cual es un atributo claro
del Mesías Yeshúa (Ruaj Hokhmah u’Vinah – Isaías 11:2).

Textos Apócrifos

El Libro de los Jubileos (Jubileos 44:17-19) relata la historia de Iosef y sus
hermanos con énfasis en la angustia de Ya’akov. Aunque no añade detalles
exegéticos directos, refuerza la centralidad de Iosef en la narrativa de la formación
de Israel y el valor del arrepentimiento de los hermanos, lo que complementa la
visión de Iosef como Tipo de Mashíaj.

10. Mandamientos Encontrados o principios y valores.

Aunque la Aliyáh 6 no contiene mandamientos explícitos (Mitzvot) en el sentido legal
de la Toráh, presenta principios y valores fundamentales para el Brit Hadasháh:

Principio de la Teshuvá Genuina (Arrepentimiento): La prueba de Iosef1.
demuestra que el arrepentimiento verdadero se mide por la acción sustitutoria y
la lealtad inquebrantable a la familia (Mishpajáh).

Aplicación en el Brit Hadasháh: Yeshúa enseña que el fruto de la
Teshuvá debe ser evidente (Mateo 3:8). La fe en Yeshúa no es solo una
creencia, sino un cambio de vida que se manifiesta en la obediencia al
mandamiento de amar al prójimo (Mateo 22:39).



| 13

Valor de la Hospitalidad y la Comunión: El banquete de Iosef (Génesis2.
43:34) es un acto de gracia. La hospitalidad es un principio de la Toráh (Éxodo
22:21) y es un valor central en el Brit Hadasháh.

Aplicación en el Brit Hadasháh: Yeshúa modeló la hospitalidad y la
mesa como un lugar de inclusión y enseñanza. El juicio de Mateo 25:31-46
se basa en la práctica de la hospitalidad y la misericordia (“me disteis de
comer… me vestisteis”).

Principio de la Sustitución Vicaria (Sombra Profética): El ofrecimiento de3.
Iehudáh, aunque fuera del rango estricto de esta Aliyáh, es el clímax temático
que ella introduce.

Aplicación en el Brit Hadasháh: Este principio halla su máxima
expresión en Yeshúa haMashíaj, quien es el sacrificio sustitutorio
(Romanos 5:8; 2 Corintios 5:21).

11. Preguntas de Reflexión.

¿De qué manera la prueba de la copa de plata, orquestada por Iosef, es un1.
ejemplo de “manipulación redentora” que apunta a la forma en que Adonái
opera en nuestras vidas?
Si la Haftaráh (Amós 9:11) profetiza la restauración de Sukkat David, ¿cómo se2.
relaciona la Teshuvá forzada en los hermanos de Iosef con la restauración de la
Casa de Israel en los últimos días?
El juicio de las naciones en Mateo 25 se basa en el trato a los “más pequeños de3.
Mis hermanos”. ¿Cómo nos exige esto reevaluar el papel de la justicia social y el
apoyo al pueblo de Israel en nuestra propia práctica de la fe en Yeshúa?
¿Cuál es la diferencia teológica esencial entre el uso de la copa de “adivinación”4.
por Iosef (Génesis 44:5) y el concepto de la “Copa” que Yeshúa acepta beber en
Getsemaní, y qué nos enseña esto sobre el plan redentor de Adonái?
Reflexionando sobre la Deidad de Yeshúa (MarYah), ¿cómo Su autoridad para5.
sentarse en el Trono de Gloria y juzgar a las naciones (Mateo 25:31) valida el
monoteísmo (Ejad) de Israel, en lugar de contradecirlo?

12. Resumen de la Aliyáh.

La Aliyáh 6 narra la llegada de los hijos de Ya’akov a la casa de Iosef en Egipto, esta
vez con Biniamín, y el banquete subsiguiente. La tensión se dispara cuando Iosef
ordena a su mayordomo poner su copa de plata en el saco de Biniamín. Esta acción
es una prueba definitiva para sus hermanos, forzando un escenario donde deben



| 14

elegir entre salvar al inocente Biniamín o abandonarlo, repitiendo el pecado con
Iosef. El clímax es la confrontación cuando se encuentra la copa y los hermanos, en
un acto de solidaridad y arrepentimiento, se ofrecen a ser esclavos con él. La Aliyáh
prepara el escenario para la reconciliación total y subraya que el juicio y la prueba
son herramientas de Adonái para producir la redención en Mashíaj, cuyo juicio
final (Mateo 25:31-46) se basa en la rectificación del corazón y la práctica de la
misericordia.

13. Tefiláh de la Aliyáh.

Adonái Elohím, Yeshúa HaMashíaj, Te alabamos como el Ejad de Israel, Quien es
Juez y Redentor. Te damos gracias por Tu Toráh que revela Tu carácter de amor y
justicia. Ruaj HaKodesh, te pedimos que la prueba de Iosef sobre sus hermanos sea
un espejo para nuestras propias vidas. Examina nuestros corazones, como Iosef
examinó a sus hermanos, para que todo engaño y celo sean erradicados. Ayúdanos a
vivir una Teshuvá genuina, ofreciendo nuestra propia vida en servicio y lealtad a
nuestros hermanos, así como Iehudáh se ofreció por Biniamín, y Tú, Yeshúa, te
ofreciste por nosotros en el Madero.

Concédenos la visión de la Haftaráh, para ver más allá del juicio la promesa de Tu
restauración, la de Sukkat David. Permítenos vivir hoy a la luz de Tu gloriosa venida
como Rey y Juez, sirviendo a los “más pequeños de Tus hermanos” con la
hospitalidad y la misericordia que serán la medida de Tu juicio. Que podamos ser
hallados como ovejas, no como cabritos, en Tu Reino venidero. Que Tu Nombre sea
santificado. Amén.

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

https://torahviviente.com

