
| 1

 Listen to this article

Génesis 41:53-42:18
Isaías 61:1-3 (El tiempo de restauración)
Juan 6:35-40 (Yeshúa, el pan de vida)

¡Shalom, amado estudiante y erudito de la Toráh! Es un inmenso privilegio para mí,
tu servidor y compañero en este camino, iniciar este estudio profundo y exhaustivo.

¡Barúkh HaBá B’Shem Adonái!

Me da mucha alegría recibirte en este espacio de exploración de las Escrituras
Sagradas. La verdad, me siento emocionado de poder sumergirme contigo en la luz
que emana de cada letra de la Toráh, una luz que, indiscutiblemente, nos dirige al
glorioso Reino de Yeshúa haMashíaj (ַמַלְכוּת יֵשׁוּעַ הַמָּשִׁיח, Malkhút
Yeshúa haMashíaj).

Nuestro propósito aquí no es solo la simple lectura, sino la inmersión profunda en la
exégesis de la Parashá, la Haftaráh y el Brit Hadasháh, todo ello anclado en la
certeza de que Yeshúa es el centro, el Ejad (אֶחָד) con Adonái Elohím, el
cumplimiento vivo y la manifestación perfecta de la Voluntad del Eterno.

Este estudio se enfoca exclusivamente en el ciclo de las 54 Parashot. Estamos aquí
para desempacar la riqueza de la Parashá 10 Miketz (מִקֵּץ – “Al cabo de”) y su
Aliyah 4, buscando esa conexión indisoluble que demuestra que toda la Escritura es
un testimonio constante de nuestro Rey y Redentor.

Punto 1. Génesis 41:53-42:18
La Aliyáh 4 abarca un momento crucial en la narrativa de Yossef: el fin de la
abundancia, el inicio de la hambruna y, lo más significativo, la llegada de sus
hermanos a Mitsráyim (מִצְרַיִם – Egipto). Este pasaje establece el escenario para
la redención familiar y la preservación del linaje de Yisra’el. La verdad, creo que es
uno de los momentos más tensos y llenos de drama profético en todo Bereshit.



| 2

Texto Hebreo-Español (Génesis 41:53-42:18)

Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea (b) Fonética (b) Traducción Palabra
por Palabra (b)

מַשֶּׁבֶת וַתִּכְלֶ֣ינָה Va-tikh-lé-nah Y terminaron
41:53 שֶׁ֚בַע Shé-va’ siete
41:53 שְׁנֵ֣י sh’néy años
41:53 הַשָּׂבָ֔ע ha-sa-vá’ de la hartura (saciedad)
41:53 אֲשֶׁ֥ר a-shér que
41:53 הָיְתָ֖ה ha-ye-táh hubo
41:53 בְּאֶ֣רֶץ bə-’É-rets en tierra
41:53 מִצְרָ֑יִם Mits-rá-yim de Mitsráyim.
41:54 וַתְּחִלֶּ֕ינָה Va-tə-ḥil-lé-nah Y comenzaron
41:54 שֶׁ֣בַע shé-va’ siete
41:54 שְׁנֵ֤י sh’néy años
41:54 הָֽרָעָב֙ ha-ra-’áv del hambre
41:54 לָב֔וֹא la-vó’ a venir
41:54 כַּאֲשֶׁ֖ר ka-’a-shér tal como
41:54 אָמַ֣ר a-már había dicho
41:54 יוֹסֵ֑ף Yo-séf Yossef.
41:54 וַיְהִ֤י Vay-hí Y había
41:54 רָעָב֙ ra-’áv hambre
41:54 בְּכָל־ bə-khol- en toda
41:54 הָ֣אֲרָצ֔וֹת ha-’a-ra-tsót la tierra
41:54 וּבְכָל־ u-və-khol- y en toda
41:54 אֶ֣רֶץ ’É-rets tierra
41:54 מִצְרַ֗יִם Mits-rá-yim de Mitsráyim
41:54 הָיָ֥ה ha-yáh había
41:54 לֶֽחֶם׃ Lá-j(h)em pan.
41:55 וַתִּרְעַב֙ Va-tir-’áv Y sintió hambre
41:55 כָּל־ kol- toda
41:55 אֶ֣רֶץ ’É-rets la tierra
41:55 מִצְרַ֔יִם Mits-rá-yim de Mitsráyim.
41:55 וַיִּצְעַ֤ק Va-yits-’áq Y clamó
41:55 הָעָם֙ ha-’ám el pueblo
41:55 אֶל־ ’el- a
41:55 פַּרְעֹ֔ה Par-’óh Par’oh



| 3

Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea (b) Fonética (b) Traducción Palabra
por Palabra (b)

41:55 לַלֶּ֖חֶם la-Lá-j(h)em por el pan.
41:55 וַיֹּ֣אמֶר Va-yó-mer Y dijo
41:55 פַּרְעֹה֮ Par-’óh Par’oh
41:55 לְכָל־ lə-khol- a todo
41:55 מִצְרַיִם֒ Mits-rá-yim Mitsráyim:
41:55 לְכ֣וּ Lə-khú “Id
41:55 אֶל־ ’el- a
41:55 יוֹסֵ֔ף Yo-séf Yossef;
41:55 אֲשֶׁר־ ’a-shér- lo que
41:55 יֹאמַ֥ר yo-már él diga
41:55 לָכֶ֖ם la-khém a vosotros
41:55 תַּעֲשֽׂוּ׃ ta-’a-śú hacedlo.”
41:56 וְהָרָעָ֣ב Və-ha-ra-’áv Y el hambre
41:56 הָיָ֣ה ha-yáh estaba
41:56 עַל־ ‘al- sobre
41:56 כָּל־ kol- toda
41:56 פְּנֵי־ pə-néy- la faz
41:56 הָאָ֑רֶץ ha-’Á-rets de la tierra.
41:56 וַיִּפְתַּ֤ח Va-yíft-táḥ Y abrió
41:56 יוֹסֵף֙ Yo-séf Yossef
41:56 אֶת־ ’et- (Objeto Directo)
41:56 כָּל־ kol- todos
41:56 אֲשֶׁ֣ר ’a-shér aquellos que
41:56 בָּהֶ֣ם ba-hém en ellos
41:56 (לָהֶם) (lá-hem) (para ellos)
41:56 וַיִּשְׁבֹּר֙ Va-yish-bór y vendió
41:56 לְמִצְרַ֔יִם lə-Mits-rá-yim a Mitsráyim.
41:56 וַיֶּחֱזַק֙ Va-ye-j(h)e-záq Y se hizo fuerte
41:56 הָרָעָ֔ב ha-ra-’áv el hambre
41:56 בְּאֶ֖רֶץ bə-’É-rets en la tierra
41:56 מִצְרָֽיִם׃ Mits-rá-yim de Mitsráyim.
41:57 וְכָל־ Və-khol- Y toda
41:57 הָאָ֙רֶץ֙ ha-’Á-rets la tierra
41:57 בָּ֣אוּ bá-’u vinieron
41:57 מִצְרַ֔יְמָה Mits-ráy-mah a Mitsráyim



| 4

Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea (b) Fonética (b) Traducción Palabra
por Palabra (b)

41:57 לִשְׁבֹּ֥ר lish-bór para comprar
41:57 אֶל־ ’el- de
41:57 יוֹסֵ֖ף Yo-séf Yossef
41:57 כִּֽי־ kí- porque
41:57 חָזַ֥ק j(h)a-záq se había fortalecido
41:57 הָרָעָ֖ב ha-ra-’áv el hambre
41:57 בְּכָל־ bə-khol- en toda
41:57 הָאָֽרֶץ׃ ha-’Á-rets la tierra.

(…y continúa hasta Génesis 42:18, pero por la extensión requerida, se secciona aquí
el inicio del texto)

Traducción Literal al Español (Génesis 41:53-57):

Y terminaron siete años de la hartura que hubo en tierra de Mitsráyim. Y
comenzaron siete años del hambre a venir tal como había dicho Yossef. Y había
hambre en toda la tierra, pero en toda tierra de Mitsráyim había pan. Y sintió
hambre toda la tierra de Mitsráyim. Y clamó el pueblo a Par’oh por el pan. Y dijo
Par’oh a todo Mitsráyim: “Id a Yossef; lo que él diga a vosotros, hacedlo.” Y el
hambre estaba sobre toda la faz de la tierra. Y abrió Yossef todos (los almacenes) que
en ellos, y vendió a Mitsráyim. Y se hizo fuerte el hambre en tierra de Mitsráyim. Y
toda la tierra vinieron a Mitsráyim para comprar de Yossef porque se había
fortalecido el hambre en toda la tierra.

Comentario Mesiánico de la porción de la Toráh: Génesis
41:53-42:18

El pasaje, a mi modo de ver, no solo narra una crisis alimentaria, sino que establece
un patrón redentor (Tavnit) de inmensa profundidad mesiánica. Yossef, que había
sido rechazado por sus hermanos y dado por muerto, asciende a una posición de
autoridad suprema, siendo el único mediador de la vida (el pan).

La frase clave aquí es la orden de Par’oh: “לְכ֣וּ אֶל־ יוֹסֵ֔ף אֲשֶׁר־ יֹאמַ֥ר
Lə-khú ’el- Yo-séf; ’a-shér yo-már la-khém ta-’a-śú, “Id a) ”לָכֶ֖ם תַּעֲשֽׂוּ׃
Yossef; lo que él diga a vosotros, hacedlo.”). Esto es un claro arquetipo profético
(Tipos) de Yeshúa haMashíaj.

Mediador de Vida: Así como Yossef es el único canal a través del cual la vida1.
(Léjem, pan) puede ser obtenida en medio de la hambruna universal, Yeshúa



| 5

haMashíaj es el único camino para la vida eterna (Jayéi ‘Olám). Él mismo
declara en el Brit Hadasháh: “Yo soy el pan de vida” (Yojanán/Juan 6:35), una
conexión que es casi imposible de ignorar.
El No Reconocido: Los hermanos de Yossef vienen ante él y no le reconocen.2.
Esta ceguera temporal es la “sombra” (Tzelalim) de la incredulidad de Yisra’el
hacia su Mashíaj en Su primera venida. Yeshúa, vestido con la “ropa” de los
gentiles (un líder egipcio, en el caso de Yossef; la forma humana y humilde, en
el caso de Yeshúa), es desconocido por aquellos a quienes vino a salvar. La
dureza de Yossef hacia ellos es, de hecho, un proceso de arrepentimiento y
quebrantamiento necesario antes de que pueda producirse la reconciliación y la
revelación.
Sustentador de Todas las Naciones: El pan se vendía a toda la tierra. Yossef3.
no solo salva a Mitsráyim y a su familia, sino al mundo conocido. Yeshúa
haMashíaj es la Redención (Gueuláh) para todo el que crea, sea de Yisra’el o de
las naciones (Goyim). Él es la fuente de sustentación para la Kehiláh universal.

Punto 2. Haftaráh. Isaías 61:1-3
La Haftaráh, por lo general, se selecciona para complementar un tema clave de la
Parashá. En este caso, la hambruna de Miketz se contrasta con la promesa de
restauración y la satisfacción espiritual de Yesha’yáhu (Isaías).

Texto (Isaías 61:1-3)

Texto Hebreo
(a) Palabra Hebrea (b) Fonética (b) Traducción Palabra por

Palabra (b)
61:1 ר֚וּחַ Rú-aj El espíritu
61:1 אֲדֹנָ֣י ’A-do-nái de Adonái
61:1 יֱהֹוִה֙ Yə-ho-víh YHVH
61:1 עָלַ֔י ‘a-láy sobre mí,
61:1 יַ֚עַן Yá-’an por causa
61:1 מָשַׁ֤ח má-shaḥ me ungió
61:1 יְהֹוָה֙ Yə-ho-váh YHVH
61:1 אֹתִ֔י o-tí a mí
61:1 לְבַשֵּׂ֖ר lə-va-sér para traer buenas nuevas
61:1 עֲנָוִ֑ים ‘a-na-vím a los humildes.
61:1 שְׁלָחַ֙נִי֙ shə-lá-j(h)a-ní Me ha enviado
61:1 לַחֲבֹשׁ֙ la-ja-vósh para vendar



| 6

Texto Hebreo
(a) Palabra Hebrea (b) Fonética (b) Traducción Palabra por

Palabra (b)
61:1 לְנִשְׁבְּרֵי־ lə-nish-bə-réy- a los quebrantados
61:1 לֵ֔ב léḇ de corazón,
61:1 לִקְרֹ֤א liq-ró’ para proclamar
61:1 לִשְׁבוּיִם֙ lish-ḇu-yím a los cautivos
61:1 דְּר֔וֹר də-rór libertad,
61:1 וְלַאֲסוּרִ֖ים wə-la-’a-su-rím y a los prisioneros
61:1 פְּקַח־ pə-qáḥ- apertura
61:1 קֽוֹחַ׃ qó-aḥ de la cárcel.
61:2 לִקְרֹ֣א Liq-ró’ Para proclamar
61:2 שְׁנַת־ shə-nat- el año
61:2 רָצוֹן֙ ra-tsóhn de la buena voluntad
61:2 לַֽיהֹוָ֔ה la-Yə-ho-váh de YHVH,
61:2 וְי֣וֹם wə-Yóm y el día
61:2 נָקָ֖ם na-qám de venganza
61:2 לֵֽאלֹהֵ֑ינוּ lé-’lo-héy-nu de nuestro Elohím;
61:2 לְנַחֵ֥ם lə-na-j(h)ém para consolar
61:2 כָּל־ kol- a todos
61:2 אֲבֵלִֽים׃ ’a-ḇe-lím los que están de luto.
61:3 לָשׂ֣וּם la-śúm Para poner
61:3 לַאֲבֵלֵי֩ la-’a-ḇe-léy sobre los que están de luto
61:3 צִיּ֨וֹן Tsi-yón de Tsiyón:
61:3 לָתֵ֨ת la-tét dar
61:3 לָהֶם֩ la-hém a ellos
61:3 פְּאֵ֨ר Pə-’ér diadema (belleza)
61:3 תַּ֠חַת tá-j(h)at en lugar
61:3 אֵ֤פֶר ’é-fer de ceniza,
61:3 שֶׁ֣מֶן shé-men aceite
61:3 שָׂשׂוֹן֙ śa-śóhn de gozo
61:3 תַּ֣חַת tá-j(h)at en lugar
61:3 ר֣וּחַ rú-aḥ de espíritu
61:3 כֵּהָ֔ה ke-háh entristecido,
61:3 וּמַעֲטֵ֣ה u-ma-’a-ṭéh y manto
61:3 תְהִלָּ֖ה tə-hi-lál de alabanza
61:3 תַּ֣חַת tá-j(h)at en lugar
61:3 ר֣וּחַ rú-aḥ de espíritu



| 7

Texto Hebreo
(a) Palabra Hebrea (b) Fonética (b) Traducción Palabra por

Palabra (b)
61:3 כֵּהָ֑ה ke-háh abatido.
61:3 וְקֹרָ֤א wə-qo-rá’ Y serán llamados
**61:3 לָהֶם֙ la-hém a ellos
61:3 אֵילֵ֣י ’é-léy robles
61:3 הַצֶּ֔דֶק ha-Tsé-deq de justicia,
61:3 מַטַּ֥ע maṭ-ṭá’ plantío
61:3 יְהֹוָ֖ה Yə-ho-váh de YHVH,
61:3 לְהִתְפָּאֵֽר׃ lə-hit-pā-’ér para que él sea glorificado.

Comentario Mesiánico

Conexión con la Parashá y las Promesas Mesiánicas:

La conexión es tremenda, la verdad. En Miketz, vemos una hambruna física que
amenaza la vida y obliga a los hermanos a un encuentro redentor. La Haftaráh, por
otro lado, describe una hambruna espiritual y una necesidad de liberación. El
profeta, que es una figura de Mashíaj, viene a proveer el sustento que falta.

Cuando Yossef es revelado a sus hermanos, el luto se convierte en gozo, y la
humillación se convierte en gloria para la familia de Ya’aqov. Del mismo modo,
Yesha’yáhu 61:1-3, que Yeshúa cita de forma categórica como Su misión en Luká
(Lucas) 4:18-19 (aunque omite la parte del “día de venganza” en Su primera venida),
promete que el Mashíaj es Ungido (Máshiach) con el Ruaj Hakodesh (ַרוּח
:para (הַקֹּדֶשׁ

Proclamar Deror (לִקְרֹא דְּרוֹר – libertad, como en el Yovel o Jubileo). La
libertad de la esclavitud del pecado es el pan espiritual que Yeshúa ofrece.
Dar Pé’er (פְּאֵר – diadema o gloria) en lugar de Éfer (אֵפֶר – ceniza). Este es
el patrón de redención: un intercambio divino de luto por gozo, de juicio por
misericordia.

La promesa mesiánica aquí no es solo la restauración física de Yisra’el, sino la
restauración del alma, proveyendo un “aceite de gozo” (Shémen Śaśóhn) que
contrasta directamente con el “espíritu abatido” (Rúaj Keháh), de la misma manera
que Yossef transformó el abatimiento de su familia en provisión y reconciliación.

Aplicación Espiritual

La Haftaráh es una profunda reflexión sobre la esperanza en la redención. Para los



| 8

creyentes en Yeshúa haMashíaj en la actualidad, este texto es el manifiesto de
nuestro Rey. Nos recuerda que:

El Espíritu (Rúaj): La obra del Mashíaj es activada por el Ruaj de Adonái.1.
Nuestra Kehiláh (Comunidad) mesiánica debe operar bajo esta unción para
llevar el mensaje de la Gueuláh (Redención).
Sustitución Divina: La redención no es una simple mejora, sino una2.
sustitución radical. Adonái, a través de Yeshúa, toma nuestras cenizas (la
desesperación del mundo y las consecuencias del pecado) y nos da Su gloria.
Tomamos el pan de vida que es Yeshúa para no tener más hambre espiritual.
Proclamación de la Temporada: Proclamar el “año de la buena voluntad de3.
Adonái” nos llama a vivir en la era mesiánica, donde Su favor está disponible.

Punto 3. Brit Hadasháh. Juan 6:35-40
El pasaje de Yojanán (Juan) 6:35-40, es la culminación teológica del patrón redentor
establecido en Miketz. Yeshúa se presenta como el Pan (Léjem) definitivo, el
Sustentador.

Texto Arameo-Español (Jn 6:35-40)

Texto
Arameo
(a)

Palabra Aramea (b) Fonética Siríaca
Oriental (b)

Traducción Palabra
por Palabra (b)

6:35 ܼ ܐܡܰܪ ̣ܠܗܘܢ ܼ ܝܼܫܘܥ Amár léhón Yíshú’ Dijo a ellos Yeshúa:

6:35 ܐܢܳܐ ܿ ܐ̄ܢܳܐ ̣ܠܱܚܡܳܐ
̣ ̣ܕܚܰܝ̈ܐ

Eno íno lajmó dha-
jhayé Yo soy el pan de vida.

6:35 ܡܳܢ ܿ ܕܳܐܬܶܐ ̣ܠܘܳܬܝ
̣ ܼܠܳܐ ̣ܢܟܦܰܢ

Mon d-óté lwaṫi lo
nékhpan

Quien viene a Mí no
tendrá hambre,

6:35 ܘܡܳܢ ܿ ܕܰܡܗܰܝܡܶܢ ̣ܒܝ
̣ ܼܠܳܐ ̣ܢܶܨܗܶܐ ̣ܠܥܳܠܰܡ

w-mon d-mhaymén bi
lo nétshhé l-‘ólam

y quien cree en Mí no
tendrá sed jamás.

6:36 ̣ ܐܠܳܐ ̣ܐ̄ܡܰܪ ̣ܠܟܘܢ Élo omár lkhón Pero dije a vosotros:

6:36 ܕܰܚܙܰܝܬܘܢܢܝ ̣ ܘܠܳܐ
̣ ̣ܗܰܝܡܶܢܬܘܢ

d-ḥzáytónni w-lo
hayméntón

que Me habéis visto y no
creísteis.

6:37 ܼ ܟܠ ܿ ܕܳܐܬܶܐ ̣ܠܘܳܬܝ Kul d-óté lwaṫi Todo lo que viene a Mí,

6:37 ܕܳܐܬܶܐ ̣ܠܘܳܬܝ ܼܠܳܐ
̣ ̣ܐܶܦܩܷܗ ̣ ܠܒܰܪ

d-óté lwaṫi lo épqéh l-
bar

que viene a Mí, no lo
echaré fuera.

6:38 ̣ ܢܦܶܩܬ ̣ܐܢܳܐ ̣ܡܶܢ ̣ܫܡܰܝܳܐ Náphéq éno men
shmáyó

Yo he descendido de los
cielos,



| 9

Texto
Arameo
(a)

Palabra Aramea (b) Fonética Siríaca
Oriental (b)

Traducción Palabra
por Palabra (b)

6:38 ̣ ܠܳܐ ̣ܕܶܐܥܒܶܕ ̣ܨܶܒܝܳܢܝ lo d-e‘béd tsebhyóni no para hacer Mi
voluntad,

6:38 ܐܠܳܐ ̣ܨܶܒܝܳܢܷܗ ̣ܕܡܰܢ
̣ ̣ܕܫܰܕܪܰܢܝ

élo tsebhyanéh d-man
d-shadran

sino la voluntad de
Quien Me envió.

6:39 ܘܗܳܢܳܐ ̣ܗܽܘ ̣ܨܶܒܝܳܢܷܗ
̣ ̣ܕܰܐܒܳܐ

w-hóno hú tsebhyanéh
d-Aḇó

Y esta es la voluntad del
Padre

6:39 ̣ ܕܫܰܕܪܰܢܝ d-shadran que Me envió:

6:39 ܕܟܠ ܿ ܕܰܝܗܰܒ ̣ܠܝ ̣ܠܳܐ
̣ ̣ܐܰܚܣܰܪ ̣ܡܶܢܷܗ

d-kul d-yaháḇ li lo
aḥsár mennéh

que todo lo que Me dio
no pierda de él

6:39 ܐܠܳܐ ̣ܐܰܩܝܡܷܗ ̣ܒܝܰܘܡܳܐ
̣ ̣ܐ̄ܚܪܳܝܳܐ

élo aqíméh b-yawmó
aḥróyó

sino que lo levante en el
día postrero.

6:40 ܗܳܢܳܐ ̣ܓܷܝܪ ̣ܗܽܘ
̣ ̣ܨܶܒܝܳܢܷܗ ̣ܕܰܐܒܝ

Hóno géyr hú
tsebhyanéh d-Aḇi

Porque esta es la
voluntad de Mi Padre:

6:40 ܕܟܠ ܿ ܕܚܳܙܶܐ ̣ܠܱܒܪܳܐ
̣ ̣ܘܰܡܗܰܝܡܶܢ ̣ܒܷܗ

d-kul d-ḥozé l-Bró w-
mhaymén béh

que todo el que ve al
Hijo y cree en Él

6:40 ܢܷܗܘܽܘܢ ̣ܠܷܗ ̣ܚܰܝ̈ܐ
̣ ̣ܕܰܠܥܳܠܰܡ

néhwún léh jhayé d-l-
‘ólam

tenga para él vida eterna
(vida del siglo),

6:40 ܘܶܐܢܳܐ ̣ܐܰܩܝܡܷܗ
̣ ̣ܒܝܰܘܡܳܐ ̣ܐ̄ܚܪܳܝܳܐ

w-éno aqíméh b-
yawmó aḥróyó

y Yo lo levantaré en el
día postrero.

Comentarios Exhaustivos

Conexión con la Toráh y Haftaráh:

La conexión es un tríptico redentor:

Toráh (Miketz): Yossef, el Salvador de lo físico, que provee el Léjem (pan)1.
material, un tipo (Tipos) del Mashíaj.
Haftaráh (Yesha’yáhu 61): El Mashíaj, ungido con el Ruaj Hakodesh, que trae2.
liberación y consuelo, proveyendo el Shémen Śaśóhn (aceite de gozo) sobre la
ceniza.
Brit Hadasháh (Yojanán 6): Yeshúa, el Salvador de lo espiritual y eterno,3.
quien declara ser el Lajmó dha-jhayé (ܠܱܚܡܳܐ ̣ܕܚܰܝ̈ܐ ̣ – Pan de Vida).

La hambruna universal que lleva a todas las naciones a Yossef (Génesis 41:57) es el
Tavnit (Patrón Redentor) para la necesidad espiritual universal que debe llevar a
toda alma a Yeshúa. La gente en Miketz clama a Par’oh por pan, y Par’oh los remite a
Yossef. De manera paralela, la humanidad clama por el sustento de la vida, y la
Toráh misma nos remite a Yeshúa, el gran Proveedor. Su obra no es hacer “Su



| 10

propia voluntad” (v. 38), sino la del Padre, demostrando la perfecta sumisión y
unidad (Ejad) en Su propósito redentor.

Reflexión Mesiánica: La Divinidad de Yeshúa

El texto arameo del Brit Hadasháh es fundamental para nuestra fe Judío Mesiánica.
Yeshúa no solo afirma ser el Pan de Vida, sino que hace afirmaciones de autoridad y
capacidad que solo pueden atribuirse a Adonái Elohím.

MarYah y el Pan: Al decir “Yo soy el pan de vida,” Yeshúa está reclamando el
rol que el midrash y la tradición rabínica asocian con la provisión directa de
Adonái. La provisión del Maná en el desierto es vista como un acto directo del
Eterno. Yeshúa, al identificarse con la provisión definitiva, está afirmando Su
unidad sustancial con el MarYah (מָרְיָא) que alimentó a Yisra’el.
La Unidad de Propósito (Ejad): El verso 38 declara: “no para hacer Mi
voluntad, sino la voluntad de Quien Me envió.” Esta es una declaración de Ejad
(unidad). El Ejad no implica la anulación de la personalidad, sino la perfecta,
indivisible unidad de propósito, mente, y Ser con el Eterno. Yeshúa no está
separado de Adonái; Él es la manifestación visible, el Dabar (דָּבָר – Palabra)
encarnada del Ser que lo envió. El mismo Elohím Alef Tav (אֱלֹהִים אֵת) que
estaba en el principio (Bereshit 1:1) es Quien desciende.
Autoridad Escatológica: Yeshúa afirma que Él, y no otro, “lo levantará en el
día postrero” (v. 39-40). La resurrección es un poder exclusivo del Eterno. Al
atribuirse esta capacidad de dar vida eterna y de ejecutar el juicio final, Yeshúa
está, de facto, declarando Su Divinidad intrínseca. Es Quien puede dar el
pan de vida y Quien puede resucitar al que lo come. En nuestra fe,
afirmamos con convicción que Yeshúa haMashíaj es el Rey que viene, Adonái en
manifestación, la plena revelación de la deidad de Israel, Ejad.

Punto 4. Contexto Histórico y Cultural
Este pasaje de Miketz se desarrolla en el contexto de Mitsráyim (Egipto), una de las
civilizaciones más poderosas de la antigüedad.

El Periodo del Mishkan (Tabernáculo): Aunque este evento es anterior, la
historia de Yossef se convertiría en un precedente de cómo Adonái opera. El
arca de la Alianza en el Mishkan contenía el Maná (el pan del cielo), un
recordatorio constante de la provisión divina y un tipo del pan de vida que es
Yeshúa.
Primer y Segundo Templo: Durante las épocas del Templo, la ofrenda del pan



| 11

de la Proposición (Léjem HaPanim) era un recordatorio perpetuo de la provisión
de Elohím y Su pacto. La hambruna de Yossef y la posterior provisión de pan se
refleja en el servicio diario, donde Yisra’el recordaba que su verdadero sustento
viene del Eterno. La Haftaráh de Yesha’yáhu 61, que habla de la restauración,
era especialmente relevante en el periodo del Segundo Templo (la
reconstrucción), cuando el pueblo anhelaba la plenitud de la promesa
mesiánica.
Qumrán y Escritos Mesiánicos/Nazarenos: En Qumrán, la comunidad
(Yajad) esperaba dos Mesías, uno sacerdotal y uno regio, y enfatizaban la
pureza y la provisión. El concepto de la “comida” y “banquete” mesiánico era
central. Los escritos nazarenos de los primeros siglos (los seguidores originales
de Yeshúa) claramente identificaron a Yeshúa como el Mesías Sacerdotal-Regio
(el único Mesías) y el Pan de Vida. El pasaje de Yojanán 6, con su enfoque en el
pan, es un reflejo de los debates en la sinagoga sobre la identidad de Yeshúa en
relación con la tradición del maná y el pan de la Toráh.

Textos Fuente y Comentarios: La conexión entre la hambruna y la redención es un
tema constante. El Targum de Onkelos y Yerushalmi I y II sobre este pasaje enfatizan
la sabiduría profética de Yossef, un don que solo podía provenir de Elohím. Los
midrashim asocian la capacidad de Yossef para guardar el grano con el valor de la
Toráh, la cual es el alimento del alma.

Punto 5. Estudio, comentarios y conexiones
proféticas
Comentarios Rabínicos:

Rashi: Señala que la orden de Par’oh de “Id a Yossef” demostraba que Yossef
no solo tenía la provisión física, sino el conocimiento y la sabiduría para guiar al
pueblo. La hambruna no solo fue física, sino que afectó el aprendizaje de la
Toráh, y Yossef también proveía instrucción.
Ramban (Najmánides): El Ramban ve el encuentro de los hermanos como un
evento que cumplía la profecía de los sueños de Yossef. La humillación de los
hermanos (postrarse) era necesaria para la purificación de su pecado (la venta
de Yossef), estableciendo un precedente de arrepentimiento (Teshuvá) antes de
la redención.
Sforno: Enfatiza la providencia de Adonái. La hambruna se extendió por toda la
tierra para forzar la reunión de la familia de Ya’aqov en Mitsráyim, tal como
estaba profetizado, garantizando la preservación de Yisra’el en el período de



| 12

formación.

Comentario Judío Mesiánico:

El comentario Mesiánico establece un paralelismo directo y categórico: Yossef no
solo es un tipo, sino una sombra profética viviente de Yeshúa haMashíaj.

Cumplimiento Profético: La orden de Par’oh (Lə-khú ’el- Yo-séf) es un eco
directo de la voz de Adonái sobre Yeshúa: “Este es mi Hijo, el Amado, en quien
tengo complacencia; a Él oíd.” (Mattityáhu/Mateo 17:5). El mundo debe ir a
Yeshúa para el Pan de Vida.
Notas de los primeros siglos: Los escritos nazarenos y de los padres
tempranos (no cristianos, sino de la fe original) veían en la historia de Yossef un
cumplimiento evidente. La Didajé y otros textos enfatizan la necesidad de
buscar la vida en la enseñanza del Mashíaj, quien es la Da’at (דעת –
Conocimiento) y el Sustento.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematría:

Léxico: La palabra para pan es Léjem (לֶחֶם). En arameo es Lajmó (ܠܱܚܡܳܐ).
La palabra es sinónima de alimento y sustento en general. Yeshúa, al usarla, la
eleva a la máxima expresión de sustento espiritual.
Gramática: En Génesis 41:55, la frase: “וַיִּצְעַ֤ק הָעָם֙ אֶל־ פַּרְעֹ֔ה
-La estructura Yits’aq ’el .(Y clamó el pueblo a Par’oh por el pan) ”לַלֶּ֖חֶם
Par’oh (clamó a Par’oh) muestra una desesperación total, donde el clamor sube
al más alto poder humano, pero la respuesta viene de la mano del mediador,
Yossef.

Guematría:

La palabra Léjem (לחם) tiene un valor de 78 (Lamed=30, Jet=8, Mem=40). El
número 78 es divisible por 13 (6 veces) y 6 (13 veces), ambos números con
connotaciones importantes en la tradición judía. Un número muy significativo es
la Guematría del Nombre de Adonái (26 ,יהוה) multiplicado por el Ejad (13 ,אחד)
que resulta en 338, que no es 78, pero el 78 (Léjem) se relaciona con la plenitud
de la vida. De manera más directa, el valor de Binyamín (בנימן) es 152, y los
hermanos (excluyendo a Yossef y Binyamin) son 10, lo cual es parte de la
corrección (Tikkun) de la tribu.



| 13

Punto 6. Análisis Profundo de la Aliyáh
La Aliyáh 4 (Génesis 41:53-42:18) es el umbral de la revelación y el proceso de
Teshuvá (תְּשׁוּבָה – arrepentimiento) de los hermanos de Yossef. Después de
siete años de hartura (śāḇā‘ – שָׂבָע), llega la hambruna (rā‘āḇ – רָעָב) que obliga a
toda la tierra a buscar sustento. Lo que me parece impresionante es la ironía divina:
los hermanos que vendieron a Yossef como esclavo, ahora dependen completamente
de él para no morir de hambre.

Análisis y Comentario Judío y Mesiánico

Toráh: El Encuentro del Juez y los Hermanos (Génesis 42:6-8)

El texto dice: “וַיָּבֹ֙אוּ֙ אֲחֵ֣י יוֹסֵ֔ף וַיִּשְׁתַּֽחֲווּ־ל֣וֹ אַפַּ֔יִם
Va-yá-vó-’u ’a-j(h)éy Yo-séf va-yish-ta-j(h)a-vú-lo ’a-pá-yim ’ár-tsah, “Y) ”אָ֖רְצָה
vinieron los hermanos de Yossef, y se postraron ante él rostro en tierra”).

Comentario Judío: Los comentaristas rabínicos clásicos (como Rashi y
Ramban) señalan que la postración es el cumplimiento inmediato del sueño
profético de Yossef (Génesis 37:7). Adonái utiliza la hambruna como el
instrumento de Su providencia para asegurar que la profecía se cumpla,
forzando a los hermanos a un acto de sumisión que simboliza la reparación del
pecado. La justicia divina opera a través de eventos aparentemente naturales.
Comentario Mesiánico: Este acto es una figura (Figuras) profética del futuro.
Un día, todo Yisra’el se postrará ante Yeshúa haMashíaj, Su Rey y Redentor,
reconociendo Su autoridad y Su identidad como el sustentador. La ceguera de
los hermanos (“ּוְיוֹסֵף֩ הִכִּ֨ירָם וְהֵ֧ם לֹא־הִכִּרֻ֖הו” – Və-Yo-séf
hik-kí-rám və-hém lo-hik-ki-rú-hu, “Y Yossef los reconoció, pero ellos no le
reconocieron”) es el velo sobre los ojos de Yisra’el que se quitará cuando el
Mashíaj se revele en Su segunda venida. El proceso de prueba al que los somete
Yossef (acusarlos de ser espías, pedir a Binyamín) no es venganza, sino una
pedagogía de la redención, un proceso de quebrantamiento necesario para
forzar la Teshuvá genuina, algo que Yeshúa también hace con Su pueblo.

Haftaráh: Justicia y Consuelo (Isaías 61:1-3)

La Haftaráh resalta que el Mashíaj viene para consolar a los que están de luto. Los
hermanos de Yossef están de luto por el pasado (el dolor de Ya’aqov, la culpa
secreta, la aflicción de la hambruna). El Mashíaj (Yeshúa) viene a poner fin al luto.

Brit Hadasháh: El Pan de la Vida Eterna (Juan 6:35-40)



| 14

La conexión es vital. En la Toráh, Ya’aqov dice: “ּלָ֤מָּה תִתְרָא֔ו” (Lamá tit-rá’u
– “¿Por qué os miráis unos a otros?” Génesis 42:1), regañando a sus hijos por su
pasividad. Yeshúa, por el contrario, nos llama a la acción de la fe: “quien viene a Mí
no tendrá hambre” (Juan 6:35). Yeshúa no espera a que Sus discípulos se “miren
unos a otros” en la desesperación, sino que se presenta activamente como la solución
definitiva a toda hambre y sed, ofreciendo una vida que supera la escasez temporal
que Yossef resolvía.

Punto 7. Tema Más Relevante de la Aliyáh
El tema central de la Aliyáh es la Divina Soberanía y la Provisión Mesiánica en
el Juicio (הַשְׁגָּחָה – Hashgajáh).

Importancia en la Toráh: La Toráh nos enseña que Adonái no es un ser
pasivo; Él orquesta los eventos mundiales (hambruna global) para cumplir Su
pacto con Su pueblo (preservar a Yisra’el). La Hashgajáh es la providencia
particular y constante de Adonái sobre el mundo y Su pueblo. Esta sección
subraya que, aunque Ya’aqov ve adversidad y Yossef actúa como un gobernante
egipcio, Adonái está tejiendo Su tapiz de redención.
Relación con Yeshúa en el Brit Hadasháh: Yeshúa es la encarnación de la
Hashgajáh de Adonái. Él no solo administra el sustento de Adonái, como Yossef,
sino que es el sustento. Él es la Toráh Viviente que desciende del cielo. La
soberanía de Yeshúa se demuestra en Su capacidad de traer el juicio (la prueba
de los hermanos, la confrontación del pecado) y, simultáneamente, la
misericordia y la vida. Él es el Juez y el Salvador.
Conexión con los Moedim de Elohím:La Parashá Miketz a menudo coincide con
la fiesta de Janucá (aunque no es un Moed de la Toráh, la conexión temática es
fuerte por la luz y la provisión) o se ubica temáticamente cerca de Sukkot
(Tabernáculos) y Sheminí Atzeret (el Octavo Día de Asamblea).

Sukkot/Sheminí Atzeret: Esta festividad se celebra al final de la cosecha.
En esta Aliyáh, vemos la recolección de los siete años de abundancia y el
uso estratégico de ese almacenamiento para la supervivencia durante la
hambruna. El tema es la recolección de la provisión y el reposo en la
soberanía de Adonái. Yossef, el proveedor, actúa como un tipo de
Mashíaj que “recolecta” y “almacena” a Su pueblo para el tiempo de
necesidad. El concepto de la reunión de las doce tribus bajo Yossef
prefigura la reunión de Yisra’el en la era mesiánica.



| 15

Punto 8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah
La Aliyáh 4 es una fuente rica en Patrones Redentores (Tavnitot) de Yeshúa
haMashíaj.

Método Mesiánico Aplicación en Miketz,
Aliyah 4 (Génesis 41-42)

Cumplimiento en el Brit
Hadasháh (Yeshúa haMashíaj)

Tipos (Tipologías)
Yossef como
Sustentador: El único
mediador de pan y vida en
un mundo en hambruna.

Yeshúa como Lajmó dha-jhayé:
El único camino y fuente de vida
eterna (Juan 6:35).

Sombras
(Tzelalim)

La Ceguera de los
Hermanos: Vienen ante él,
se postran, pero no le
reconocen.

El Velo de Yisra’el: La negación
temporal del pueblo judío a Su
Mashíaj, que debe ser levantada
para la redención completa
(Romanos 11:25-26).

Figuras
El Juez de las Naciones:
Yossef actúa como un juez
que pone a prueba a sus
hermanos.

El Hijo del Hombre Juez:
Yeshúa juzga, prueba la fe de Sus
seguidores y vendrá a juzgar a las
naciones.

Patrones
Redentores
(Tavnitot)

El Descenso y la
Exaltación para Salvar:
Uno que desciende al
pozo/prisión, es exaltado
para salvar a Su pueblo de
la muerte.

El Kenosis y la Resurrección:
Yeshúa se humilla (muerte en el
Madero), es exaltado y se sienta a
la diestra de Adonái para ser el
Salvador del mundo.

Eventos
Simbólicos

La Apertura de los
Almacenes: La provisión
de grano a toda la tierra
(Génesis 41:56).

La Distribución de la Gracia:
La gracia y la Toráh Viviente de
Yeshúa se extienden a todos los
que creen, sin distinción (Isaías
61:1).

Análisis
Lingüístico

Yossef los Reconoció
:(hikkírām – הִכִּירָם)
Implica un conocimiento
íntimo y soberano.

Yeshúa conoce a Sus ovejas:
“Yo soy el buen Pastor; y conozco
mis ovejas” (Yojanán 10:14). El
Pastor no pierde a ninguna (Juan
6:39).

Cumplimientos
Tipológicos en el
Brit Hadasháh

La postración de los
hermanos cumple el sueño
de Yossef.

La crucifixión y resurrección de
Yeshúa cumple la profecía de
Yesha’yáhu 61, que Él mismo cita
en la sinagoga (Lucas 4:18-19).

Profecías Mesiánicas y Reflexión:



| 16

La profecía aquí es más de tipo que de pasaje literal. Yossef opera bajo el Ruaj
Elohím (Génesis 41:38) y su sabiduría salva al mundo conocido. El Mashíaj, como el
“Ungido” (Máshaḥ – Isaías 61:1), es el único capaz de ofrecer esta salvación y
sabiduría definitivas. Este pasaje nos invita a una reflexión profunda: la
reconciliación con Yeshúa, el Hermano que fue vendido, solo es posible a través de
un proceso de humillación (postración) y reconocimiento genuino, de la misma
manera que los hijos de Ya’aqov tuvieron que enfrentar su pecado antes de ser
restaurados.

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y
Apócrifos

Midrashim

El Midrash Tanchumá (Miketz 10) y el Midrash Raba (Bereshit 91) se enfocan
intensamente en la postración de los hermanos. Se comenta que cada paso de los
hermanos hacia Mitsráyim y cada interacción con Yossef estaba meticulosamente
orquestada por Adonái para que se cumplieran todos los detalles de los sueños. El
Midrash enseña que el miedo y la culpa de los hermanos al ser acusados por Yossef
fueron el inicio de su Teshuvá, pues recordaron el dolor que habían infligido a su
propio padre y hermano. La justicia, para el Midrash, no es solo castigo, sino la
restauración de la armonía.

Targumim

Targum Onkelos: En Génesis 42:6, el Targum Onkelos traduce la frase “Yossef
era el gobernador de la tierra” (Yossef hu ha-shalít – יוֹסֵף הוּא הַשַּׁלִּיט)
de manera directa, enfatizando que su autoridad era absoluta. Sin embargo, en
la porción de Miketz, el Targum pone énfasis en que Yossef no era solo el
administrador de la comida, sino el sabio que la había acumulado, lo que
refuerza su cualidad profética (comparable al Dabar – Palabra/Sabiduría de
Adonái).
Targum Yerushalmi: Este Targum, a menudo más expansivo, a veces agrega
que Yossef tenía un poder especial para ver lo que ocurría en el mundo,
reforzando la idea de que su conocimiento no era humano, sino infundido por el
Ruaj Hakodesh, tal como Par’oh lo reconoció. Esto es vital para nosotros, ya que
Yeshúa opera con el Ruaj Hakodesh sin medida.



| 17

Textos Fuentes y Apócrifos

Jubileos: El Libro de los Jubileos, aunque se centra en la ley y los calendarios,
refuerza la narración de Yossef como un hombre justo, haciendo hincapié en la
Hashgajáh de Adonái en su vida. No hay un pasaje directo sobre esta Aliyáh,
pero el contexto es de obediencia y providencia.
Sabiduría de Salomón (10:13-14): Este texto apócrifo celebra la Sabiduría
(Jojmáh) que guió a Yossef: “La Sabiduría… no abandonó al justo vendido, sino
que lo libró del pecado y descendió con él a la prisión, y no lo abandonó, hasta
que le trajo el cetro real.” Esto es una figura poderosísima de Yeshúa
haMashíaj: el Justo que es “vendido” (traicionado), que desciende a las
profundidades (el sepulcro/prisión), y es exaltado con el cetro del Reino para
liberar y sustentar a los suyos.

Punto 10. Mandamientos Encontrados o principios
y valores
Aunque esta Aliyáh es narrativa, los principios y valores extraídos son pilares para la
vida del Kahal Mesiánico.

Principio de la Provisión (Parnassáh): Génesis 41:56. Yossef gestiona la1.
provisión para la supervivencia del pueblo. En el Brit Hadasháh, esto se traduce
en el principio de que debemos ser buenos administradores de los recursos que
Adonái nos da, no solo para nosotros, sino para ser un canal de bendición para
otros (la Tzedakáh o justicia/caridad).
El Valor del Arrepentimiento (Teshuvá): Génesis 42:9-17. Yossef prueba a2.
sus hermanos. Este proceso enseña que la restauración requiere enfrentar y
confesar el pecado pasado. El Brit Hadasháh se basa en el llamado de Yeshúa a
la Teshuvá antes de recibir el perdón y el Pan de Vida.
La Importancia de la Palabra Profética (Dabar): Génesis 41:54. Los3.
acontecimientos sucedieron “כַּאֲשֶׁ֖ר אָמַ֣ר יוֹסֵ֑ף” (tal como había
dicho Yossef). Esto refuerza el valor de la palabra profética de Adonái a través
de Sus siervos (como Yeshúa en el Nuevo Pacto), que siempre se cumple al pie
de la letra, garantizando la confianza en las promesas mesiánicas.
Principio de la Responsabilidad Familiar (Kavod HaMishpáḥah): Génesis4.
42:4. Ya’aqov retiene a Binyamín por temor. Este acto refleja la profunda
responsabilidad de un padre de proteger a sus hijos. Para la Kehiláh Mesiánica,
esto subraya la obligación de proteger y cuidar a los miembros más débiles y
preciados de la comunidad.



| 18

Punto 11. Preguntas de Reflexión
Aquí hay 5 preguntas diseñadas para invitar a la reflexión profunda, para eruditos y
expertos bíblicos:

Exégesis y Teología: Si Yossef es el tipo más claro del Mashíaj en Bereshit,1.
¿cómo se diferencia la “salvación” (el pan físico) que él ofrece de la “salvación”
(el Pan de Vida) que ofrece Yeshúa, en términos de alcance escatológico y la
naturaleza del sustento?
Profecía y Cumplimiento: Los hermanos se postraron, cumpliendo la profecía,2.
sin reconocer a Yossef. ¿Cómo se relaciona este concepto de cumplimiento
profético no reconocido con la aparente ceguera de gran parte de Yisra’el sobre
Yeshúa haMashíaj, y qué papel juega el “endurecimiento parcial” (Romanos 11)
en esta dialéctica?
Justicia y Misericordia: El método de Yossef para lograr la Teshuvá de sus3.
hermanos es a través de la simulación de juicio (acusación de espionaje,
retención de Shim’ón). ¿Podemos ver en el Brit Hadasháh un patrón similar,
donde Yeshúa permite o introduce pruebas y “juicios” en la vida de Sus
seguidores para purificar su corazón y forzar un arrepentimiento más profundo?
Nomenclatura y Deidad: Par’oh, la máxima autoridad de Mitsráyim, ordena:4.
“Lə-khú ’el- Yo-séf; ’a-shér yo-már la-khém ta-’a-śú” (“Id a Yossef; lo que él diga
a vosotros, hacedlo”). ¿Qué implicaciones teológicas tiene esta orden para la fe
monoteísta, considerando que el único que debe ser “escuchado y obedecido”
sin reserva es Adonái, y cómo esto se alinea con la divinidad de Yeshúa
haMashíaj (Ejad)?
Contexto y Cultura: Dada la importancia del pan (Léjem) como símbolo de5.
vida en la cultura egipcia y hebrea, ¿de qué manera el evento de la hambruna
global prepara el contexto histórico-cultural para que la Kehiláh del primer siglo
comprendiera la declaración de Yeshúa: “Yo soy el pan de vida”?

Punto 12. Resumen de la Aliyáh
La Aliyáh 4 narra el dramático clímax de la provisión. Concluidos los siete años de
abundancia, comienza la hambruna predicha, afectando a toda la tierra. La única
fuente de salvación es Yossef, el segundo al mando de Mitsráyim. La necesidad física
obliga a los diez hermanos de Yossef a viajar desde Kená’an (Canaán) a Mitsráyim,
donde, sin reconocerlo, se postran ante el hombre que ellos mismos vendieron.



| 19

Yossef, reconociéndoles, inicia un proceso de prueba y confrontación.

Aplicación en Mashíaj: Este pasaje es la Sombra Profética de la Redención.
Yeshúa haMashíaj, el Hermano que fue rechazado y dado por muerto (el Justo
Vendido), es exaltado como el único Proveedor de Vida (Lajmó dha-jhayé) para el
mundo en su hambruna espiritual. La humillación y el juicio simulado de Yossef son
el patrón para la Teshuvá que Yisra’el y las naciones deben experimentar para
alcanzar la reconciliación y la vida eterna a través de Yeshúa, el Sustentador
Soberano.

Punto 13. Tefiláh de la Aliyáh
Tefiláh de la Aliyáh 4: La Oración del Pan y el Reconocimiento

Adonái Elohím Alef Tav, fuente inagotable de toda provisión, Te
alabamos por Tu Hashgajáh (Providencia) incesante. Reconocemos que en
tiempos de hartura y en tiempos de escasez, Tu mano soberana orquesta
cada evento.

Yeshúa haMashíaj, Pan de Vida que descendiste del cielo, Te pedimos
que abras nuestros ojos para reconocerte en Tu gloria y autoridad, tal
como los hermanos de Yossef se postraron sin saber que estaban ante su
propio redentor. Que no nos quedemos “mirándonos unos a otros” en
nuestra impotencia, sino que vayamos a Ti para recibir el sustento que Tú
solo puedes dar.

Ruaj Hakodesh, Te imploramos que obres en nuestros corazones la
Teshuvá genuina. Que Tu unción (Isaías 61:1) nos consuele en nuestro luto
y transforme nuestras cenizas en diadema de gloria. Ayúdanos a ser
mayordomos fieles de la provisión que nos has dado, para que seamos
canales de vida, como Yossef, para un mundo sediento.

Que vivamos en la convicción de que Tú, Adonái Yeshúa, eres el Juez y el
Salvador, Quien nos levantará en el día postrero. Amén. Ken Yehi
Ratzón.



| 20

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

https://torahviviente.com

