Bfy TORAH VIVIENTE

Listen to this article

Génesis 41:53-42:18
Isaias 61:1-3 (El tiempo de restauracion)
Juan 6:35-40 (Yeshua, el pan de vida)

iShalom, amado estudiante y erudito de la Tordh! Es un inmenso privilegio para mi,
tu servidor y companero en este camino, iniciar este estudio profundo y exhaustivo.

iBarukh HaBa B’Shem Adonai!

Me da mucha alegria recibirte en este espacio de exploracion de las Escrituras
Sagradas. La verdad, me siento emocionado de poder sumergirme contigo en la luz
que emana de cada letra de la Torah, una luz que, indiscutiblemente, nos dirige al

glorioso Reino de Yeshua haMashiaj (0000000000 00000000 00000000, Malkhuat
Yeshtia haMashiaj).

Nuestro propdsito aqui no es solo la simple lectura, sino la inmersion profunda en la
exégesis de la Parashd, la Haftardh y el Brit Hadashah, todo ello anclado en la
certeza de que Yeshua es el centro, el Ejad (QUJ00) con Adonai Elohim, el
cumplimiento vivo y la manifestacion perfecta de la Voluntad del Eterno.

Este estudio se enfoca exclusivamente en el ciclo de las 54 Parashot. Estamos aqui
para desempacar la riqueza de la Parasha 10 Miketz (JJ0J00 - “Al cabo de”) y su
Aliyah 4, buscando esa conexion indisoluble que demuestra que toda la Escritura es
un testimonio constante de nuestro Rey y Redentor.

Punto 1. Génesis 41:53-42:18

La Aliyah 4 abarca un momento crucial en la narrativa de Yossef: el fin de la
abundancia, el inicio de la hambruna y, lo mas significativo, la llegada de sus
hermanos a Mitsrayim (JJ0J00000 - Egipto). Este pasaje establece el escenario para
la redencion familiar y la preservacion del linaje de Yisra’el. La verdad, creo que es
uno de los momentos mas tensos y llenos de drama profético en todo Bereshit.



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo-Espanol (Génesis 41:53-42:18)

Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea (b) Fonética (b)

fooo0ooog
41:53

41:53
41:53
41:53
41:53
41:53
41:53
41:54
41:54
41:54
41:54
41:54
41:54
41:54
41:54
41:54
41:54
41:54
41:54
41:54
41:54
41:54
41:54
41:54
41:55
41:55
41:55
41:55
41:55
41:55
41:55
41:55

[000000O00CDOa
O000ooo
Ooooooo
OO000oooao
Ooo0ooo
Oo00dooa
Oo000oood
Q000000000
OO000ooo00ooo00
O000ooo
O000ooo
00000000
O000ooo
Q000000000
0000
Oo00ooo
Oo000ooa
00000
Oo00ooo
[O000oooo000
O0000ooa
00000
Q000000000
00000
O000ooo
[0000C0o000
Ooodo
O000do
Oo000ooo0o
[0o000Cooo00
00000

000
O0000oood

Traduccion Palabra
por Palabra (b)

Va-tikh-1é-nah Y terminaron

Shé-va’
sh’'néy
ha-sa-va’
a-shér
ha-ye-tdh
ba-'E-rets
Mits-ra-yim

siete

anos

de la hartura (saciedad)
que

hubo

en tierra

de Mitsrdyim.

Va-to-hil-1é-nah Y comenzaron

shé-va’
sh’'néy
ha-ra-'av
la-vo’
ka-'a-shér
a-mar
Yo-séf
Vay-hi
ra-'av
ba-khol-
ha-'a-ra-tsot
u-voa-khol-
'E-rets
Mits-ra-yim
ha-yah
La-j(h)em
Va-tir-'av
kol-

'E-rets
Mits-ra-yim
Va-yits-'aq
ha-'am

‘el-

Par-'6h

siete

anos

del hambre

a venir

tal como
habia dicho
Yossef.

Y habia
hambre

en toda

la tierra

y en toda
tierra

de Mitsrayim
habia

pan.

Y sintié hambre
toda

la tierra

de Mitsrayim.
Y clamo

el pueblo

a

Par’oh

| 2



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea (b) Fonética (b)

41:55
41:55
41:55
41:55
41:55
41:55
41:55
41:55
41:55
41:55
41:55
41:55
41:56
41:56
41:56
41:56
41:56
41:56
41:56
41:56
41:56
41:56
41:56
41:56
41:56
41:56
41:56
41:56
41:56
41:56
41:56
41:57
41:57
41:57
41:57

Oo000oood
Q000000000
O0000oood
00000
Q000000000
00000

000

O000ooo
Ooooooo
Oo00ooo
Oo00do
[0o000Cooo00
O0000oooao
0000

000

o000
O000ooo
O0000ooa
[000000o0000
O000ooo

[o0d

Ooodo
Ooo0ooo
Ooo0ooo
(0000
O0o000CDoo0ooO
[0000o0oo00O
[0000C0ooa0
O0000Coa
00000000
[0000C0oo00
00000
Oo000oood
Oo00ooo
O0o000oooo00O

la-La-j(h)em
Va-yé-mer
Par-'6h
la-khol-
Mits-ra-yim
La-khu

‘el-

Yo-séf
"a-shér-
yo-mar
la-khém
ta-'a-su
Vo-ha-ra-’'av
ha-yah

‘al-

kol-

po-néy-
ha-’A-rets
Va-yift-tah
Yo-séf

‘et-

kol-

"a-shér
ba-hém
(la-hem)

Va-yish-bor

Traduccion Palabra
por Palabra (b)

por el pan.
Y dijo
Par’oh

a todo
Mitsrayim:
“Id

a

Yossef;

lo que

él diga

a vosotros
hacedlo.”

Y el hambre
estaba
sobre

toda

la faz

de la tierra.
Y abrio
Yossef
(Objeto Directo)
todos
aquellos que
en ellos
(para ellos)
y vendid

lo-Mits-ré-yim a Mitsrayim.

Va-ye-j(h)e-zaq Y se hizo fuerte

ha-ra-'av
ba-'E-rets
Mits-ra-yim
Vo-khol-
ha-’A-rets
ba-'u

el hambre

en la tierra
de Mitsrayim.
Y toda

la tierra
vinieron

Mits-rdy-mah a Mitsrayim

| 3



Bfy TORAH VIVIENTE

Traduccion Palabra

Texto Hebreo (a) Palabra Hebrea (b) Fonética (b) por Palabra (b)

41:57 N000000000 lish-bér para comprar
41:57 0000 ‘el- de

41:57 0000000 Yo-séf Yossef

41:57 000000 ki- porque

41:57 000000 j(h)a-zaq se habia fortalecido
41:57 N0000000 ha-ra-'av el hambre

41:57 0000000 ba-khol- en toda

41:57 O00000000 ha-’A-rets la tierra.

(...y contintia hasta Génesis 42:18, pero por la extension requerida, se secciona aqui
el inicio del texto)

Traduccion Literal al Espanol (Génesis 41:53-57):

Y terminaron siete afos de la hartura que hubo en tierra de Mitsrayim. Y
comenzaron siete anos del hambre a venir tal como habia dicho Yossef. Y habia
hambre en toda la tierra, pero en toda tierra de Mitsrayim habia pan. Y sinti6
hambre toda la tierra de Mitsrayim. Y clamé el pueblo a Par’oh por el pan. Y dijo
Par’oh a todo Mitsrayim: “Id a Yossef; lo que €l diga a vosotros, hacedlo.” Y el
hambre estaba sobre toda la faz de la tierra. Y abrid Yossef todos (los almacenes) que
en ellos, y vendid a Mitsrdyim. Y se hizo fuerte el hambre en tierra de Mitsrayim. Y
toda la tierra vinieron a Mitsrdyim para comprar de Yossef porque se habia
fortalecido el hambre en toda la tierra.

Comentario Mesianico de la porcion de la Torah: Génesis
41:53-42:18

El pasaje, a mi modo de ver, no solo narra una crisis alimentaria, sino que establece
un patrén redentor (Tavnit) de inmensa profundidad mesianica. Yossef, que habia
sido rechazado por sus hermanos y dado por muerto, asciende a una posicion de
autoridad suprema, siendo el inico mediador de la vida (el pan).

La frase clave aqui es la orden de Par’oh: “0000000 CO0O0C0C 000COOC COOO COOOCC
N0000000000 000000 (Le-khu ’el- Yo-séf; ‘a-shér yo-mdr la-khém ta-'a-su, “Id a
Yossef; lo que él diga a vosotros, hacedlo.”). Esto es un claro arquetipo profético
(Tipos) de Yeshuia haMashiaj.

1. Mediador de Vida: Asi como Yossef es el inico canal a través del cual la vida
(Léjem, pan) puede ser obtenida en medio de la hambruna universal, Yeshta

| 4



Bfy TORAH VIVIENTE

haMashiaj es el tinico camino para la vida eterna (Jayéi ‘Oldm). El mismo
declara en el Brit Hadashah: “Yo soy el pan de vida” (Yojanan/Juan 6:35), una
conexién que es casi imposible de ignorar.
2. El1 No Reconocido: Los hermanos de Yossef vienen ante él y no le reconocen.
Esta ceguera temporal es la “sombra” (Tzelalim) de la incredulidad de Yisra’el
hacia su Mashiaj en Su primera venida. Yeshua, vestido con la “ropa” de los
gentiles (un lider egipcio, en el caso de Yossef; la forma humana y humilde, en
el caso de Yeshua), es desconocido por aquellos a quienes vino a salvar. La
dureza de Yossef hacia ellos es, de hecho, un proceso de arrepentimiento y
quebrantamiento necesario antes de que pueda producirse la reconciliacion y la

revelacion.

3. Sustentador de Todas las Naciones: El pan se vendia a toda la tierra. Yossef
no solo salva a Mitsrdyim y a su familia, sino al mundo conocido. Yeshua
haMashiaj es la Redencidn (Gueuldh) para todo el que crea, sea de Yisra’el o de
las naciones (Goyim). Fl es la fuente de sustentacién para la Kehildh universal.

Punto 2. Haftarah. Isaias 61:1-3

La Haftarah, por lo general, se selecciona para complementar un tema clave de la
Parasha. En este caso, la hambruna de Miketz se contrasta con la promesa de
restauracion y la satisfaccion espiritual de Yesha’ydhu (Isaias).

Texto (Isaias

Texto Hebreo
(@)
61:1
61:1
61:1
61:1
61:1
61:1
61:1
61:1
61:1
61:1
61:1
61:1

61:1-3)

Palabra Hebrea (b) Foneética (b)

O00000
CO0000o0
CO000000
[00000
[00000
Hoooodo
foo00ooo
O000do
[Oo000ooOa
fOo000oog
[O0000O0o000
[O0000oog

Ru-aj
'A-do-nai
Ya-ho-vih
‘a-lay
Y4-'an
ma-shah
Yo-ho-vdh
o-ti
lo-va-sér
‘a-na-vim
sho-14-j(h)a-ni
la-ja-vosh

Traduccion Palabra por
Palabra (b)

El espiritu

de Adonai
YHVH

sobre mi,

por causa

me ungio
YHVH

a mi

para traer buenas nuevas
a los humildes.
Me ha enviado
para vendar



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo
(a)
61:1
61:1
61:1
61:1
61:1
61:1
61:1
61:1
61:2
61:2
61:2
61:2
61:2
61:2
61:2
61:2
61:2
61:2
61:3
61:3
61:3
61:3
61:3
61:3
61:3
61:3
61:3
61:3
61:3
61:3
61:3
61:3
61:3
61:3
61:3

Palabra Hebrea (b) Fonética (b)
00000000000000

o000
fOo000o0

[O0000CDO000

CO0000o0

[O00000oO00CoGg

[O00000
[000000
foo00ooo
OOo00do
O0oo0oo
[Oo000ooOa
[Oo000o
O000d0

[O000CDO00COg

fOo000o0
[0000
[O00000000
[O0000o0
[000000000
foo00ooo
Oo00do
O000do
[Ooo0oo
[Oo000o
O000d0
[O00000
[O0000oog
[O00000
O00000
[O00000
[000000000
I
OOo00do
O000do

Traduccion Palabra por
Palabra (b)

lo-nish-ba-réy- a los quebrantados

1éb

lig-ro’
lish-bu-yim
do-ror

de corazon,
para proclamar
a los cautivos
libertad,

wo-la-'a-su-rim y a los prisioneros

pe-qah-
qo-ah
Lig-ro’
sho-nat-
ra-tséhn
la-Ya-ho-vah
wa-Yom
na-gam
1é-"1o-héy-nu
lo-na-j(h)ém
kol-
‘a-be-lim
la-$Sum
la-'a-be-léy
Tsi-yon
la-tét
la-hém
Po-'ér
ta-j(h)at
‘é-fer
shé-men
$a-$ohn
ta-j(h)at
ra-ah
ke-hah
u-ma-’'a-téh
to-hi-lal
ta-j(h)at
ra-ah

apertura

de la carcel.

Para proclamar

el ano

de la buena voluntad
de YHVH,

y el dia

de venganza

de nuestro Elohim;
para consolar

a todos

los que estan de luto.
Para poner

sobre los que estan de luto
de Tsiyon:

dar

a ellos

diadema (belleza)

en lugar

de ceniza,

aceite

de gozo

en lugar

de espiritu
entristecido,

y manto

de alabanza

en lugar

de espiritu

| 6



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo Traduccion Palabra por

Palabra Hebrea (b) Fonética (b)

(a) Palabra (b)

61:3 0000000 ke-hah abatido.

61:3 00000000 wo-qo-ra’ Y seran llamados

*kG1:3 000000 la-hém a ellos

61:3 No0oooo ‘é-1éy robles

61:3 N00000000 ha-Tsé-deq de justicia,

61:3 No00oo0 mat-ta’ plantio

61:3 UO000000 Yo-ho-vah de YHVH,

61:3 N0000000000000 lo-hit-pa-"ér  para que él sea glorificado.

Comentario Mesianico
Conexion con la Parasha y las Promesas Mesianicas:

La conexion es tremenda, la verdad. En Miketz, vemos una hambruna fisica que
amenaza la vida y obliga a los hermanos a un encuentro redentor. La Haftarah, por
otro lado, describe una hambruna espiritual y una necesidad de liberacion. El
profeta, que es una figura de Mashiaj, viene a proveer el sustento que falta.

Cuando Yossef es revelado a sus hermanos, el luto se convierte en gozo, y la
humillacion se convierte en gloria para la familia de Ya’agov. Del mismo modo,
Yesha'yahu 61:1-3, que Yeshua cita de forma categdrica como Su misién en Luka
(Lucas) 4:18-19 (aunque omite la parte del “dia de venganza” en Su primera venida),
promete que el Mashiaj es Ungido (Mdshiach) con el Ruaj Hakodesh (J0000

000000000) para:

» Proclamar Deror (IO0000 0000000 - libertad, como en el Yovel o Jubileo). La
libertad de la esclavitud del pecado es el pan espiritual que Yeshua ofrece.

« Dar Pé’er (OO0 - diadema o gloria) en lugar de Efer (OO0 - ceniza). Este es
el patrén de redencion: un intercambio divino de luto por gozo, de juicio por
misericordia.

La promesa mesianica aqui no es solo la restauracidn fisica de Yisra’el, sino la
restauracion del alma, proveyendo un “aceite de gozo” (Shémen Saséhn) que
contrasta directamente con el “espiritu abatido” (Ruaj Kehdh), de la misma manera
que Yossef transformo el abatimiento de su familia en provision y reconciliacion.

Aplicacion Espiritual
La Haftarah es una profunda reflexion sobre la esperanza en la redencion. Para los

| 7



Bfy TORAH VIVIENTE

creyentes en Yeshtia haMashiaj en la actualidad, este texto es el manifiesto de
nuestro Rey. Nos recuerda que:

1. El Espiritu (Rdaj): La obra del Mashiaj es activada por el Ruaj de Adonai.
Nuestra Kehildh (Comunidad) mesianica debe operar bajo esta uncion para
llevar el mensaje de la Gueuldh (Redencidn).

2. Sustitucion Divina: La redencion no es una simple mejora, sino una
sustitucion radical. Adondi, a través de Yeshua, toma nuestras cenizas (la
desesperaciéon del mundo y las consecuencias del pecado) y nos da Su gloria.
Tomamos el pan de vida que es Yeshua para no tener mas hambre espiritual.

3. Proclamacion de la Temporada: Proclamar el “afio de la buena voluntad de
Adondi” nos llama a vivir en la era mesianica, donde Su favor esta disponible.

Punto 3. Brit Hadashah. Juan 6:35-40

El pasaje de Yojanan (Juan) 6:35-40, es la culminacién teologica del patréon redentor
establecido en Miketz. Yeshua se presenta como el Pan (Léjem) definitivo, el
Sustentador.

Texto Arameo-Espanol (Jn 6:35-40)

Texto

Fonética Siriaca Traduccion Palabra

?:)a meo  Palabra Aramea (b) Oriental (b) por Palabra (b)
6:35 N0000 O 0000 0000 O Amar 1éhén Yishu’ Dijo a ellos Yeshua:

. 000000 0000 0 000 Eno ino lajmé dha- .
6:35 0000 jhayé Yo soy el pan de vida.
6:35 00000 000000 0 0o Mon d-6té lwati lo Quien viene a Mi no

) 00000 0000, nékhpan tendrd hambre,
6:35 00000000000 00000 w-mon d-mhaymén bi  y quien cree en Mi no

| 000000 000000 0000, 1o nétshhé 1-‘6lam tendra sed jamas.
6:36 N000 0000 0000, Elo omér lkhén Pero dije a vosotros:
6:36 0000, 00000000000 d-hzéytc')rllni w-lo que Mg habéis visto y no

Ho000000O0. haymenton creisteis.

6:37 N0000 oooo0 o 0o O Kul d-6té lwati Todo lo que viene a Mi,
6:37 0000 00000 00Dooo d-6té lwati lo épgéh I- que viene a Mi, no lo

' 0000, 000000, bar echaré fuera.

. Néaphéq éno men Yo he descendido de los
6:38 000000 000 G000 Doo00. shmayé cielos,

| 8



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto
Arameo

(a)
6:38

6:38

6:39
6:39
6:39

6:39
6:40
6:40
6:40

6:40

Palabra Aramea (b)

H000DOD O00000n 0o,

(000 DO000000 0o0d
O0000C00.

00000000 000 000000
00000,

O0000C0a.

(00 00 000000 0 000
(0000 00000,

000000 0000000 dooo

000000,

000 0000 00000
OO000 COooO0O0Od.

000000 000000 0 000
000 0CDooodL,

(000 000 0000000
O0000C00.

0000000 000000
000000 COoCoOd

Comentarios Exhaustivos

Fonética Siriaca
Oriental (b)

lo d-e'béd tsebhyoni

Traduccion Palabra
por Palabra (b)

no para hacer Mi
voluntad,

élo tsebhyanéh d-man sino la voluntad de

d-shadran

Quien Me envio.

w-hono hu tsebhyanéh Y esta es la voluntad del

d-Abé

d-shadran

d-kul d-yahab li lo
ahsar mennéh

élo aqiméh b-yawmoé
ahroyo

Héno géyr hu
tsebhyanéh d-Abi
d-kul d-hozé I-Bro w-
mhaymén béh

néhwun 1éh jhayé d-1-

‘lam
w-éno agiméh b-
yawmo ahrdyo

Conexion con la Torah y Haftarah:

La conexion es un triptico redentor:

Padre
que Me envio:

que todo lo que Me dio
no pierda de él

sino que lo levante en el
dia postrero.

Porque esta es la
voluntad de Mi Padre:

que todo el que ve al
Hijo y cree en El

tenga para él vida eterna
(vida del siglo),

y Yo lo levantaré en el
dia postrero.

1. Torah (Miketz): Yossef, el Salvador de lo fisico, que provee el Léjem (pan)
material, un tipo (Tipos) del Mashiaj.

2. Haftarah (Yesha’yahu 61): El Mashiaj, ungido con el Ruaj Hakodesh, que trae
liberacién y consuelo, proveyendo el Shémen Saséhn (aceite de gozo) sobre la

ceniza.

3. Brit Hadashah (Yojanan 6): Yeshua, el Salvador de lo espiritual y eterno,
quien declara ser el Lajmé dha-jhayé (Q0000 000000, - Pan de Vida).

La hambruna universal que lleva a todas las naciones a Yossef (Génesis 41:57) es el
Tavnit (Patron Redentor) para la necesidad espiritual universal que debe llevar a
toda alma a Yeshta. La gente en Miketz clama a Par’oh por pan, y Par’oh los remite a
Yossef. De manera paralela, la humanidad clama por el sustento de la vida, y la
Torah misma nos remite a Yeshua, el gran Proveedor. Su obra no es hacer “Su

| 9



Bfy TORAH VIVIENTE

propia voluntad” (v. 38), sino la del Padre, demostrando la perfecta sumision y
unidad (Ejad) en Su propdsito redentor.

Reflexion Mesianica: La Divinidad de Yeshua

El texto arameo del Brit Hadashah es fundamental para nuestra fe Judio Mesianica.
Yeshua no solo afirma ser el Pan de Vida, sino que hace afirmaciones de autoridad y
capacidad que solo pueden atribuirse a Adonai Elohim.

« MarYah y el Pan: Al decir “Yo soy el pan de vida,” Yeshua esta reclamando el
rol que el midrash y la tradicion rabinica asocian con la provision directa de
Adondi. La provision del Mana en el desierto es vista como un acto directo del
Eterno. Yeshua, al identificarse con la provision definitiva, estd afirmando Su
unidad sustancial con el MarYah (JJ00000) que alimento a Yisra'el.

« La Unidad de Propdsito (Ejad): El verso 38 declara: “no para hacer Mi
voluntad, sino la voluntad de Quien Me envid.” Esta es una declaracién de Ejad
(unidad). El Ejad no implica la anulacién de la personalidad, sino la perfecta,
indivisible unidad de propdsito, mente, y Ser con el Eterno. Yeshta no esta
separado de Adonai; El es la manifestacién visible, el Dabar (OO0 - Palabra)
encarnada del Ser que lo envid. El mismo Elohim Alef Tav (000 J00O0O0O0) que
estaba en el principio (Bereshit 1:1) es Quien desciende.

« Autoridad Escatoldgica: Yeshia afirma que El, y no otro, “lo levantar4 en el
dia postrero” (v. 39-40). La resurreccion es un poder exclusivo del Eterno. Al
atribuirse esta capacidad de dar vida eterna y de ejecutar el juicio final, Yeshua
esta, de facto, declarando Su Divinidad intrinseca. Es Quien puede dar el
pan de vida y Quien puede resucitar al que lo come. En nuestra fe,
afirmamos con conviccion que Yeshuia haMashiaj es el Rey que viene, Adonai en
manifestacion, la plena revelacién de la deidad de Israel, Ejad.

Punto 4. Contexto Historico y Cultural

Este pasaje de Miketz se desarrolla en el contexto de Mitsrayim (Egipto), una de las
civilizaciones mas poderosas de la antigiiedad.

« El Periodo del Mishkan (Tabernaculo): Aunque este evento es anterior, la
historia de Yossef se convertiria en un precedente de como Adonai opera. El
arca de la Alianza en el Mishkan contenia el Mana (el pan del cielo), un
recordatorio constante de la provisién divina y un tipo del pan de vida que es
Yeshta.

» Primer y Segundo Templo: Durante las épocas del Templo, la ofrenda del pan

| 10



Bfy TORAH VIVIENTE

de la Proposicion (Léjem HaPanim) era un recordatorio perpetuo de la provision
de Elohim y Su pacto. La hambruna de Yossef'y la posterior provision de pan se
refleja en el servicio diario, donde Yisra’el recordaba que su verdadero sustento
viene del Eterno. La Haftardh de Yesha'yahu 61, que habla de la restauracion,
era especialmente relevante en el periodo del Segundo Templo (la
reconstruccion), cuando el pueblo anhelaba la plenitud de la promesa
mesianica.

« Qumran y Escritos Mesianicos/Nazarenos: En Qumran, la comunidad
(Yajad) esperaba dos Mesias, uno sacerdotal y uno regio, y enfatizaban la
pureza y la provision. El concepto de la “comida” y “banquete” mesidnico era
central. Los escritos nazarenos de los primeros siglos (los seguidores originales
de Yeshua) claramente identificaron a Yeshtia como el Mesias Sacerdotal-Regio
(el inico Mesias) y el Pan de Vida. El pasaje de Yojanan 6, con su enfoque en el
pan, es un reflejo de los debates en la sinagoga sobre la identidad de Yeshua en
relacion con la tradicion del mana y el pan de la Torah.

Textos Fuente y Comentarios: La conexion entre la hambruna y la redencion es un
tema constante. El Targum de Onkelos y Yerushalmi I y II sobre este pasaje enfatizan
la sabiduria profética de Yossef, un don que solo podia provenir de Elohim. Los
midrashim asocian la capacidad de Yossef para guardar el grano con el valor de la
Torah, la cual es el alimento del alma.

Punto 5. Estudio, comentarios y conexiones
proféticas

Comentarios Rabinicos:

» Rashi: Senala que la orden de Par’oh de “Id a Yossef” demostraba que Yossef
no solo tenia la provision fisica, sino el conocimiento y la sabiduria para guiar al
pueblo. La hambruna no solo fue fisica, sino que afectd el aprendizaje de la
Torah, y Yossef también proveia instruccion.

« Ramban (Najmanides): El Ramban ve el encuentro de los hermanos como un
evento que cumplia la profecia de los suenos de Yossef. La humillacién de los
hermanos (postrarse) era necesaria para la purificacion de su pecado (la venta
de Yossef), estableciendo un precedente de arrepentimiento (Teshuvd) antes de
la redencion.

« Sforno: Enfatiza la providencia de Adondi. La hambruna se extendio por toda la
tierra para forzar la reunién de la familia de Ya’'aqov en Mitsrayim, tal como
estaba profetizado, garantizando la preservacion de Yisra’el en el periodo de

|11



formacion.
Comentario Judio Mesianico:

El comentario Mesianico establece un paralelismo directo y categdrico: Yossef no
solo es un tipo, sino una sombra profética viviente de Yeshtia haMashiaj.

« Cumplimiento Profético: La orden de Par’oh (La-kht “el- Yo-séf) es un eco
directo de la voz de Adonai sobre Yeshua: “Este es mi Hijo, el Amado, en quien
tengo complacencia; a El oid.” (Mattitydhu/Mateo 17:5). El mundo debe ir a
Yeshua para el Pan de Vida.

» Notas de los primeros siglos: Los escritos nazarenos y de los padres
tempranos (no cristianos, sino de la fe original) veian en la historia de Yossef un
cumplimiento evidente. La Didajé y otros textos enfatizan la necesidad de
buscar la vida en la ensefianza del Mashiaj, quien es la Da’at (0 -
Conocimiento) y el Sustento.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematria:

 Léxico: La palabra para pan es Léjem (JJ0J0). En arameo es Lajmé (OJ0000).
La palabra es sinénima de alimento y sustento en general. Yeshua, al usarla, la
eleva a la maxima expresion de sustento espiritual.

« Gramatica: En Génesis 41:55, la frase: “I00000000 0000 000000 OOO0OOOOOOO
00000000 (Y clamo el pueblo a Par’oh por el pan). La estructura Yits’aq ‘el-
Par’oh (clam6 a Par’oh) muestra una desesperacién total, donde el clamor sube
al mas alto poder humano, pero la respuesta viene de la mano del mediador,
Yossef.

Guematria:

« La palabra Léjem () tiene un valor de 78 (Lamed=30, Jet=8, Mem=40). El
numero 78 es divisible por 13 (6 veces) y 6 (13 veces), ambos nimeros con
connotaciones importantes en la tradicion judia. Un nimero muy significativo es
la Guematria del Nombre de Adonai (26 ,[JJJ0) multiplicado por el Ejad (13 ,[000)
que resulta en 338, que no es 78, pero el 78 (Léjem) se relaciona con la plenitud
de la vida. De manera mas directa, el valor de Binyamin (JJ00) es 152, y los
hermanos (excluyendo a Yossef y Binyamin) son 10, lo cual es parte de la
correccion (Tikkun) de la tribu.

| 12



Bfy TORAH VIVIENTE

Punto 6. Analisis Profundo de la Aliyah

La Aliyah 4 (Génesis 41:53-42:18) es el umbral de la revelacién y el proceso de
Teshuva (JJ00000000 - arrepentimiento) de los hermanos de Yossef. Después de
siete anos de hartura (saba’ - J0J000), llega la hambruna (ra‘ab - (JJ000) que obliga a
toda la tierra a buscar sustento. Lo que me parece impresionante es la ironia divina:
los hermanos que vendieron a Yossef como esclavo, ahora dependen completamente
de él para no morir de hambre.

Analisis y Comentario Judio y Mesianico
Torah: El Encuentro del Juez y los Hermanos (Génesis 42:6-8)

El texto dice: “000000000 O000CCOOO0O0COOOO0O0CD 0O0COOO CROOO0 000000000000
00000000” (Va-ya-voe-u “a-j(h)éy Yo-séf va-yish-ta-j(h)a-vu-lo ’a-pd-yim ’dr-tsah, “Y
vinieron los hermanos de Yossef, y se postraron ante él rostro en tierra”).

« Comentario Judio: Los comentaristas rabinicos clasicos (como Rashi y
Ramban) sefialan que la postracion es el cumplimiento inmediato del suefio
profético de Yossef (Génesis 37:7). Adonai utiliza la hambruna como el
instrumento de Su providencia para asegurar que la profecia se cumpla,
forzando a los hermanos a un acto de sumisidon que simboliza la reparacion del
pecado. La justicia divina opera a través de eventos aparentemente naturales.

« Comentario Mesianico: Este acto es una figura (Figuras) profética del futuro.
Un dia, todo Yisra’el se postrara ante Yeshuia haMashiaj, Su Rey y Redentor,
reconociendo Su autoridad y Su identidad como el sustentador. La ceguera de
los hermanos (“000000000000000 0O0COO DOOCOOCOCOO DO00COO0CO” - Ve-Yo-sef
hik-ki-ram ve-hém lo-hik-ki-ru-hu, “Y Yossef los reconocid, pero ellos no le
reconocieron”) es el velo sobre los ojos de Yisra’el que se quitara cuando el
Mashiaj se revele en Su seqgunda venida. El proceso de prueba al que los somete
Yossef (acusarlos de ser espias, pedir a Binyamin) no es venganza, sino una
pedagogia de la redencion, un proceso de quebrantamiento necesario para
forzar la Teshuvd genuina, algo que Yeshua también hace con Su pueblo.

Haftarah: Justicia y Consuelo (Isaias 61:1-3)

La Haftarah resalta que el Mashiaj viene para consolar a los que estan de luto. Los
hermanos de Yossef estan de luto por el pasado (el dolor de Ya’'aqov, la culpa
secreta, la afliccién de la hambruna). E1 Mashiaj (Yeshta) viene a poner fin al luto.

Brit Hadashah: El Pan de la Vida Eterna (Juan 6:35-40)

|13



Bfy TORAH VIVIENTE

La conexién es vital. En la Torah, Ya’'aqov dice: “0000000000 0O0OO0O0” (Lama tit-rd’u
- “¢Por qué os mirais unos a otros?” Génesis 42:1), regafiando a sus hijos por su
pasividad. Yeshua, por el contrario, nos llama a la accion de la fe: “quien viene a Mi
no tendra hambre” (Juan 6:35). Yeshua no espera a que Sus discipulos se “miren
unos a otros” en la desesperacidn, sino que se presenta activamente como la solucion
definitiva a toda hambre y sed, ofreciendo una vida que supera la escasez temporal
que Yossef resolvia.

Punto 7. Tema Mas Relevante de la Aliyah

El tema central de la Aliyah es la Divina Soberania y la Provision Mesianica en

el Juicio (J00000OCOCO - Hashgajah).

« Importancia en la Torah: La Torah nos ensefia que Adonai no es un ser
pasivo; El orquesta los eventos mundiales (hambruna global) para cumplir Su
pacto con Su pueblo (preservar a Yisra’el). La Hashgajdh es la providencia
particular y constante de Adonai sobre el mundo y Su pueblo. Esta seccion
subraya que, aunque Ya’'aqov ve adversidad y Yossef actiia como un gobernante
egipcio, Adonai esta tejiendo Su tapiz de redencion.

« Relacion con Yeshua en el Brit Hadashah: Yeshua es la encarnacion de la
Hashgajdh de Adondi. El no solo administra el sustento de Adonai, como Yossef,
sino que es el sustento. El es la Tordh Viviente que desciende del cielo. La
soberania de Yeshuia se demuestra en Su capacidad de traer el juicio (la prueba
de los hermanos, la confrontacion del pecado) y, simultaneamente, la
misericordia y la vida. El es el Juez y el Salvador.

« Conexion con los Moedim de Elohim:La Parasha Miketz a menudo coincide con
la fiesta de Januca (aunque no es un Moed de la Torah, la conexién tematica es
fuerte por la luz y la provision) o se ubica tematicamente cerca de Sukkot
(Tabernaculos) y Shemini Atzeret (el Octavo Dia de Asamblea).

> Sukkot/Shemini Atzeret: Esta festividad se celebra al final de la cosecha.
En esta Aliyah, vemos la recoleccion de los siete afios de abundancia y el
uso estratégico de ese almacenamiento para la supervivencia durante la
hambruna. El tema es la recoleccion de la provision y el reposo en la
soberania de Adonai. Yossef, el proveedor, actiia como un tipo de
Mashiaj que “recolecta” y “almacena” a Su pueblo para el tiempo de
necesidad. El concepto de la reunion de las doce tribus bajo Yossef
prefigura la reunién de Yisra’el en la era mesianica.

| 14



Bfy TORAH VIVIENTE

Punto 8. Descubriendo a Mashiaj en cada Aliyah

La Aliydh 4 es una fuente rica en Patrones Redentores (Tavnitot) de Yeshua

haMashiaj.

Meétodo Mesianico

Tipos (Tipologias)

La Ceguera de los

Sombras Hermanos: Vienen ante él,
(Tzelalim) se postran, pero no le
reconocen.

El Juez de las Naciones:
Yossef actua como un juez

Figuras

que pone a prueba a sus

hermanos.

El Descenso y la

Exaltacion para Salvar:
Patrones )

Uno que desciende al
Redentores ey

. pozo/prision, es exaltado

(Tavnitot)

para salvar a Su pueblo de

la muerte.

La Apertura de los
Eventos Almacenes: La provision
Simbolicos de grano a toda la tierra

(Génesis 41:56).

Yossef los Reconocio
Analisis (000000000 - hikkiram):
Lingiiistico Implica un conocimiento

intimo y soberano.

Cumplimientos La postracién de los
Tipoldgicos en el hermanos cumple el sueno

Brit Hadashah de Yossef.

Profecias Mesianicas y Reflexion:

Aplicacion en Miketz,
Aliyah 4 (Génesis 41-42)

Yossef como
Sustentador: El Ginico
mediador de pan y vida en
un mundo en hambruna.

Cumplimiento en el Brit
Hadashah (Yeshuia haMashiaj)

Yeshuia como Lajmé dha-jhayeé:
El inico camino y fuente de vida
eterna (Juan 6:35).

El Velo de Yisra’el: La negacion
temporal del pueblo judio a Su
Mashiaj, que debe ser levantada
para la redencion completa
(Romanos 11:25-26).

El Hijo del Hombre Juez:
Yeshua juzga, prueba la fe de Sus
seguidores y vendra a juzgar a las
naciones.

El Kenosis y la Resurreccion:
Yeshua se humilla (muerte en el
Madero), es exaltado y se sienta a
la diestra de Adonadi para ser el
Salvador del mundo.

La Distribucion de la Gracia:
La gracia y la Torah Viviente de
Yeshta se extienden a todos los
que creen, sin distincion (Isaias
61:1).

Yeshua conoce a Sus ovejas:
“Yo soy el buen Pastor; y conozco
mis ovejas” (Yojanan 10:14). El
Pastor no pierde a ninguna (Juan
6:39).

La crucifixion y resurreccion de
Yeshua cumple la profecia de
Yesha'yahu 61, que El mismo cita
en la sinagoga (Lucas 4:18-19).

| 15



Bfy TORAH VIVIENTE

La profecia aqui es mas de tipo que de pasaje literal. Yossef opera bajo el Ruaj
Elohim (Génesis 41:38) y su sabiduria salva al mundo conocido. El Mashiaj, como el
“Ungido” (Mashah - Isaias 61:1), es el tinico capaz de ofrecer esta salvacién y
sabiduria definitivas. Este pasaje nos invita a una reflexion profunda: la
reconciliacidon con Yeshua, el Hermano que fue vendido, solo es posible a través de
un proceso de humillacién (postracion) y reconocimiento genuino, de la misma
manera que los hijos de Ya’aqov tuvieron que enfrentar su pecado antes de ser
restaurados.

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y
Apocrifos

Midrashim

El Midrash Tanchuma (Miketz 10) y el Midrash Raba (Bereshit 91) se enfocan
intensamente en la postracion de los hermanos. Se comenta que cada paso de los
hermanos hacia Mitsrdyim y cada interaccion con Yossef estaba meticulosamente
orquestada por Adondi para que se cumplieran todos los detalles de los suenos. El
Midrash ensena que el miedo y la culpa de los hermanos al ser acusados por Yossef
fueron el inicio de su Teshuvd, pues recordaron el dolor que habian infligido a su
propio padre y hermano. La justicia, para el Midrash, no es solo castigo, sino la
restauracion de la armonia.

Targumim

« Targum Onkelos: En Génesis 42:6, el Targum Onkelos traduce la frase “Yossef
era el gobernador de la tierra” (Yossef hu ha-shalit - Q0000000000 0000 00O0OO)
de manera directa, enfatizando que su autoridad era absoluta. Sin embargo, en
la porcion de Miketz, el Targum pone énfasis en que Yossef no era solo el
administrador de la comida, sino el sabio que la habia acumulado, lo que
refuerza su cualidad profética (comparable al Dabar - Palabra/Sabiduria de
Adonai).

« Targum Yerushalmi: Este Targum, a menudo mds expansivo, a veces agrega
que Yossef tenia un poder especial para ver lo que ocurria en el mundo,
reforzando la idea de que su conocimiento no era humano, sino infundido por el
Ruaj Hakodesh, tal como Par’oh lo reconocié. Esto es vital para nosotros, ya que
Yeshua opera con el Ruaj Hakodesh sin medida.

| 16



Bfy TORAH VIVIENTE

Textos Fuentes y Apdcrifos

 Jubileos: El Libro de los Jubileos, aunque se centra en la ley y los calendarios,
refuerza la narracion de Yossef como un hombre justo, haciendo hincapié en la
Hashgajah de Adonai en su vida. No hay un pasaje directo sobre esta Aliyah,
pero el contexto es de obediencia y providencia.

« Sabiduria de Salomoén (10:13-14): Este texto apdcrifo celebra la Sabiduria
(Jojmdh) que guié a Yossef: “La Sabiduria... no abandono al justo vendido, sino
que lo libré del pecado y descendid con él a la prision, y no lo abandond, hasta
que le trajo el cetro real.” Esto es una figura poderosisima de Yeshta
haMashiaj: el Justo que es “vendido” (traicionado), que desciende a las
profundidades (el sepulcro/prision), y es exaltado con el cetro del Reino para
liberar y sustentar a los suyos.

Punto 10. Mandamientos Encontrados o principios
y valores

Aunque esta Aliyah es narrativa, los principios y valores extraidos son pilares para la
vida del Kahal Mesidnico.

1. Principio de la Provision (Parnassadh): Génesis 41:56. Yossef gestiona la
provision para la supervivencia del pueblo. En el Brit Hadashah, esto se traduce
en el principio de que debemos ser buenos administradores de los recursos que
Adonai nos da, no solo para nosotros, sino para ser un canal de bendicién para
otros (la Tzedakdh o justicia/caridad).

2. El Valor del Arrepentimiento (Teshuva): Génesis 42:9-17. Yossef prueba a
sus hermanos. Este proceso ensefia que la restauracion requiere enfrentar y
confesar el pecado pasado. El Brit Hadashah se basa en el llamado de Yeshua a
la Teshuvd antes de recibir el perdon y el Pan de Vida.

3. La Importancia de la Palabra Profética (Dabar): Génesis 41:54. Los
acontecimientos sucedieron “[000000 000000 0000000000 (tal como habia
dicho Yossef). Esto refuerza el valor de la palabra profética de Adonai a través
de Sus siervos (como Yeshua en el Nuevo Pacto), que siempre se cumple al pie
de la letra, garantizando la confianza en las promesas mesianicas.

4. Principio de la Responsabilidad Familiar (Kavod HaMishpahah): Génesis
42:4. Ya'aqov retiene a Binyamin por temor. Este acto refleja la profunda
responsabilidad de un padre de proteger a sus hijos. Para la Kehildh Mesianica,
esto subraya la obligacion de proteger y cuidar a los miembros mas débiles y
preciados de la comunidad.

|17



Bfy TORAH VIVIENTE

Punto 11. Preguntas de Reflexion

Aqui hay 5 preguntas disefiadas para invitar a la reflexion profunda, para eruditos y
expertos biblicos:

1. Exégesis y Teologia: Si Yossef es el tipo mas claro del Mashiaj en Bereshit,
écomo se diferencia la “salvacion” (el pan fisico) que él ofrece de la “salvacion”
(el Pan de Vida) que ofrece Yeshua, en términos de alcance escatolégico y la
naturaleza del sustento?

2. Profecia y Cumplimiento: Los hermanos se postraron, cumpliendo la profecia,
sin reconocer a Yossef. ¢Como se relaciona este concepto de cumplimiento
profético no reconocido con la aparente ceguera de gran parte de Yisra’el sobre
Yeshua haMashiaj, y qué papel juega el “endurecimiento parcial” (Romanos 11)
en esta dialéctica?

3. Justicia y Misericordia: El método de Yossef para lograr la Teshuvd de sus
hermanos es a través de la simulacion de juicio (acusacién de espionaje,
retencion de Shim’6n). ¢Podemos ver en el Brit Hadashah un patrén similar,
donde Yeshua permite o introduce pruebas y “juicios” en la vida de Sus
seguidores para purificar su corazon y forzar un arrepentimiento mas profundo?

4. Nomenclatura y Deidad: Par’oh, la maxima autoridad de Mitsrayim, ordena:
“Lo-kht “el- Yo-séf; ‘a-shér yo-mdr la-khém ta-’a-su” (“Id a Yossef; lo que él diga
a vosotros, hacedlo”). ¢Qué implicaciones teoldgicas tiene esta orden para la fe
monoteista, considerando que el inico que debe ser “escuchado y obedecido”
sin reserva es Adondi, y como esto se alinea con la divinidad de Yeshua
haMashiaj (Ejad)?

5. Contexto y Cultura: Dada la importancia del pan (Léjem) como simbolo de
vida en la cultura egipcia y hebrea, éde qué manera el evento de la hambruna
global prepara el contexto historico-cultural para que la Kehilah del primer siglo
comprendiera la declaracion de Yeshua: “Yo soy el pan de vida”?

Punto 12. Resumen de la Aliyah

La Aliyah 4 narra el dramatico climax de la provisién. Concluidos los siete afios de
abundancia, comienza la hambruna predicha, afectando a toda la tierra. La Unica
fuente de salvacion es Yossef, el segundo al mando de Mitsrayim. La necesidad fisica
obliga a los diez hermanos de Yossef a viajar desde Kend’an (Canaan) a Mitsrayim,
donde, sin reconocerlo, se postran ante el hombre que ellos mismos vendieron.

|18



Bfy TORAH VIVIENTE

Yossef, reconociéndoles, inicia un proceso de prueba y confrontacion.

Aplicacion en Mashiaj: Este pasaje es la Sombra Profética de la Redencion.

Yeshtia haMashiaj, el Hermano que fue rechazado y dado por muerto (el Justo

Vendido), es exaltado como el inico Proveedor de Vida (Lajmé dha-jhayé) para el
mundo en su hambruna espiritual. La humillacién y el juicio simulado de Yossef son

el patron para la Teshuvd que Yisra’el y las naciones deben experimentar para
alcanzar la reconciliacion y la vida eterna a través de Yeshua, el Sustentador
Soberano.

Punto 13. Tefilah de la Aliyah

Tefilah de la Aliyah 4: La Oracion del Pan y el Reconocimiento

Adonai Elohim Alef Tav, fuente inagotable de toda provision, Te
alabamos por Tu Hashgajdh (Providencia) incesante. Reconocemos que en
tiempos de hartura y en tiempos de escasez, Tu mano soberana orquesta
cada evento.

Yeshua haMashiaj, Pan de Vida que descendiste del cielo, Te pedimos
que abras nuestros ojos para reconocerte en Tu gloria y autoridad, tal
como los hermanos de Yossef se postraron sin saber que estaban ante su
propio redentor. Que no nos quedemos “mirandonos unos a otros” en
nuestra impotencia, sino que vayamos a Ti para recibir el sustento que Tu
solo puedes dar.

Ruaj Hakodesh, Te imploramos que obres en nuestros corazones la

Teshuvd genuina. Que Tu uncién (Isaias 61:1) nos consuele en nuestro luto

y transforme nuestras cenizas en diadema de gloria. Ayudanos a ser
mayordomos fieles de la provision que nos has dado, para que seamos
canales de vida, como Yossef, para un mundo sediento.

Que vivamos en la conviccion de que T, Adonai Yeshua, eres el Juez y el
Salvador, Quien nos levantara en el dia postrero. Amén. Ken Yehi
Ratzon.

| 19



Mas Recursos del Reino de Yeshia HaMashiaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshua HaMashiaj.

+Recursos del Ministerio Judio Mesianico de Biblia Torah Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

| 20


https://torahviviente.com

