Bfy TORAH VIVIENTE

Listen to this article

Aliyah 1: (Génesis 12:1-13) El llamado de Abram y su entrada a
Canaan.

Haftarah: Isaias 40:27-41:16 (El llamado de Israel).

Brit Hadashah: Hebreos 11:8-10 (La fe de Abraham).

Shalom aleijem, hermanos y hermanas del Reino de Yeshtia HaMashiaj. Es un honor
y un privilegio presentar un estudio profundo sobre la Aliya inicial de la Parasha Lej
Leja, un pasaje fundamental que sienta las bases de la historia de la redencién y la
promesa. Que el Ruaj HaKodesh nos guie en este caminar.

1. Bereshit (Génesis) 12:1-13

El llamado de Avram y su entrada a Kena’an

Texto Interlineal Hebreo-Espanol

Traduccion

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana) Palabra por
Palabra

0:00 0000000000

000000000 Va-y6-mer Y dijo

000000 Adonai Adonai (El Eterno)

0aoo el- a

0000000 Avram Avram

000000000 Lej-le-ja Vete-tu (por ti mismo)

Oo000000o0 me-artz-ja de tu tierra

N0000000000000000 u-mi-mo-ladet-ja y de tu parentela

000000000 u-mi-béit y de la casa

0000000 a-vi-ja de tu padre

0ooo el- a



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo

[O00000
O00000
[O0000Cog

[:00 0000000000

[000000O000
[000d0
H00000n
[O0000CDO000
Ooo000Coo000
Hoo00do
Hooo0do
fOoo000oo

[:00 0000000Coa

[000000O000
[000000O000
[O0000DO00C0O
[0000
[000000O000
0000

0000
[0oo00o0ooa0
fooo0ooog

[:00 0000000Coa

[Oo000oog
[O00000
[O0000oog
[O00000
O00000
[000d0
[O0000oog
[000d0
0000
Hooo0ooog
O000d

Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

ha-a-retz
a-shér
ar-é-ka

Ve-e-es-ja
le-goi

ga-dol
va-a-va-re-jé-ka
va-a-ga-de-lah
she-mé-ja
ve-he-yéh
be-ra-ja

Va-a-var-ja
me-var-jé-ja
u-me-ka-le-1é-ja
a-or
ve-niv-re-ju
ve-ja

kol

mish-pe-jot
ha-a-da-mah

Va-yé-lej
Avram
ka-a-shér
di-bér
e-lav
Adonai
va-yé-lej
i-td

Lot
ve-Avram
ben-

la tierra
que
Yo te mostraré.

Y te haré

una nacion
grande

y te bendeciré
y engrandeceré
tu nombre

y sé

una bendicion.

Y bendeciré

a los que te bendicen
y al que te maldice
maldeciré

y seran benditas

en ti

todas

las familias

de la tierra.

Y se fue
Avram
segun que
habia hablado
a él
Adonai

y se fue
con €l

Lot

y Avram
era hijo de

Traduccion
Palabra por

Palabra

| 2



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo

[00000
[000000O000
[000d0
[O0000Cog
[000000

[:00 0000000Coa

[O0000oog
H000000
o000
O000d0
fOoo00ooog
O00000
O000
[0000
[000d0
O00000
[0000
[O0000oog
[000d0
[0000000
Ooo0do
fooo0ooog
Hooo0do
O00000
[O00000
[O00000oOa
[O00000
[000000
[000000
[000000oO0
H00000n
H000000

[:00 000000oCoa

OOo000ooOd

Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

ja-mésh
ve-shiv-im
sha-nah
be-tze-to
me-Ja-ran

Va-yi-kdkh
Avram

et-

Sa-rai
ish-to
ve-et-

Lot

ben-

a-jiv

ve-et-

kol-
re-ju-sham
a-shér
ra-ja-shu
ve-et-
ha-né-fesh
a-shér-
a-su
be-Ja-ran
va-ye-tzé-u
la-1é-jet
ar-tzah
Ke-na-an
va-ya-vo-u
ar-tzah
Ke-na-an

Va-ya-a-vér

cinco
y setenta
anos
al salir él
de Jaran.

Y tomo
Avram
(particula)
Sarai

su esposa

y (particula)
Lot

hijo de

su hermano
y (particula)
toda

su riqueza
que

habian adquirido
y (particula)
la persona (el alma)
que

habian hecho
en Jaran

y salieron
para ir

a la tierra de
Kena’an

y llegaron

a la tierra de
Kena'an.

Y pasé

Traduccion
Palabra por
Palabra

| 3



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo

[O00000
fO0000oo
foo

O00000
[000d0

oo

[000d0
[000d0
foo00ooooooCog
ooo
foo00ooo
[:00 0000000Coa
fOo000oo
O00000

0000
[000000
[O0000Cog
[000000oO0
[000d0

0000
Hooo0do
Hoo00do
foo00ooo
0000
[O0000oog
[000000
[000d0
H00000n
Ooo0do

[:00 0000000Coa
[0o00000oo00
OOo00do
[Oo0000
fOo000oo

Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

Avram
ba-a-retz
ad
me-kom
She-jém
ad

e-16n
Mo-réh
ve-ha-Ke-na-a-ni
az
ba-a-retz

Va-ye-ra
Adonai
el-

Avram
va-yo-mer
Le-zar-a-ja
e-tén

et-
ha-a-retz
ha-zote
va-yi-ven
sham
miz-bé-aj
la-Adonai
a-shér
nir-ah
e-lav

Va-ya-a-ték
mi-sham
ha-ha-rah
mi-ké-dem

Avram

en la tierra
hasta

el lugar de
Shejem
hasta

el encino

de Moréh

y el Kena’ani
estaba entonces
en la tierra.

Y aparecié
Adonai

a

Avram

y dijo

A tu simiente
daré
(particula)

la tierra

esta

y edificé

alli

un altar

para Adonai
que

se le habia aparecido
a él.

Y se trasladé
de alli

a la montana
al oriente de

Traduccion
Palabra por

Palabra

| 4



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo

[O00000o0d
O00000
[O00000
[O0000Cog
[000000
H000000
[0000000
[0000000
o000
fooo0ooog
[O00000
[O00000oOd
[000000
[000d0

[:00 0000000Coa
fOoo00ooog
OOo00do
[O00000
[O0000oog
[000000O000
[:00 0000000toa
[000000
00000
[0000000
[0000000
Hooo0do
[0o00000oo00
O000d0

0000

[0000

[0000
[O00000
[O0000o0

00:00 Coo00ooood

Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

Le-véit-El
va-yét
0-ho-16h
Béit-El
mi-yam
ve-ha-Ai
mi-ké-dem
va-yi-ven
sham
miz-bé-aj
la-Adonai
va-yik-ra
be-shém
Adonai

Va-yi-sa
Avram
ha-16j
ve-na-so-a
ha-né-gva-h

Va-ye-hi
ra-av
ba-a-retz
va-yé-red
Avram
Mitz-ra-ymah
la-gur
sham

ki-
ka-véd
ha-ra-av
ba-a-retz

Beit-El

y planté

su tienda
Beit-Fl

al oeste

y Ha’Ay

al oriente

y edifico

alli

un altar
para Adonai
y proclamé
en el nombre
de Adonai.

Y viajo

Avram

yendo

y viajando

hacia el Néguev.

Y hubo
hambre

en la tierra
y descendid
Avram

a Mitzrayim (Egipto)
para residir
alli

porque

era pesado
el hambre
en la tierra.

Traduccion
Palabra por
Palabra

| 5



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo

[O00000
[O0000oog
fO0000o0
O00000
[000000O000
[O0000oog
0000
[000d0
Hooo0ooog
Hoo00do
ooo
[Oo000ooOa
O000
[O00000
[000d0
[000000
[0000

00:00 Cooo0ooood

H00000n
00000
Hooo0do
O000d0
[O00000o000
[Oo000oog
[O0000oog
O000
[O0000Cog
[0000
[O000000
[O0000o0

[O0:00 Cooo0ooood

[0000000
ooo
Hoo00do

Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

Va-ye-hi
ka-a-shér
hik-riv

la-vo

Mitz-ra-ymah

va-yo-mer
el-
Sa-rai
ish-té
hi-néh-
na
ya-da-ti
ki
i-shah
ye-fat-
mar-éh
at

Ve-ha-yah
ki-

yir-u

0-taj
ha-Mitz-rim
ve-am-rd
ish-to

z6t
ve-har-gu
o-ti
ve-0-t4j
ye-ja-yu

Im-ri-
na
a-jo-ti

Y sucedid
cuando

se acerco
para entrar
a Mitzrdyim
y dijo

a

Sarai

su esposa
he aqui

por favor
yo sé

que

una mujer
hermosa de
apariencia
eres tu.

Y sera

que cuando

te vean

a ti

los Mitzrim (egipcios)
y dirdn

su esposa

esta es

y mataran

a mi

y ati

te dejaran vivir.

Di (f.)
por favor
mi hermana

Traduccion
Palabra por
Palabra

| 6



Bfy TORAH VIVIENTE

Traduccion
Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana) Palabra por
Palabra
0oooa at eres tl
0000000 le-ma-an para que
0000000 yi-tav- me vaya bien
000 li a mi
Oo00000onoO ba-a-vu-réj por causa tuya
000000000 ve-ja-ye-tah y viva
00000000 naf-shi mi persona
O0000000ooO bi-ge-la-1éj por tu causa.

Traduccion Literal al Espaiol de la Aliyah 1:

Y dijo Adonai (El Eterno) a Avram: Vete-tu de tu tierra y de tu parentela y de la casa
de tu padre a la tierra que Yo te mostraré. Y te haré una nacién grande, y te
bendeciré, y engrandeceré tu nombre, y sé una bendicién. Y bendeciré a los que te
bendicen, y al que te maldice, maldeciré; y seran benditas en ti todas las familias de
la tierra. Y se fue Avram segun que habia hablado a él Adondi, y se fue con él Lot; y
Avram era hijo de setenta y cinco afos al salir él de Jaran. Y tom6 Avram a Sarai su
esposa v a Lot hijo de su hermano, y toda su riqueza que habian adquirido, y la
persona que habian hecho en Jaran, y salieron para ir a la tierra de Kena’an, y
llegaron a la tierra de Kena’an. Y pasé Avram en la tierra hasta el lugar de Shejem,
hasta el encino de Moréh; y el Kena’ani estaba entonces en la tierra. Y aparecio
Adondi a Avram y dijo: A tu simiente daré la tierra esta. Y edifico alli un altar para
Adondi, que se le habia aparecido a él. Y se trasladd de alli a la montafa al oriente de
Beit-El, y planto su tienda, Beit-El al oeste y Ha’Ay al oriente; y edifico alli un altar
para Adondi y proclamé en el nombre de Adonai. Y viajo Avram yendo y viajando
hacia el Néguev. Y hubo hambre en la tierra, y descendié Avram a Mitzrayim (Egipto)
para residir alli, porque era pesado el hambre en la tierra. Y sucedié cuando se
acerco para entrar a Mitzrdyim y dijo a Sarai su esposa: He aqui, por favor, yo sé que
una mujer hermosa de apariencia eres td. Y sera que cuando te vean a ti los Mitzrim
(egipcios) y diran: “Su esposa esta es”, y matardn a mi, y a ti te dejaran vivir. Di, por
favor, “Mi hermana eres ti”, para que me vaya bien a mi por causa tuya y viva mi
persona por tu causa.




Bfy TORAH VIVIENTE

2. Haftarah

Isha’yahu (Isaias) 40:27-41:16 (El llamado de Yisra’él)

Texto Interlineal Hebreo-Espanol (Isha’yahu 40:27-29)

Texto Hebreo

00:0 D00000000000

000000 La-mah
000000 to-mar
0000000 Ya-a-kov
0000000000 u-te-da-bér
0000000000 Yi$-ra-él
0000000000 nis-te-rah
00000000 dar-ki
00000000 me-Adonai
00000000000 u-me-E-lo-hai
00000000000 mish-pa-ti
00000000 ya-a-vor
00:0 DO0000000000

000000 Ha-16
0000000oa ya-da-ta
000 im-

0o lo
0000000000 sha-méa-ta
0000000 E-lo-héi
000000 o-ldm
000000 Adonai
0000000 bo-ré
000000 ke-tz6t
0000000 ha-a-retz
0od lo

000000 yi-af
0ooaa ve-lo
0000000 yig-al
0ooo ein

Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)

{Por qué
diras

Ya'akov (Jacob)

y hablaras

Yisra’él (Israel)

Fue escondido
mi camino
de Adonai

y de mi Elohim

mi juicio

pasa (desapercibido)?

¢Acaso no
has sabido

0

no

has oido

el Elohim de
la eternidad
Adonai

el Creador

de los confines

de la tierra
no

se cansa

y no

se fatiga
no hay

Traduccion Palabra

por Palabra

| 8



Bfy TORAH VIVIENTE

Traduccion Palabra

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
por Palabra

0000 jé-ker investigacion

Jooooooooooa li-te-vu-na-to para Su entendimiento.

00:0 000000020000

0oo0a No-tén Flda

Oo0000oo la-ya-éf al cansado

0dood ko-aj fuerza

00000000 u-le-éin y al que no hay

0000000 o-nim vigor

0000000 otz-mah Su poder

00000000 yar-béh multiplica.

Comentario Mesianico

La Haftarah, con su enfatico mensaje de consuelo y esperanza en Isha’yahu (Isaias)
40, resuena profundamente con la esencia de Parasha Lej Leja. La Parasha
comienza con el llamado incondicional de Adonai a Avram: “Lej Leja” (vete para ti
mismo), un mandato que implica una ruptura radical con el pasado y una
dependencia total en la promesa del Eterno’.

Conexion con la Parasha: Avram se sintiéo abandonado en la tierra extrafa, al igual
que Yisra’él se sintié abandonado en el exilio (Isha’yahu 40:27). La respuesta
profética de Isha’yahu es una reafirmacién de la inmutabilidad de Elohim: “¢éAcaso
no has sabido, o no has oido, el Elohim de la eternidad es Adondi?” (Isha’'yahu 40:28).
El llamado de Avram es el cimiento de la nacién que se siente agotada. Adonai no se
cansa ni se fatiga (QO00000 00000 000000 O00), v El da fuerza al fatigado (Isha’yahu
40:29), una promesa que inicialmente se le dio a Avram para cumplir la tarea
imposible de convertirse en el padre de muchas naciones.

Relacion con las Promesas Mesianicas: La Haftarah anticipa la redencion final de
Yisra’él, un tema central en la obra del Mashiaj.

* Yeshua haMashiaj como la Fuente de Fuerza: Isha’ydhu 40:31 habla de los
que esperan en Adonai y renuevan sus fuerzas, remontando el vuelo como
aguilas. Este es un arquetipo Mesidnico, donde Yeshuia haMashiaj mismo, el
Adon de la gloria, es la fuente de la fuerza inagotable. Su sacrificio y
resurreccidon otorgan el poder del Ruaj Hakodesh para soportar el exilio y
caminar en fe, como lo hizo Avraham.

 Pacto Eterno (Brit Olam): Isha’yahu 41:8-10 se dirige a Yisra’él, “simiente
de Avraham, mi amigo,” recorddndoles el pacto. Yeshta es el cumplimiento

| 9



Bfy TORAH VIVIENTE

de este pacto (Brit Hadashah). La promesa a Avraham de que “seran benditas
en ti todas las familias de la tierra” (Bereshit 12:3) se cumple en Yeshua
haMashiaj, a través de quien las naciones (los Go’'im) son injertadas en el pacto
de Avraham (Gélatas 3:14). El llamado de Avram a dejar su tierra prefigura el
llamado Mesianico a dejar el mundo y la idolatria.

Aplicacion Espiritual

Para la Kehilah Mesianica en la actualidad, la Haftarah es un llamado a la
constancia en la fe de Avraham. Cuando las circunstancias nos llevan al
“Mitzrayim” de la vida (pruebas, exilio espiritual, o persecucion), podemos sentir que
nuestro camino esta “escondido de Adonai” (Isha'yahu 40:27). La respuesta es:

1. Recordar la Deidad del Creador: Adonai es el Elohim Olam (el Eterno
Elohim), Aquel que no se fatiga.

2. Confiar en el Llamado Mesianico: Asi como el llamado de Avram era firme, el
llamado del Mashiaj es irrevocable. La Fe Judio Mesianica se centra en la
realidad de que Yeshuia haMashiaj es el cumplimiento de la promesa a
Avraham, el dador del Ruaj Hakodesh que nos permite elevarnos sobre las
adversidades. El principio de Lej Leja se aplica a la vida espiritual: debemos
“irnos por nuestra propia causa”, apartandonos del mundo para seguir la vision
del Reino prometido, con la certeza de que MarYah (Adonai en arameo) nos
sustenta.

3. Brit Hadashah

Ivrim (Hebreos) 11:8-10 (La fe de Avraham)

Para el Brit Hadashdh se usara siempre el Arameo Peshita, con Fonética Siriaca
Oriental.

Texto Interlineal Arameo-Espanol (Ivrim 11:8-10)

Traduccion
Texto Arameo Palabra Aramea Fonética (Siriaca Oriental) Palabra por
Palabra
0:00 000000
Oo00o00oo b’hdy-mu-nu-tha Por fe
00 ha él
000 dén entonces

| 10



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Arameo Palabra Aramea Fonética (Siriaca Oriental)

[0000
[0000
0000
[0000
[0
00000
ooo
00000
ooo

ooo

ooo
Ooo0d
ooo
0:00 000000
fO0000o0
[0000
[0000
H000000
ooo
[000d0
il
O000d
o000
O00000
il
[0000
[000d0
[0000
0000
H000000
H00000n
0:00 000000
ooo

ooo

Av-ra-hdm
éth-k'ri
w’'na-poq
1’ath-ra
hu
d’a-thid
hwa
d'ni-rath
w’la
y6-da’
hwa
I'ay-ka
a-zal

b’hay-mu-nu-tha

éth-w'thav
b’'ar-‘a
d’'mau-1'kd-na
aykh
d'v'a-th'ra

la

d’4-hid
w’'a-mar
b'mish-k'na
‘am

Is-jaq
w’Ya-‘kav
d’i-nav
yar-thé
d’shaw-yu-tha
d’'mau-I’kd-na

sa-var
hwa

Avraham

fue llamado

y salid

al lugar

aquel

que (estaba) por ser
era

que iba a heredar
y no

supo

él

a donde

iba.

Por fe

él se asento

en la tierra

de la promesa
como

que en el lugar
no

que tenia posesiéon
y moro

en tiendas

con

Yitzjak

y Ya'akov

que ellos son
herederos

de la igualdad
de la promesa.

F1 esperd
era

Traduccion
Palabra por
Palabra

|11



Bfy TORAH VIVIENTE

Traduccion

Texto Arameo Palabra Aramea Fonética (Siriaca Oriental) Palabra por
Palabra

00 1éh para ella

000 gér en verdad

0000000 I'm’di-tha a la ciudad

0000000 d’sh’thas-tha de fundamentos

00000 d’au-m’nah cuyo Constructor

00000 w’a-vud-dh y Hacedor

000000 i-thau-hi es

aood A-la-ha Elah (Elohim).

Comentarios Exhaustivos

El pasaje de Ivrim (Hebreos) 11:8-10, ubicado en el gran “Salon de la Fe,” sintetiza
la respuesta de Avraham al “Lej Leja” de Adonai. El escritor mesidnico del Brit
Hadashah lo presenta como el epitome de la fe: “Por fe Avraham fue llamado y
salio.” La palabra clave en arameo es 0000000 (b’hdy-mu-nu-thd), que significa
“en/por fe/fidelidad,” el motor de su obediencia.

La esencia del comentario exegético se centra en dos aspectos cruciales:

1. El Caracter Radical de la Obediencia: Avraham abandond lo conocido (su
tierra, su parentela, la casa de su padre) sin tener el mapa del destino ([J]
000 00000 000 000 - w'ld yo-da’ hwa I'dy-ka d-zal, “y no supo él a dénde iba”).
Esta ceguera voluntaria a la geografia es la maxima expresion de la vision
espiritual de la fe. Avraham confié plenamente en la promesa de que Adonai le
mostraria el camino (00000000 000000 - a-shér ar-é-ka, Bereshit 12:1). Esta es
la antitesis de la duda.

2. La Dimension Celestial del Llamado: El verso 10 revela la perspectiva de
Avraham, una vision que trasciende la promesa de la tierra fisica de Kena’an:
“F1 esper6 a la ciudad de fundamentos, cuyo Constructor y Hacedor es
Elah.” La ciudad no es Y'rushaldyim terrenal (aunque es importante), sino la
Y’rushaldayim Superior o Celestial. Avraham no buscaba solo una porcion de
tierra, sino el cumplimiento final de la promesa en el Reino venidero. El texto
arameo utiliza (0] (Aldhd) para el Creador, reafirmando la Deidad y soberania
de Quien promete.

Conexion con la Torah y Haftarah:
« Torah (Lej Leja): La Torah narra el evento (Bereshit 12:1-4), el Brit Hadashah

| 12



Bfy TORAH VIVIENTE

da el significado teoldgico. Avraham obedecio el “Lej Leja” fisico; Ivrim explica
que lo hizo con la “hay-mu-nu-tha” (fe/fidelidad) de quien ve mas alla. La
morada de Avraham en tiendas (00000 - b’mish-k’nd) en la tierra de la promesa
(Ivrim 11:9) subraya su condicion de peregrino, contrastando con la estabilidad
de las ciudades que dejo. Este patrén de desapego es el mismo que Yeshua
haMashiaj ensefla a sus talmidim (discipulos).

« Haftarah (Isha’yahu 40-41): La Haftarah se centra en la inmutabilidad de
Adonai (El Elohim Olam) y Su capacidad para renovar las fuerzas de Su
pueblo. La fe de Avraham (Ivrim 11:8-10) es el testimonio viviente de esta
verdad. Avraham no confié en su propia fuerza o conocimiento, sino en el poder
inagotable del “Bore Qtzot Ha’Aretz” (el Creador de los confines de la tierra)
mencionado en Isha’yahu 40:28.

Reflexion Mesianica:

La fe de Avraham en el Brit Hadashah es un reflejo del llamado a la fe en Yeshua
haMashiaj.

* Yeshua haMashiaj como la Divinidad y el Centro (Ejad): FEl texto LA
DIVINIDAD DE YESHUA.docx (mencionado por el usuario) refuerza la
comprension de que Yeshua haMashiaj no es un agente separado, sino el
mismo MarYah (nombre arameo para Adonai) manifestado. La ciudad que
Avraham esperaba (“cuya Constructor y Hacedor es Elah”) es el Reino de
Yeshuia haMashiaj. Yeshua se identifica como el Camino, la Verdad y la Vida,
y el que construye la Morada Eterna (Juan 14:2-3).

« El Principio “Ejad”: La fe de Avraham fue en el Elohim Ejad, Quien se reveld
como Adonai a Avraham (Bereshit 12:1). En el Brit Hadashah, se nos ensefa
que Yeshua haMashiaj es el “Rosh” (Cabeza) y la consumacion del plan de
Avraham (Colosenses 1:17). El es la Divinidad de la que habla el texto. El acto
de salir (Lej Leja) es un acto de Teshuvah (arrepentimiento/retorno) y fe, que
se cumple en la Tevilah (inmersion) en el nombre de Yeshua, quien es el Ejad
con el Creador, Adonai y Elohim.

« Cumplimiento del Sacerdocio: La Parasha contiene el encuentro de Avram
con Malki-Tzédeq (Génesis 14), un tema que el mismo libro de Ivrim
desarrollara exhaustivamente (Ivrim 7:1-19) para demostrar la superioridad del
sacerdocio de Yeshua haMashiaj. Avraham vio la sombra, el Brit Hadashah
revela la sustancia (Yeshua).

|13



Bfy TORAH VIVIENTE

4. Contexto Historico y Cultural

La Parasha Lej Leja se sittia en un periodo crucial de la historia humana, marcando
el inicio de la historia de la redencion a través de un linaje singular.

Contexto de Ur de Kasdim y Jaran:

Avraham provenia de Ur de Kasdim, una de las ciudades-estado mas importantes de
la civilizacion sumeria en Mesopotamia (sur de Irak actual).

 Cultura y Religion: Ur era una metrdpolis sofisticada y profundamente
idolatrica, con un templo monumental (el Zigurat) dedicado a la deidad lunar
Nannar/Sin. El llamado de Adonai a Avram fue un acto de separacion radical
del politeismo y el panteismo de su tiempo. Este acto de “Lej Leja” fue una
declaracion de monoteismo en un mundo politeista.

» Arqueologia: Las excavaciones de Sir Leonard Woolley en Ur revelaron una
rica civilizacion del tercer milenio a.C., con complejos sistemas legales (Codigo
de Hammurabi, contemporaneo o posterior), escritura cuneiforme y una
profunda organizacion sacerdotal. El sacrificio personal de Avraham al dejar
esta seguridad urbana por la vida de ndmada era inmenso.

El Mishkan y el Templo: Sombras del Llamado

El llamado a Avram contiene el patrén de lo que sera el Mishkan (Tabernaculo) y el
Templo.

« El Altar como Centro: En la Aliyah 1, Avram edifica dos altares, uno en
Shejem (Génesis 12:7) y otro entre Beit-El y Ha'Ay (Génesis 12:8). El altar
(000000000 - mizbéaj) es el punto focal donde Adonai se revela y donde el
hombre responde. Estos altares son precursores del altar en el Mishkan, el
lugar donde la presencia de Adonai es accesible.

» “Tienda” y “Altar”: La vida de Avram es definida por la tienda (QUJ00 - ohel, la
inestabilidad del peregrino) y el altar (J0J00J0000 - mizbéaj, la estabilidad de la
comunién con el Creador). Esta es la vida del creyente mesidnico: peregrinos en
este mundo (tienda) pero anclados en la comunidn y el sacrificio del Mashiaj
(altar).

Qumran y Escritos Mesidanicos/Nazarenos:

Los escritos de Qumran, aunque posteriores, muestran la profunda espera por un
Mesias (0 dos) que restauraria el pacto y la tierra.

| 14



Bfy TORAH VIVIENTE

 El Rol de Avraham: En el pensamiento de Qumran, Avraham era un modelo de
fidelidad al Pacto. El fragmento del Testamento de Qahat y otros textos de
la comunidad (como el Génesis Apocrifo) expanden y glorifican la figura de
Avraham como un justo perfecto, un ancestro de la fe pura que se opuso a la
idolatria.

Textos Fuente y Conexiones:

1. Aliyah 1 (Bereshit 12:1-13): La fuente del texto es la Torah. Su conexion
fundamental con el Brit Hadashah es el concepto de la Fe Justificadora
(Romanos 4:1-5).

2. Haftarah (Isha’yahu 40:27-41:16): Esta porcion es clave en el ciclo de
consuelo después de Tish’a B’Av (los “Siete de Consuelo”). La promesa de
fuerza y la inmutabilidad de Adonai es la base para la fe de Avraham.
Isha’yahu 41:8 llama a Yisra’él “simiente de Avraham, mi amigo,”
estableciendo una continuidad ineludible.

3. Brit Hadashah (Ivrim 11:8-10): El texto es una exégesis rabinica (Midrash)
llevada al Brit Hadashah, reinterpretando la accién de Avraham a través de una
lente mesianica. No solo tuvo fe en el cumplimiento terrenal, sino en el celestial.

5. Estudio, Comentarios y Conexiones Proféticas

Comentarios Rabinicos

« Rashi (Rabi Shlomé Yitzjaki): Explica que la orden “Lej Leja” (vete para ti
mismo) significa “para tu beneficio” o “para tu gozo.” El viaje no era para el
beneficio de Adonai, sino para la elevacidn espiritual de Avram, convirtiéndolo
en un ser de mayor trascendencia. La promesa de que Adonai engrandeceria su
nombre se cumpliria cuando Avram saliera de la sombra de su padre y se
definiera por su propia fe.

« Ramban (Najmanides): Sefala que el acto de descender a Mitzrayim (Egipto)
(Génesis 12:10) fue un error por parte de Avram, un fallo de fe que llevo a la
prueba de Sarai. Rambéan ve en este descenso un arquetipo de la experiencia
del pueblo de Yisra’él en la posterior esclavitud en Mitzrayim.

Comentario Judio Mesianico: Vinculo con Yeshua haMashiaj

El llamado “Lej Leja” es un tipo profético del llamado que Yeshua haMashiaj hace
a cada creyente.

| 15



Bfy TORAH VIVIENTE

» El Cordero de la Kedushah (Santidad): Avraham es llamado a salir del
mundo de la impureza idolatrica. Este es el camino a la Kedushah. Yeshua
haMashiaj es el sumo llamado a salir del pecado y del sistema del mundo, para
entrar en Su Reino. El es el Cordero de Pésaj perfecto que, a través de Su
sacrificio en el Madero, permite a los descendientes de Avraham y a las
naciones ser bendecidas.

e Cumplimiento Profético en el Brit Hadashah: Galatas 3:8 interpreta la
promesa de Bereshit 12:3 (“seran benditas en ti todas las familias de la
tierra”) como el evangelio predicado de antemano a Avraham. Yeshua
haMashiaj es el cumplimiento literal de la simiente prometida (OJOJ0000 -
zar’a-jd, Génesis 12:7; Galatas 3:16) a través de quien se imparte la bendicion
(el Ruaj Hakodesh) a todas las naciones.

Notas de los Primeros Siglos

Los primeros escritos mesianicos y nazarenos enfatizaron la vida de Avraham como
un modelo para los creyentes. Ya’akov (Santiago) 2:21-24 utiliza a Avraham como
ejemplo de que la fe sin obras estd muerta, refiriéndose a su disposicion a sacrificar
a Yitzjak. Esta obediencia y prontitud a actuar (el viaje) fue el resultado de la fe que
ya poseia. Yeshuia mismo vinculé Su propia Deidad y existencia pre-encarnada con
Avraham, diciendo: “Antes de que Avraham existiera, Yo Soy” (Juan 8:58).

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematria

 Lej Leja (OO 0J0): El infinitivo absoluto (o el imperativo repetido) en hebreo se
usa para dar énfasis. No es solo “vete,” sino “vete absolutamente,” “vete por
completo,” o “vete para ti mismo.” Esta forma intensiva subraya la importancia
capital del mandamiento.

« Guematria de Lej Leja: La suma de las letras (Lamed 30 =[], Kaf 20 =[]) de
00 (Lej) es 50. Multiplicado por dos ({0 [J0), da 100. Esto se conecta a menudo
en la tradicién con la edad de Avraham (100 afios) cuando tuvo a Yitzjak
(Génesis 21:5), sefialando que el cumplimiento de la promesa llego a través de
la obediencia completa del “Lej Leja.”

« HaNeéfesh Asher Asu (JJ0000 000000 O00O0O0O0OO): La frase en Bereshit 12:5 se
traduce literalmente como “la persona que hicieron” (o adquirieron). Los
sabios interpretan que esto se refiere a los proselitismos que Avram y Sarai
hicieron, guiando a la gente a reconocer al Elohim Ejad. Avram convertia a los
hombres y Sardi a las mujeres.

| 16



Bfy TORAH VIVIENTE

6. Analisis Profundo de la Aliyah 1

La Aliydh 1 (Génesis 12:1-13) es un texto fundacional, articulado en tres movimientos
teoldgicos:

1. El Llamado (Versos 1-3): El llamado es una prueba (Nisayén) que requiere
una triple separacidn: tierra (geografia), parentela (cultura), y casa del padre
(ideologia/idolatria). Es el rompimiento con la herencia. La respuesta de Adonai
es una bendicion siete veces mayor (te haré nacién grande, te bendecirg,
engrandeceré tu nombre, seras una bendicidn, bendeciré a los que te bendigan,
maldeciré a los que te maldigan, y bendeciré a todas las familias de la tierra en
ti).

2. La Respuesta y Adoracion (Versos 4-9): Avram responde con obediencia
inmediata y activa. Su primer acto en Kena’an, el lugar de la promesa, es
construir un altar a Adonai (Génesis 12:7), el primero registrado en la tierra.
Un segundo altar (Génesis 12:8) sigue, y alli proclama el nombre de Adonai
(000000 DO00000 000000000 Este acto de proclamacion es el inicio de la
mision de Avram como faro monoteista.

3. El Descenso a Mitzrayim y el Error (Versos 10-13): La fe de Avram se
tambalea ante el hambre. Al descender a Mitzrayim, muestra un momento de
debilidad humana y falta de confianza en el pacto recién establecido. El temor a
la muerte lo lleva a comprometer a Sarai, un patrén que se repetira y que sirve
como advertencia.

Analisis y Comentario Judio y Mesianico

« Comentario Judio: La construccion de los altares marca los limites de la tierra
prometida y son puntos de encuentro con la Shejinah (la Presencia Divina). El
descenso a Mitzrayim, aunque criticado (Ramban), es también visto como una
prefiguracion divina (Midrash) de que el pueblo de Yisra’él debia descender a
Mitzrdyim antes de su propia redencion. El error de Avram es una leccion de
que incluso los mayores tzadikim (justos) tropiezan, pero su obediencia en el
llamado inicial fue suficiente para la justificacion.

« Comentario Mesianico: El descenso de Avram a Mitzrayim, y su eventual
subida con gran riqueza, es un Tipo (Tipologia) del Exodo de Yisra’él y del
propio ministerio de Yeshuia haMashiaj, quien desciende al “Mitzrayim” de la
humanidad (el mundo de la esclavitud) para rescatar a Su pueblo, volviendo a
subir con la victoria (la Resurreccion). La debilidad de Avram contrasta con la
perfeccion de Yeshua haMashiaj, el Hijo de Avraham que nunca temio a la
muerte y nunca comprometio la verdad.

|17



Bfy TORAH VIVIENTE

7. Tema Mas Relevante de la Aliyah

Tema Central: La Fe como Respuesta a la Soberania del Llamado

El tema central es la Soberania del Llamado Divino y la Fe Operativa (Hay-mu-
nu-tha) como Unica respuesta posible.

Importancia en el Contexto de la Torah:

Este pasaje es la Torah Fundacional del Pueblo de Yisra’él. Antes de la
legislacion en Har Sinai (Monte Sinai), antes de los sacerdocios o los sacrificios, esta
el principio de Fe (00000000 - emundh). Adonai crea un pueblo por eleccion
soberana y no por mérito. La Torah, que significa “instruccién,” comienza
instruyendo que la relacién con el Creador se basa en el acto de salir de si mismo (el
Lej Leja) y en la confianza absoluta en la promesa (la berajah - bendicion).

Relacion con las Ensenanzas y la Obra de Yeshua haMashiaj:

Yeshua haMashiaj reafirmé este principio. El concepto Mesidnico del Reino de
Elohim exige un “Lej Leja” espiritual idéntico al de Avraham:

 Dejarlo Todo: Yeshua llamo a Sus talmidim a dejar sus redes, su recaudacion
de impuestos, y sus familias para seguirlo, un acto de desarraigo absoluto
(Lucas 9:57-62). La fe en Yeshua es la antitesis de la estabilidad terrenal y la
dependencia carnal.

* Objeto de la Fe: Para Avraham, la fe era en la promesa de tierra y simiente.
Para el creyente mesianico, la fe es en Yeshiila haMashiaj mismo, quien es la
“simiente” (Galatas 3:16) y la “ciudad de fundamentos” (Ivrim 11:10). La
vida del creyente es un viaje constante hacia el cumplimiento del pacto a través
de Yeshua, quien es el Ejad, el inico mediador de la bendicién de Avraham.

Conexion Tematica con los Mo’adim de Elohim:
El tema de Lej Leja se conecta intrinsecamente con Pésaj (La Pascua).

« Pésaj como Lej Leja Colectivo: Pésaj es el Lej Leja de la nacién de Yisra’él,
que salié de Mitzrayim (la casa de la servidumbre) hacia la tierra prometida. Asi
como Avram tuvo que salir de su “Mitzrayim” particular (Ur y Jaran), Yisra’él
tuvo que salir del Mitzrayim colectivo.

* Yeshua haMashiaj como el Cordero de Pésaj: El Cordero de Pésaj, Yeshua

|18



Bfy TORAH VIVIENTE

haMashiaj, hace posible la salida. El es el objeto del sacrificio que permite al
pueblo de Adonai no solo salir (el Lej) sino ir a la tierra/Reino (Leja), al igual
que Su sangre en el Madero nos permite ser libres de la muerte y entrar en el
descanso prometido.

8. Descubriendo a Mashiaj en cada Aliyah

Profecias Mesianicas y Reflexion

El nucleo de la profecia en esta Aliyah es el verso 3: “y seran benditas en ti todas
las familias de la tierra” (Bereshit 12:3).

Meétodos para Descubrir al Mashiaj:

« Tipos (Tipologias):

> Avram como Tipo del Mashiaj: Avram, el primer hebreo (del verbo avar,
“cruzar”), es el que cruza de la idolatria a la fe, estableciendo el camino.
Yeshua haMashiaj es el “Segundo Avraham,” el Gran Peregrino que
“cruza” del Cielo a la tierra para restaurar el camino.

» Sombras (Tzelalim):

> El Descenso a Mitzrayim (Génesis 12:10): La necesidad de Avram de
descender a Mitzrayim por el hambre es una sombra del exilio de la
simiente mesidnica. Mitzrayim es sombra del mundo pecaminoso. Yeshua
desciende al “mundo” para ser probado (tentado, como Avram en la prueba
del hambre), y resurge victorioso.

» Patrones Redentores (Tavnitot):

> El Llamado Unico: El patrén de que Adonai llama a una persona de lo
secular para crear una nueva humanidad es el mismo patrén que el
Mashiaj establece. Yeshua es el inicio de la Kehilah (la asamblea
mesidnica), una nueva “simiente” llamada a salir del mundo (Juan 15:19).

« Nombres y Titulos Proféticos:

o El Elohim que Aparece (0000 O00O0OOO): La frase “Y aparecio
Adonai” (Génesis 12:7) es significativa. La aparicién de Adonai es una
Teofania. La tradicion mesianica postula que esta aparicién del Ser Divino
es una manifestaciéon pre-encarnada del Mashiaj (el Malaj de Adonai).

Cumplimiento en el Brit Hadashah:

La conexion mas directa es en Galatas 3:16: “Y a Avraham y a su simiente fueron
hechas las promesas. No dice: Y a las simientes, como si hablase de muchos, sino

| 19



Bfy TORAH VIVIENTE

como de uno: Y a tu Simiente, la cual es Yeshuia haMashiaj.” (traduccién acorde a
la teologia mesianica).

Paralelismos Tematicos:

» Obediencia Absoluta: La obediencia de Avram al “Lej Leja” prefigura la
obediencia perfecta de Yeshua hasta el sacrificio del Madero.

« La Bendicion Universal: La promesa de bendecir a todas las familias de la
tierra se cumple Unicamente a través de la redencion ofrecida por Yeshua
haMashiaj. Su obra en la tierra abre el camino para que tanto Yisra’él como los
Go’im (naciones) reciban el Ruaj Hakodesh como herencia de Avraham.

9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y
Apocrifos

Midrashim Relevantes

« Midrash Rabbah (Bereshit Rabbah 39:1): Expande el relato, sefialando que
Avram ya habia reconocido al Elohim Ejad antes del llamado, al destruir los
idolos de su padre Téraj. La orden “Lej Leja” es vista como una recompensa
por esa fe inicial. Adonai le dice: “Yo te revelaré Mi luz” a cambio de que
Avram se separe.

« Midrash Tanchuma (Lej Leja 2): Explica la riqueza de Avram (Génesis 12:5)
como “la riqueza que Avraham atesoroé de la boca de la gente,”
refiriéndose a las almas que llevé al conocimiento de Adonai (los proselitismos),
un concepto mucho mas valioso que el oro y la plata.

Targumim
Los Targumim (parafrasis arameas) aclaran y complementan el texto:

« Targum Ongelos (Génesis 12:1): Traduce JJ0J00 (Adondi) como (0000000
000000 (Meimra de-MarYah), la “Palabra de MarYah.” La Palabra es quien
habla y se revela a Avraham. Esta identificacion de la revelacién de Adonai con
Su “Palabra” es una fuente clave en el pensamiento mesianico y la teologia del
Brit Hadashdah, donde Yeshia haMashiaj es la encarnacion del Dabar
(Palabra) o Memra Divino (Juan 1:1, 14).

« Targum Yonatan (Génesis 12:5): Expande la frase “la persona que
hicieron en Jaran” a “las almas que ellos (Avram y Sarai) convirtieron en
proseélitos.” Esto solidifica la interpretacion de la riqueza como una cosecha

| 20



espiritual.

Libros Apocrifos

« El Génesis Apocrifo (1QapGen, de Qumran): Este texto, en arameo,
parafrasea y embellece la historia. Ofrece un relato mas detallado y favorable
de la belleza de Sarai, que pudo haber influido en el temor de Avram. El texto

busca justificar la accién de Avram.

10. Mandamientos Encontrados o Principios y
Valores

Aunque esta Aliyah no contiene un mandamiento (mitzvah) codificado directamente,
establece los principios fundamentales del servicio a Elohim:

1. Principio de la Separacion (Lej Leja): La llamada a alejarse de la idolatria
y la influencia mundana (Génesis 12:1).

o Aplicacion en el Brit Hadashah: Este principio se cumple en el Nuevo
Pacto como la orden de no amar el mundo ni las cosas que estan en el
mundo (1 Juan 2:15). La Tevilah (inmersién) es el acto simbolico de esta
separacion, unirse a la muerte de Yeshua haMashiaj para caminar en
vida nueva (Romanos 6:4).

2. Principio de la Fe Justificadora (Emunah): La obediencia inmediata de
Avram (Génesis 12:4) demuestra que la verdadera fe se manifiesta en accion.

> Aplicacion en el Brit Hadashah: Avraham fue justificado por la fe
(Génesis 15:6, citado en Romanos 4:3). Este es el pilar de la fe mesianica:
la justificacion no viene por obras de la Ley, sino por la fe en la obra
redentora de Yeshua haMashiaj, que a su vez produce obras (Ya’akov
2:22).

3. Principio de la Proclamacion: Avram proclama el Nombre de Adonai
(Génesis 12:8) al construir el altar.

o Aplicacion en el Brit Hadashah: Los creyentes mesidnicos son llamados

a proclamar el evangelio del Reino, el Nombre de Yeshua haMashiaj, en

todas las naciones (Mateo 28:19).

| 21



Bfy TORAH VIVIENTE

11. Preguntas de Reflexion

1.

La orden “Lej Leja” exige a Avram dejar su geografia, parentela e ideologia.
¢Cudl es el “Ur de Kasdim” (el lugar de idolatria y seguridad mundana) que el
Ruaj Hakodesh nos llama a dejar en nuestra vida personal y comunitaria hoy,
para responder completamente al llamado de Yeshua haMashiaj?

. Avram construyd un altar en Shejem, y luego en Beit-El/Ha’Ay. ¢Como se

manifiesta la “construccion de altares” (es decir, el establecimiento de puntos
de adoracién y proclamacion del Nombre de Adonai) en la vida de la Kehilah y
en la vida intima del creyente mesidnico?

. El texto del Brit Hadashah afirma que Avraham esperaba una ciudad “cuyo

Constructor y Hacedor es Elah” (Ivrim 11:10). ¢Como afecta a nuestra vida y
prioridades diarias el hecho de entender que nuestro “Lej Leja” no es solo
hacia una tierra fisica, sino hacia el Reino eterno de Yeshia haMashiaj?

La bendicion de Avraham es universal: “seran benditas en ti todas las familias
de la tierra.” ¢Como debe influir esta visién universal en nuestra misién y trato
con las naciones (Go’'im) desde la perspectiva de la Fe Judio Mesianica?

. Avram cayé en debilidad de fe al descender a Mitzrayim y temer por su vida.

¢De qué manera la “prueba del hambre” (la escasez o la amenaza mundana)
revela si nuestra fe estd anclada en la promesa o en la provisién visible, y como
se relaciona esto con la intercesion de Yeshiia haMashiaj por nuestra
debilidad?

12. Resumen de la Aliyah

La Aliyah 1 narra la eleccion soberana de Adonai y la obediencia radical de
Avram. A la edad de 75 afios, Avram recibe el mandamiento “Lej Leja” (vete para ti
mismo), dejando todo lo conocido por una tierra que atn no ha visto, solo en la
promesa de convertirse en una gran nacion y ser la fuente de bendicion para el
mundo entero. Avram responde de inmediato con el viaje y establece el primer
patrén de servicio a Adonai en la tierra de Kena’an, edificando altares y
proclamando el Nombre de Adonai. Su fe es probada inmediatamente por el hambre,
lo que lo lleva a descender a Mitzrayim y a un error de juicio. A pesar de su
debilidad, Adonai lo protege y la promesa se mantiene inalterable. La Aliyah 1 es la
revelacion de Yeshiia haMashiaj como la Simiente a través de la cual la bendicién
de Avraham se manifiesta universalmente. Su llamado a Avraham es el primer paso
en el plan de redencion que culmina en la obra de Yeshtua en el Madero.

| 22



Bfy TORAH VIVIENTE

13. Tefilah de la Aliyah
Tefilah

Adondi Elohim Ejad, Fuente de toda promesa y vida, en el espiritu de la Parasha Lej
Lejd, te pedimos: otorganos la fuerza y la fe de Avraham Avinu (nuestro padre).
Aytdanos a escuchar Tu voz diciendo “Lej Leja” y a tener la valentia de dejar atrds
nuestro “Ur de Kasdim”—nuestras zonas de confort, nuestras idolatrias sutiles y
nuestros apegos mundanos—para ir hacia el destino que has preparado para
nosotros.

Te damos gracias, Adondi Elohim Alef Tav, porque en Yeshiia haMashiaj se
cumple la promesa hecha a Avraham: que la bendicion Illegaria a todas las familias de
la tierra. Fortalece nuestra Hay-mu-nu-tha para que, como Avraham, seamos
peregrinos en esta tierra, fijando nuestra mirada no en las tiendas, sino en la Ciudad
de Fundamentos, cuyo Constructor y Hacedor eres Tu, MarYah.

Permite que cada Tevilah que hemos hecho sea un Lej Leja constante, una vida de
obediencia a Tu Torah en el poder del Ruaj Hakodesh. Que nuestra vida sea un
altar donde Tu Nombre sea proclamado. En el Nombre de Yeshiia haMashiaj, el
cumplimiento de la Simiente, decimos Amén.

Mas Recursos del Reino de Yeshua HaMashiaj

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshiia HaMashiaj.

+Recursos del Ministerio Judio Mesianico de Biblia Torah Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

|23


https://torahviviente.com

