
| 1

 Listen to this article

Aliyáh 1: (Génesis 12:1-13) El llamado de Abram y su entrada a
Canaán.
Haftaráh: Isaías 40:27-41:16 (El llamado de Israel).
Brit Hadasháh: Hebreos 11:8-10 (La fe de Abraham).

Shalom aleijem, hermanos y hermanas del Reino de Yeshúa HaMashíaj. Es un honor
y un privilegio presentar un estudio profundo sobre la Aliyá inicial de la Parashá Lej
Lejá, un pasaje fundamental que sienta las bases de la historia de la redención y la
promesa. Que el Ruaj HaKodesh nos guíe en este caminar.

1. Bereshit (Génesis) 12:1-13

El llamado de Avrám y su entrada a Kena’an

Texto Interlineal Hebreo-Español

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

בְרֵאשִׁית יב:א
וַיֹּאמֶר Va-yó-mer Y dijo
יְהוָה Adonái Adonái (El Eterno)
אֶל־ el- a
אַבְרָם Avrám Avram
לֶךְ־לְךָ Lej-le-já Vete-tú (por ti mismo)
מֵאַרְצְךָ me-artz-já de tu tierra
וּמִמּוֹלַדְתְּךָ u-mi-mo-ládet-já y de tu parentela
וּמִבֵּית u-mi-béit y de la casa
אָבִיךָ a-ví-ja de tu padre
אֶל־ el- a



| 2

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

הָאָרֶץ ha-á-retz la tierra
אֲשֶׁר a-shér que
אַרְאֶךָּ ar-é-ka Yo te mostraré.
בְרֵאשִׁית יב:ב
וְאֶעֶשְׂךָ Ve-e-es-já Y te haré
לְגוֹי le-gói una nación
גָּדוֹל ga-dól grande
וַאֲבָרֶכְךָ va-a-va-re-jé-ka y te bendeciré
וַאֲגַדְּלָה va-a-ga-de-láh y engrandeceré
שְׁמֶךָ she-mé-ja tu nombre
וֶהְיֵה ve-he-yéh y sé
בְּרָכָה be-ra-já una bendición.
בְרֵאשִׁית יב:ג
וַאֲבָרְכָה Va-a-var-já Y bendeciré
מְבָרְכֶיךָ me-var-jé-ja a los que te bendicen
וּמְקַלֶּלְךָ u-me-ka-le-lé-ja y al que te maldice
אָאֹר a-ór maldeciré
וְנִבְרְכוּ ve-niv-re-jú y serán benditas
בְךָ ve-já en ti
כֹּל kol todas
מִשְׁפְּחֹת mish-pe-jót las familias
הָאֲדָמָה ha-a-da-máh de la tierra.
בְרֵאשִׁית יב:ד
וַיֵּלֶךְ Va-yé-lej Y se fue
אַבְרָם Avrám Avram
כַּאֲשֶׁר ka-a-shér según que
דִּבֶּר di-bér había hablado
אֵלָיו e-láv a él
יְהוָה Adonái Adonái
וַיֵּלֶךְ va-yé-lej y se fue
אִתּוֹ i-tó con él
לוֹט Lot Lot
וְאַבְרָם ve-Avrám y Avram
בֶּן־ ben- era hijo de



| 3

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

חָמֵשׁ ja-mésh cinco
וְשִׁבְעִים ve-shiv-ím y setenta
שָׁנָה sha-náh años
בְּצֵאתוֹ be-tze-tó al salir él
מֵחָרָן me-Ja-rán de Jarán.
בְרֵאשִׁית יב:ה
וַיִּקַּח Va-yi-kákh Y tomó
אַבְרָם Avrám Avram
אֶת־ et- (partícula)
שָׂרַי Sa-rái Sarái
אִשְׁתּוֹ ish-tó su esposa
וְאֶת־ ve-et- y (partícula)
לוֹט Lot Lot
בֶּן־ ben- hijo de
אָחִיו a-jív su hermano
וְאֶת־ ve-et- y (partícula)
כָּל־ kol- toda
רְכוּשָׁם re-ju-shám su riqueza
אֲשֶׁר a-shér que
רָכָשׁוּ ra-já-shú habían adquirido
וְאֶת־ ve-et- y (partícula)
הַנֶּפֶשׁ ha-né-fesh la persona (el alma)
אֲשֶׁר־ a-shér- que
עָשׂוּ a-sú habían hecho
בְחָרָן be-Ja-rán en Jarán
וַיֵּצְאוּ va-ye-tzé-ú y salieron
לָלֶכֶת la-lé-jet para ir
אַרְצָה ar-tzáh a la tierra de
כְנַעַן Ke-ná-an Kena’an
וַיָּבֹאוּ va-yá-vo-ú y llegaron
אַרְצָה ar-tzáh a la tierra de
כְנָעַן Ke-ná-an Kena’an.
בְרֵאשִׁית יב:ו
וַיַּעֲבֹר Va-ya-a-vór Y pasó



| 4

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

אַבְרָם Avrám Avram
בָּאָרֶץ ba-á-retz en la tierra
עַד ad hasta
מְקוֹם me-kóm el lugar de
שְׁכֶם She-jém Shejem
עַד ad hasta
אֵלוֹן e-lón el encino
מוֹרֶה Mo-réh de Moréh
וְהַכְּנַעֲנִי ve-ha-Ke-na-a-ní y el Kena’aní
אָז az estaba entonces
בָּאָרֶץ ba-á-retz en la tierra.
בְרֵאשִׁית יב:ז
וַיֵּרָא Va-ye-rá Y apareció
יְהוָה Adonái Adonái
אֶל־ el- a
אַבְרָם Avrám Avram
וַיֹּאמֶר va-yó-mer y dijo
לְזַרְעֲךָ Le-zar-a-já A tu simiente
אֶתֵּן e-tén daré
אֶת־ et- (partícula)
הָאָרֶץ ha-á-retz la tierra
הַזֹּאת ha-zóte esta
וַיִּבֶן va-yí-ven y edificó
שָׁם sham allí
מִזְבֵּחַ miz-bé-aj un altar
לַיהוָה la-Adonái para Adonái
אֲשֶׁר a-shér que
נִרְאָה nir-áh se le había aparecido
אֵלָיו e-láv a él.
בְרֵאשִׁית יב:ח
וַיַּעְתֵּק Va-ya-a-ték Y se trasladó
מִשָּׁם mi-shám de allí
הָהָרָה ha-há-rah a la montaña
מִקֶּדֶם mi-ké-dem al oriente de



| 5

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

לְבֵית־אֵל Le-véit-El Beit-El
וַיֵּט va-yét y plantó
אָהֳלֹה o-ho-lóh su tienda
בֵּית־אֵל Béit-El Beit-El
מִ־יָּם mi-yám al oeste
וְהָעַי ve-ha-Ái y Ha’Ay
מִקֶּדֶם mi-ké-dem al oriente
וַיִּבֶן va-yí-ven y edificó
שָׁם sham allí
מִזְבֵּחַ miz-bé-aj un altar
לַיהוָה la-Adonái para Adonái
וַיִּקְרָא va-yik-rá y proclamó
בְּשֵׁם be-shém en el nombre
יְהוָה Adonái de Adonái.
בְרֵאשִׁית יב:ט
וַיִּסַּע Va-yi-sa Y viajó
אַבְרָם Avrám Avram
הָלוֹךְ ha-lój yendo
וְנָסוֹעַ ve-na-só-a y viajando
הַנֶּגְבָּה ha-né-gva-h hacia el Néguev.
בְרֵאשִׁית יב:י
וַיְהִי Va-ye-hí Y hubo
רָעָב ra-áv hambre
בָּאָרֶץ ba-á-retz en la tierra
וַיֵּרֶד va-yé-red y descendió
אַבְרָם Avrám Avram
מִצְרַיְמָה Mitz-rá-ymah a Mitzráyim (Egipto)
לָגוּר la-gúr para residir
שָׁם sham allí
כִּי־ ki- porque
כָבֵד ka-véd era pesado
הָרָעָב ha-ra-áv el hambre
בָּאָרֶץ ba-á-retz en la tierra.
בְרֵאשִׁית יב:יא



| 6

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

וַיְהִי Va-ye-hí Y sucedió
כַּאֲשֶׁר ka-a-shér cuando
הִקְרִיב hik-rív se acercó
לָבוֹא la-vó para entrar
מִצְרָיְמָה Mitz-rá-ymah a Mitzráyim
וַיֹּאמֶר va-yó-mer y dijo
אֶל־ el- a
שָׂרַי Sa-rái Sarái
אִשְׁתּוֹ ish-tó su esposa
הִנֵּה־ hi-néh- he aquí
נָא na por favor
יָדַעְתִּי ya-dá-ti yo sé
כִּי ki que
אִשָּׁה i-sháh una mujer
יְפַת־ ye-fát- hermosa de
מַרְאֶה mar-éh apariencia
אָתְּ át eres tú.
בְרֵאשִׁית יב:יב
וְהָיָה Ve-ha-yáh Y será
כִּי־ ki- que cuando
יִרְאוּ yir-ú te vean
אֹתָךְ o-táj a ti
הַמִּצְרִים ha-Mitz-rím los Mitzrim (egipcios)
וְאָמְרוּ ve-am-rú y dirán
אִשְׁתּוֹ ish-tó su esposa
זֹאת zót esta es
וְהָרְגוּ ve-har-gú y matarán
אֹתִי o-tí a mí
וְאֹתָךְ ve-o-táj y a ti
יְחַיּוּ ye-ja-yú te dejarán vivir.
בְרֵאשִׁית יב:יג
אִמְרִי־ Im-rí- Di (f.)
נָא na por favor
אֲחֹתִי a-jo-tí mi hermana



| 7

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
Traducción
Palabra por
Palabra

אָתְּ át eres tú
לְמַעַן le-má-an para que
יִיטַב־ yi-táv- me vaya bien
לִי li a mí
בַעֲבוּרֵךְ ba-a-vu-réj por causa tuya
וְחָיְתָה ve-ja-ye-táh y viva
נַפְשִׁי naf-shí mi persona
בִּגְלָלֵךְ bi-ge-la-léj por tu causa.

Traducción Literal al Español de la Aliyáh 1:

Y dijo Adonái (El Eterno) a Avram: Vete-tú de tu tierra y de tu parentela y de la casa
de tu padre a la tierra que Yo te mostraré. Y te haré una nación grande, y te
bendeciré, y engrandeceré tu nombre, y sé una bendición. Y bendeciré a los que te
bendicen, y al que te maldice, maldeciré; y serán benditas en ti todas las familias de
la tierra. Y se fue Avram según que había hablado a él Adonái, y se fue con él Lot; y
Avram era hijo de setenta y cinco años al salir él de Jarán. Y tomó Avram a Sarái su
esposa y a Lot hijo de su hermano, y toda su riqueza que habían adquirido, y la
persona que habían hecho en Jarán, y salieron para ir a la tierra de Kena’an, y
llegaron a la tierra de Kena’an. Y pasó Avram en la tierra hasta el lugar de Shejem,
hasta el encino de Moréh; y el Kena’aní estaba entonces en la tierra. Y apareció
Adonái a Avram y dijo: A tu simiente daré la tierra esta. Y edificó allí un altar para
Adonái, que se le había aparecido a él. Y se trasladó de allí a la montaña al oriente de
Beit-El, y plantó su tienda, Beit-El al oeste y Ha’Ay al oriente; y edificó allí un altar
para Adonái y proclamó en el nombre de Adonái. Y viajó Avram yendo y viajando
hacia el Néguev. Y hubo hambre en la tierra, y descendió Avram a Mitzráyim (Egipto)
para residir allí, porque era pesado el hambre en la tierra. Y sucedió cuando se
acercó para entrar a Mitzráyim y dijo a Sarái su esposa: He aquí, por favor, yo sé que
una mujer hermosa de apariencia eres tú. Y será que cuando te vean a ti los Mitzrim
(egipcios) y dirán: “Su esposa esta es”, y matarán a mí, y a ti te dejarán vivir. Di, por
favor, “Mi hermana eres tú”, para que me vaya bien a mí por causa tuya y viva mi
persona por tu causa.



| 8

2. Haftaráh

Isha’yáhu (Isaías) 40:27-41:16 (El llamado de Yisra’él)

Texto Interlineal Hebreo-Español (Isha’yáhu 40:27-29)

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana) Traducción Palabra
por Palabra

יְשַׁעְיָהוּ מ:כז
לָמָּה Lá-mah ¿Por qué
תֹאמַר to-már dirás
יַעֲקֹב Ya-a-kóv Ya’akov (Jacob)
וּתְדַבֵּר u-te-da-bér y hablarás
יִשְׂרָאֵל Yiś-ra-él Yisra’él (Israel)
נִסְתְּרָה nis-te-ráh Fue escondido
דַרְכִּי dar-kí mi camino
מֵיְהוָה me-Adonái de Adonái
וּמֵאֱלֹהַי u-me-E-lo-hái y de mi Elohím
מִשְׁפָּטִי mish-pa-tí mi juicio
יַעֲבוֹר ya-a-vór pasa (desapercibido)?
יְשַׁעְיָהוּ מ:כח
הֲלוֹא Ha-ló ¿Acaso no
יָדַעְתָּ ya-dá-ta has sabido
אִם־ im- o
לֹא lo no
שָׁמַעְתָּ sha-má-ta has oído
אֱלֹהֵי E-lo-héi el Elohím de
עוֹלָם o-lám la eternidad
יְהוָה Adonái Adonái
בּוֹרֵא bo-ré el Creador
קְצוֹת ke-tzót de los confines
הָאָרֶץ ha-á-retz de la tierra
לֹא lo no
יִיעַף yi-áf se cansa
וְלֹא ve-lo y no
יִגְעָל yig-ál se fatiga
אֵין ein no hay



| 9

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana) Traducción Palabra
por Palabra

חֵקֶר jé-ker investigación
לִתְבוּנָתוֹ li-te-vu-na-tó para Su entendimiento.
יְשַׁעְיָהוּ מ:כט
נֹתֵן No-tén Él da
לַיָּעֵף la-ya-éf al cansado
כֹּחַ kó-aj fuerza
וּלְאֵין u-le-éin y al que no hay
אוֹנִים o-ním vigor
עָצְמָה otz-máh Su poder
יַרְבֶּה yar-béh multiplica.

Comentario Mesiánico

La Haftaráh, con su enfático mensaje de consuelo y esperanza en Isha’yáhu (Isaías)
40, resuena profundamente con la esencia de Parashá Lej Lejá. La Parashá
comienza con el llamado incondicional de Adonái a Avram: “Lej Lejá” (vete para ti
mismo), un mandato que implica una ruptura radical con el pasado y una
dependencia total en la promesa del Eterno5.

Conexión con la Parashá: Avram se sintió abandonado en la tierra extraña, al igual
que Yisra’él se sintió abandonado en el exilio (Isha’yáhu 40:27). La respuesta
profética de Isha’yáhu es una reafirmación de la inmutabilidad de Elohím: “¿Acaso
no has sabido, o no has oído, el Elohím de la eternidad es Adonái?” (Isha’yáhu 40:28).
El llamado de Avram es el cimiento de la nación que se siente agotada. Adonái no se
cansa ni se fatiga (לֹא יִיעַף וְלֹא יִגְעָל), y Él da fuerza al fatigado (Isha’yáhu
40:29), una promesa que inicialmente se le dio a Avram para cumplir la tarea
imposible de convertirse en el padre de muchas naciones.

Relación con las Promesas Mesiánicas: La Haftaráh anticipa la redención final de
Yisra’él, un tema central en la obra del Mashíaj.

Yeshúa haMashíaj como la Fuente de Fuerza: Isha’yáhu 40:31 habla de los
que esperan en Adonái y renuevan sus fuerzas, remontando el vuelo como
águilas. Este es un arquetipo Mesiánico, donde Yeshúa haMashíaj mismo, el
Adon de la gloria, es la fuente de la fuerza inagotable. Su sacrificio y
resurrección otorgan el poder del Ruaj Hakodesh para soportar el exilio y
caminar en fe, como lo hizo Avraham.
Pacto Eterno (Brit Olam): Isha’yáhu 41:8-10 se dirige a Yisra’él, “simiente
de Avraham, mi amigo,” recordándoles el pacto. Yeshúa es el cumplimiento



| 10

de este pacto (Brit Hadasháh). La promesa a Avraham de que “serán benditas
en ti todas las familias de la tierra” (Bereshit 12:3) se cumple en Yeshúa
haMashíaj, a través de quien las naciones (los Go’ím) son injertadas en el pacto
de Avraham (Gálatas 3:14). El llamado de Avram a dejar su tierra prefigura el
llamado Mesiánico a dejar el mundo y la idolatría.

Aplicación Espiritual

Para la Kehiláh Mesiánica en la actualidad, la Haftaráh es un llamado a la
constancia en la fe de Avraham. Cuando las circunstancias nos llevan al
“Mitzráyim” de la vida (pruebas, exilio espiritual, o persecución), podemos sentir que
nuestro camino está “escondido de Adonái” (Isha’yáhu 40:27). La respuesta es:

Recordar la Deidad del Creador: Adonái es el Elohím Olam (el Eterno1.
Elohím), Aquel que no se fatiga.
Confiar en el Llamado Mesiánico: Así como el llamado de Avram era firme, el2.
llamado del Mashíaj es irrevocable. La Fe Judío Mesiánica se centra en la
realidad de que Yeshúa haMashíaj es el cumplimiento de la promesa a
Avraham, el dador del Ruaj Hakodesh que nos permite elevarnos sobre las
adversidades. El principio de Lej Lejá se aplica a la vida espiritual: debemos
“irnos por nuestra propia causa”, apartándonos del mundo para seguir la visión
del Reino prometido, con la certeza de que MarYah (Adonái en arameo) nos
sustenta.

3. Brit Hadasháh

Ivrím (Hebreos) 11:8-10 (La fe de Avraham)

Para el Brit Hadasháh se usará siempre el Arameo Peshita, con Fonética Siríaca
Oriental.

Texto Interlineal Arameo-Español (Ivrím 11:8-10)

Texto Arameo Palabra Aramea Fonética (Siríaca Oriental)
Traducción
Palabra por
Palabra

ܠܥܒܪ̈ܝܐ ܝܐ:ܚ
ܒܗܝܡܢܘܬܐ b’háy-mu-nu-thá Por fe
ܗܘ hú él
ܕܝܢ dén entonces



| 11

Texto Arameo Palabra Aramea Fonética (Siríaca Oriental)
Traducción
Palabra por
Palabra

ܐܒܪܗܡ Áv-ra-hám Avraham
ܐܬܩܪܝ éth-k’ri fue llamado
ܘܢܦܩ w’na-póq y salió
ܠܐܬܪܐ l’áth-rá al lugar
ܗܘ hú aquel
ܕܥܬܝܕ d’á-thid que (estaba) por ser
ܗܘܐ hwá era
ܕܢܝܪܬ d’ni-ráth que iba a heredar
ܘܠܐ w’lá y no
ܝܕܥ yó-da’ supo
ܗܘܐ hwá él
ܠܐܝܟܐ l’áy-ká a dónde
ܐܙܠ á-zal iba.
ܠܥܒܪ̈ܝܐ ܝܐ:ܛ
ܒܗܝܡܢܘܬܐ b’háy-mu-nu-thá Por fe
ܐܬܘܛܒ éth-w’tháv él se asentó
ܒܐܪܥܐ b’ár-‘á en la tierra
ܕܡܘܠܟܢܐ d’mau-l’ká-na de la promesa
ܐܝܟ áykh como
ܕܒܐܬܪܐ d’v’á-th’rá que en el lugar
ܠܐ lá no
ܕܐܚܝܕ d’á-híd que tenía posesión
ܘܥܡܪ w’á-mar y moró
ܒܡܫܟܢܐ b’mish-k’ná en tiendas
ܥܡ ‘ám con
ܐܝܣܚܩ Ís-jáq Yitzják
ܘܝܥܩܘܒ w’Yá-‘kúv y Ya’akov
ܕܐܢܘܢ d’i-núv que ellos son
ܝܪ̈ܬܐ yar-thé herederos
ܕܫܘܝܘܬܐ d’sháw-yu-thá de la igualdad
ܕܡܘܠܟܢܐ d’mau-l’ká-na de la promesa.
ܠܥܒܪ̈ܝܐ ܝܐ:ܝ
ܣܒܪ sá-var Él esperó
ܗܘܐ hwá era



| 12

Texto Arameo Palabra Aramea Fonética (Siríaca Oriental)
Traducción
Palabra por
Palabra

ܠܗ léh para ella
ܓܝܪ gér en verdad
ܠܡܕܝܢܬܐ l’m’dí-thá a la ciudad
ܕܫܬܐܣܬܐ d’sh’thás-thá de fundamentos
ܕܐܘܡܢܗ d’áu-m’náh cuyo Constructor
ܘܥܒܘܕܗ w’á-vud-áh y Hacedor
ܐܝܬܘܗܝ í-thau-hí es
ܐܠܗܐ A-lá-há Eláh (Elohím).

Comentarios Exhaustivos

El pasaje de Ivrím (Hebreos) 11:8-10, ubicado en el gran “Salón de la Fe,” sintetiza
la respuesta de Avraham al “Lej Lejá” de Adonái. El escritor mesiánico del Brit
Hadasháh lo presenta como el epítome de la fe: “Por fe Avraham fue llamado y
salió.” La palabra clave en arameo es ܒܗܝܡܢܘܬܐ (b’háy-mu-nu-thá), que significa
“en/por fe/fidelidad,” el motor de su obediencia.

La esencia del comentario exegético se centra en dos aspectos cruciales:

El Carácter Radical de la Obediencia: Avraham abandonó lo conocido (su1.
tierra, su parentela, la casa de su padre) sin tener el mapa del destino (ܘܠܐ
.(”w’lá yó-da’ hwá l’áy-ká á-zal, “y no supo él a dónde iba – ܝܕܥ ܗܘܐ ܠܐܝܟܐ ܐܙܠ
Esta ceguera voluntaria a la geografía es la máxima expresión de la visión
espiritual de la fe. Avraham confió plenamente en la promesa de que Adonái le
mostraría el camino (ָּאֲשֶׁר אַרְאֶך – a-shér ar-é-ka, Bereshit 12:1). Esta es
la antítesis de la duda.
La Dimensión Celestial del Llamado: El verso 10 revela la perspectiva de2.
Avraham, una visión que trasciende la promesa de la tierra física de Kena’an:
“Él esperó a la ciudad de fundamentos, cuyo Constructor y Hacedor es
Eláh.” La ciudad no es Y’rushaláyim terrenal (aunque es importante), sino la
Y’rushaláyim Superior o Celestial. Avraham no buscaba solo una porción de
tierra, sino el cumplimiento final de la promesa en el Reino venidero. El texto
arameo utiliza ܐܠܗܐ (Aláhá) para el Creador, reafirmando la Deidad y soberanía
de Quien promete.

Conexión con la Toráh y Haftaráh:

Toráh (Lej Lejá): La Toráh narra el evento (Bereshit 12:1-4), el Brit Hadasháh



| 13

da el significado teológico. Avraham obedeció el “Lej Lejá” físico; Ivrím explica
que lo hizo con la “háy-mu-nu-thá” (fe/fidelidad) de quien ve más allá. La
morada de Avraham en tiendas (במܫכנא – b’mish-k’ná) en la tierra de la promesa
(Ivrím 11:9) subraya su condición de peregrino, contrastando con la estabilidad
de las ciudades que dejó. Este patrón de desapego es el mismo que Yeshúa
haMashíaj enseña a sus talmidím (discípulos).
Haftaráh (Isha’yáhu 40-41): La Haftaráh se centra en la inmutabilidad de
Adonái (El Elohím Olam) y Su capacidad para renovar las fuerzas de Su
pueblo. La fe de Avraham (Ivrím 11:8-10) es el testimonio viviente de esta
verdad. Avraham no confió en su propia fuerza o conocimiento, sino en el poder
inagotable del “Bore Qtzot Ha’Aretz” (el Creador de los confines de la tierra)
mencionado en Isha’yáhu 40:28.

Reflexión Mesiánica:

La fe de Avraham en el Brit Hadasháh es un reflejo del llamado a la fe en Yeshúa
haMashíaj.

Yeshúa haMashíaj como la Divinidad y el Centro (Ejad): El texto LA
DIVINIDAD DE YESHUA.docx (mencionado por el usuario) refuerza la
comprensión de que Yeshúa haMashíaj no es un agente separado, sino el
mismo MarYah (nombre arameo para Adonái) manifestado. La ciudad que
Avraham esperaba (“cuya Constructor y Hacedor es Eláh”) es el Reino de
Yeshúa haMashíaj. Yeshúa se identifica como el Camino, la Verdad y la Vida,
y el que construye la Morada Eterna (Juan 14:2-3).
El Principio “Ejad”: La fe de Avraham fue en el Elohím Ejad, Quien se reveló
como Adonái a Avraham (Bereshit 12:1). En el Brit Hadasháh, se nos enseña
que Yeshúa haMashíaj es el “Rosh” (Cabeza) y la consumación del plan de
Avraham (Colosenses 1:17). Él es la Divinidad de la que habla el texto. El acto
de salir (Lej Lejá) es un acto de Teshuváh (arrepentimiento/retorno) y fe, que
se cumple en la Tevilah (inmersión) en el nombre de Yeshúa, quien es el Ejad
con el Creador, Adonái y Elohím.
Cumplimiento del Sacerdocio: La Parashá contiene el encuentro de Avram
con Malki-Tzédeq (Génesis 14), un tema que el mismo libro de Ivrím
desarrollará exhaustivamente (Ivrím 7:1-19) para demostrar la superioridad del
sacerdocio de Yeshúa haMashíaj. Avraham vio la sombra, el Brit Hadasháh
revela la sustancia (Yeshúa).



| 14

4. Contexto Histórico y Cultural
La Parashá Lej Lejá se sitúa en un periodo crucial de la historia humana, marcando
el inicio de la historia de la redención a través de un linaje singular.

Contexto de Ur de Kasdim y Jarán:

Avraham provenía de Ur de Kasdim, una de las ciudades-estado más importantes de
la civilización sumeria en Mesopotamia (sur de Irak actual).

Cultura y Religión: Ur era una metrópolis sofisticada y profundamente
idolátrica, con un templo monumental (el Zigurat) dedicado a la deidad lunar
Nannar/Sin. El llamado de Adonái a Avram fue un acto de separación radical
del politeísmo y el panteísmo de su tiempo. Este acto de “Lej Lejá” fue una
declaración de monoteísmo en un mundo politeísta.
Arqueología: Las excavaciones de Sir Leonard Woolley en Ur revelaron una
rica civilización del tercer milenio a.C., con complejos sistemas legales (Código
de Hammurabi, contemporáneo o posterior), escritura cuneiforme y una
profunda organización sacerdotal. El sacrificio personal de Avraham al dejar
esta seguridad urbana por la vida de nómada era inmenso.

El Mishkan y el Templo: Sombras del Llamado

El llamado a Avram contiene el patrón de lo que será el Mishkan (Tabernáculo) y el
Templo.

El Altar como Centro: En la Aliyáh 1, Avram edifica dos altares, uno en
Shejem (Génesis 12:7) y otro entre Beit-El y Ha’Ay (Génesis 12:8). El altar
es el punto focal donde Adonái se revela y donde el (mizbéaj – מִזְבֵּחַ)
hombre responde. Estos altares son precursores del altar en el Mishkan, el
lugar donde la presencia de Adonái es accesible.
“Tienda” y “Altar”: La vida de Avram es definida por la tienda (אֹהֶל – óhel, la
inestabilidad del peregrino) y el altar (ַמִזְבֵּח – mizbéaj, la estabilidad de la
comunión con el Creador). Esta es la vida del creyente mesiánico: peregrinos en
este mundo (tienda) pero anclados en la comunión y el sacrificio del Mashíaj
(altar).

Qumrán y Escritos Mesiánicos/Nazarenos:

Los escritos de Qumrán, aunque posteriores, muestran la profunda espera por un
Mesías (o dos) que restauraría el pacto y la tierra.



| 15

El Rol de Avraham: En el pensamiento de Qumrán, Avraham era un modelo de
fidelidad al Pacto. El fragmento del Testamento de Qahat y otros textos de
la comunidad (como el Génesis Apócrifo) expanden y glorifican la figura de
Avraham como un justo perfecto, un ancestro de la fe pura que se opuso a la
idolatría.

Textos Fuente y Conexiones:

Aliyáh 1 (Bereshit 12:1-13): La fuente del texto es la Toráh. Su conexión1.
fundamental con el Brit Hadasháh es el concepto de la Fe Justificadora
(Romanos 4:1-5).
Haftaráh (Isha’yáhu 40:27-41:16): Esta porción es clave en el ciclo de2.
consuelo después de Tish’á B’Av (los “Siete de Consuelo”). La promesa de
fuerza y la inmutabilidad de Adonái es la base para la fe de Avraham.
Isha’yáhu 41:8 llama a Yisra’él “simiente de Avraham, mi amigo,”
estableciendo una continuidad ineludible.
Brit Hadasháh (Ivrím 11:8-10): El texto es una exégesis rabínica (Midrash)3.
llevada al Brit Hadasháh, reinterpretando la acción de Avraham a través de una
lente mesiánica. No solo tuvo fe en el cumplimiento terrenal, sino en el celestial.

5. Estudio, Comentarios y Conexiones Proféticas

Comentarios Rabínicos

Rashi (Rabí Shlomó Yitzjaki): Explica que la orden “Lej Lejá” (vete para ti
mismo) significa “para tu beneficio” o “para tu gozo.” El viaje no era para el
beneficio de Adonái, sino para la elevación espiritual de Avram, convirtiéndolo
en un ser de mayor trascendencia. La promesa de que Adonái engrandecería su
nombre se cumpliría cuando Avram saliera de la sombra de su padre y se
definiera por su propia fe.
Rambán (Najmánides): Señala que el acto de descender a Mitzráyim (Egipto)
(Génesis 12:10) fue un error por parte de Avram, un fallo de fe que llevó a la
prueba de Sarái. Rambán ve en este descenso un arquetipo de la experiencia
del pueblo de Yisra’él en la posterior esclavitud en Mitzráyim.

Comentario Judío Mesiánico: Vínculo con Yeshúa haMashíaj

El llamado “Lej Lejá” es un tipo profético del llamado que Yeshúa haMashíaj hace
a cada creyente.



| 16

El Cordero de la Kedusháh (Santidad): Avraham es llamado a salir del
mundo de la impureza idolátrica. Este es el camino a la Kedusháh. Yeshúa
haMashíaj es el sumo llamado a salir del pecado y del sistema del mundo, para
entrar en Su Reino. Él es el Cordero de Pésaj perfecto que, a través de Su
sacrificio en el Madero, permite a los descendientes de Avraham y a las
naciones ser bendecidas.
Cumplimiento Profético en el Brit Hadasháh: Gálatas 3:8 interpreta la
promesa de Bereshit 12:3 (“serán benditas en ti todas las familias de la
tierra”) como el evangelio predicado de antemano a Avraham. Yeshúa
haMashíaj es el cumplimiento literal de la simiente prometida (ָזַרְעֲך –
zar’a-já, Génesis 12:7; Gálatas 3:16) a través de quien se imparte la bendición
(el Ruaj Hakodesh) a todas las naciones.

Notas de los Primeros Siglos

Los primeros escritos mesiánicos y nazarenos enfatizaron la vida de Avraham como
un modelo para los creyentes. Ya’akov (Santiago) 2:21-24 utiliza a Avraham como
ejemplo de que la fe sin obras está muerta, refiriéndose a su disposición a sacrificar
a Yitzják. Esta obediencia y prontitud a actuar (el viaje) fue el resultado de la fe que
ya poseía. Yeshúa mismo vinculó Su propia Deidad y existencia pre-encarnada con
Avraham, diciendo: “Antes de que Avraham existiera, Yo Soy” (Juan 8:58).

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematría

Lej Lejá (לך לך): El infinitivo absoluto (o el imperativo repetido) en hebreo se
usa para dar énfasis. No es solo “vete,” sino “vete absolutamente,” “vete por
completo,” o “vete para ti mismo.” Esta forma intensiva subraya la importancia
capital del mandamiento.
Guematría de Lej Lejá: La suma de las letras (Lámed 30 = ל, Káf 20 = כ) de
da 100. Esto se conecta a menudo ,(לך לך) es 50. Multiplicado por dos (Lej) לך
en la tradición con la edad de Avraham (100 años) cuando tuvo a Yitzják
(Génesis 21:5), señalando que el cumplimiento de la promesa llegó a través de
la obediencia completa del “Lej Lejá.”
HaNéfesh Asher Asu (ּהַנֶּפֶשׁ אֲשֶׁר עָשׂו): La frase en Bereshit 12:5 se
traduce literalmente como “la persona que hicieron” (o adquirieron). Los
sabios interpretan que esto se refiere a los proselitismos que Avram y Sarái
hicieron, guiando a la gente a reconocer al Elohím Ejad. Avram convertía a los
hombres y Sarái a las mujeres.



| 17

6. Análisis Profundo de la Aliyáh 1
La Aliyáh 1 (Génesis 12:1-13) es un texto fundacional, articulado en tres movimientos
teológicos:

El Llamado (Versos 1-3): El llamado es una prueba (Nisayón) que requiere1.
una triple separación: tierra (geografía), parentela (cultura), y casa del padre
(ideología/idolatría). Es el rompimiento con la herencia. La respuesta de Adonái
es una bendición siete veces mayor (te haré nación grande, te bendeciré,
engrandeceré tu nombre, serás una bendición, bendeciré a los que te bendigan,
maldeciré a los que te maldigan, y bendeciré a todas las familias de la tierra en
ti).
La Respuesta y Adoración (Versos 4-9): Avram responde con obediencia2.
inmediata y activa. Su primer acto en Kena’an, el lugar de la promesa, es
construir un altar a Adonái (Génesis 12:7), el primero registrado en la tierra.
Un segundo altar (Génesis 12:8) sigue, y allí proclama el nombre de Adonái
Este acto de proclamación es el inicio de la .(וַיִּקְרָא בְּשֵׁם יְהוָה)
misión de Avram como faro monoteísta.
El Descenso a Mitzráyim y el Error (Versos 10-13): La fe de Avram se3.
tambalea ante el hambre. Al descender a Mitzráyim, muestra un momento de
debilidad humana y falta de confianza en el pacto recién establecido. El temor a
la muerte lo lleva a comprometer a Sarái, un patrón que se repetirá y que sirve
como advertencia.

Análisis y Comentario Judío y Mesiánico

Comentario Judío: La construcción de los altares marca los límites de la tierra
prometida y son puntos de encuentro con la Shejináh (la Presencia Divina). El
descenso a Mitzráyim, aunque criticado (Rambán), es también visto como una
prefiguración divina (Midrash) de que el pueblo de Yisra’él debía descender a
Mitzráyim antes de su propia redención. El error de Avram es una lección de
que incluso los mayores tzadikím (justos) tropiezan, pero su obediencia en el
llamado inicial fue suficiente para la justificación.
Comentario Mesiánico: El descenso de Avram a Mitzráyim, y su eventual
subida con gran riqueza, es un Tipo (Tipología) del Éxodo de Yisra’él y del
propio ministerio de Yeshúa haMashíaj, quien desciende al “Mitzráyim” de la
humanidad (el mundo de la esclavitud) para rescatar a Su pueblo, volviendo a
subir con la victoria (la Resurrección). La debilidad de Avram contrasta con la
perfección de Yeshúa haMashíaj, el Hijo de Avraham que nunca temió a la
muerte y nunca comprometió la verdad.



| 18

7. Tema Más Relevante de la Aliyáh

Tema Central: La Fe como Respuesta a la Soberanía del Llamado

El tema central es la Soberanía del Llamado Divino y la Fe Operativa (Háy-mu-
nu-thá) como única respuesta posible.

Importancia en el Contexto de la Toráh:

Este pasaje es la Toráh Fundacional del Pueblo de Yisra’él. Antes de la
legislación en Har Sinái (Monte Sinaí), antes de los sacerdocios o los sacrificios, está
el principio de Fe (אֱמוּנָה – emunáh). Adonái crea un pueblo por elección
soberana y no por mérito. La Toráh, que significa “instrucción,” comienza
instruyendo que la relación con el Creador se basa en el acto de salir de sí mismo (el
Lej Lejá) y en la confianza absoluta en la promesa (la berajáh – bendición).

Relación con las Enseñanzas y la Obra de Yeshúa haMashíaj:

Yeshúa haMashíaj reafirmó este principio. El concepto Mesiánico del Reino de
Elohím exige un “Lej Lejá” espiritual idéntico al de Avraham:

Dejarlo Todo: Yeshúa llamó a Sus talmidím a dejar sus redes, su recaudación
de impuestos, y sus familias para seguirlo, un acto de desarraigo absoluto
(Lucas 9:57-62). La fe en Yeshúa es la antítesis de la estabilidad terrenal y la
dependencia carnal.
Objeto de la Fe: Para Avraham, la fe era en la promesa de tierra y simiente.
Para el creyente mesiánico, la fe es en Yeshúa haMashíaj mismo, quien es la
“simiente” (Gálatas 3:16) y la “ciudad de fundamentos” (Ivrím 11:10). La
vida del creyente es un viaje constante hacia el cumplimiento del pacto a través
de Yeshúa, quien es el Ejad, el único mediador de la bendición de Avraham.

Conexión Temática con los Mo’adim de Elohím:

El tema de Lej Lejá se conecta intrínsecamente con Pésaj (La Pascua).

Pésaj como Lej Lejá Colectivo: Pésaj es el Lej Lejá de la nación de Yisra’él,
que salió de Mitzráyim (la casa de la servidumbre) hacia la tierra prometida. Así
como Avram tuvo que salir de su “Mitzráyim” particular (Ur y Jarán), Yisra’él
tuvo que salir del Mitzráyim colectivo.
Yeshúa haMashíaj como el Cordero de Pésaj: El Cordero de Pésaj, Yeshúa



| 19

haMashíaj, hace posible la salida. Él es el objeto del sacrificio que permite al
pueblo de Adonái no solo salir (el Lej) sino ir a la tierra/Reino (Lejá), al igual
que Su sangre en el Madero nos permite ser libres de la muerte y entrar en el
descanso prometido.

8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah

Profecías Mesiánicas y Reflexión

El núcleo de la profecía en esta Aliyáh es el verso 3: “y serán benditas en ti todas
las familias de la tierra” (Bereshit 12:3).

Métodos para Descubrir al Mashíaj:

Tipos (Tipologías):
Avram como Tipo del Mashíaj: Avram, el primer hebreo (del verbo avar,
“cruzar”), es el que cruza de la idolatría a la fe, estableciendo el camino.
Yeshúa haMashíaj es el “Segundo Avraham,” el Gran Peregrino que
“cruza” del Cielo a la tierra para restaurar el camino.

Sombras (Tzelalim):
El Descenso a Mitzráyim (Génesis 12:10): La necesidad de Avram de
descender a Mitzráyim por el hambre es una sombra del exilio de la
simiente mesiánica. Mitzráyim es sombra del mundo pecaminoso. Yeshúa
desciende al “mundo” para ser probado (tentado, como Avram en la prueba
del hambre), y resurge victorioso.

Patrones Redentores (Tavnitot):
El Llamado Único: El patrón de que Adonái llama a una persona de lo
secular para crear una nueva humanidad es el mismo patrón que el
Mashíaj establece. Yeshúa es el inicio de la Kehiláh (la asamblea
mesiánica), una nueva “simiente” llamada a salir del mundo (Juan 15:19).

Nombres y Títulos Proféticos:
El Elohím que Aparece (וַיֵּרָא יְהוָה): La frase “Y apareció
Adonái” (Génesis 12:7) es significativa. La aparición de Adonái es una
Teofanía. La tradición mesiánica postula que esta aparición del Ser Divino
es una manifestación pre-encarnada del Mashíaj (el Malaj de Adonái).

Cumplimiento en el Brit Hadasháh:

La conexión más directa es en Gálatas 3:16: “Y a Avraham y a su simiente fueron
hechas las promesas. No dice: Y a las simientes, como si hablase de muchos, sino



| 20

como de uno: Y a tu Simiente, la cual es Yeshúa haMashíaj.” (traducción acorde a
la teología mesiánica).

Paralelismos Temáticos:

Obediencia Absoluta: La obediencia de Avram al “Lej Lejá” prefigura la
obediencia perfecta de Yeshúa hasta el sacrificio del Madero.
La Bendición Universal: La promesa de bendecir a todas las familias de la
tierra se cumple únicamente a través de la redención ofrecida por Yeshúa
haMashíaj. Su obra en la tierra abre el camino para que tanto Yisra’él como los
Go’ím (naciones) reciban el Ruaj Hakodesh como herencia de Avraham.

9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y
Apócrifos

Midrashim Relevantes

Midrash Rabbah (Bereshit Rabbah 39:1): Expande el relato, señalando que
Avram ya había reconocido al Elohím Ejad antes del llamado, al destruir los
ídolos de su padre Téraj. La orden “Lej Lejá” es vista como una recompensa
por esa fe inicial. Adonái le dice: “Yo te revelaré Mi luz” a cambio de que
Avram se separe.
Midrash Tanchuma (Lej Lejá 2): Explica la riqueza de Avram (Génesis 12:5)
como “la riqueza que Avraham atesoró de la boca de la gente,”
refiriéndose a las almas que llevó al conocimiento de Adonái (los proselitismos),
un concepto mucho más valioso que el oro y la plata.

Targumím

Los Targumím (paráfrasis arameas) aclaran y complementan el texto:

Targum Onqelos (Génesis 12:1): Traduce יְהוָה (Adonái) como מֵימְרָא
la “Palabra de MarYah.” La Palabra es quien ,(Meimrá de-MarYah) דַיְיָ
habla y se revela a Avraham. Esta identificación de la revelación de Adonái con
Su “Palabra” es una fuente clave en el pensamiento mesiánico y la teología del
Brit Hadasháh, donde Yeshúa haMashíaj es la encarnación del Dabar
(Palabra) o Memra Divino (Juan 1:1, 14).
Targum Yonatán (Génesis 12:5): Expande la frase “la persona que
hicieron en Jarán” a “las almas que ellos (Avram y Sarái) convirtieron en
prosélitos.” Esto solidifica la interpretación de la riqueza como una cosecha



| 21

espiritual.

Libros Apócrifos

El Génesis Apócrifo (1QapGen, de Qumrán): Este texto, en arameo,
parafrasea y embellece la historia. Ofrece un relato más detallado y favorable
de la belleza de Sarái, que pudo haber influido en el temor de Avram. El texto
busca justificar la acción de Avram.

10. Mandamientos Encontrados o Principios y
Valores
Aunque esta Aliyáh no contiene un mandamiento (mitzvah) codificado directamente,
establece los principios fundamentales del servicio a Elohím:

Principio de la Separación (Lej Lejá): La llamada a alejarse de la idolatría1.
y la influencia mundana (Génesis 12:1).

Aplicación en el Brit Hadasháh: Este principio se cumple en el Nuevo
Pacto como la orden de no amar el mundo ni las cosas que están en el
mundo (1 Juan 2:15). La Tevilah (inmersión) es el acto simbólico de esta
separación, unirse a la muerte de Yeshúa haMashíaj para caminar en
vida nueva (Romanos 6:4).

Principio de la Fe Justificadora (Emunáh): La obediencia inmediata de2.
Avram (Génesis 12:4) demuestra que la verdadera fe se manifiesta en acción.

Aplicación en el Brit Hadasháh: Avraham fue justificado por la fe
(Génesis 15:6, citado en Romanos 4:3). Este es el pilar de la fe mesiánica:
la justificación no viene por obras de la Ley, sino por la fe en la obra
redentora de Yeshúa haMashíaj, que a su vez produce obras (Ya’akov
2:22).

Principio de la Proclamación: Avram proclama el Nombre de Adonái3.
(Génesis 12:8) al construir el altar.

Aplicación en el Brit Hadasháh: Los creyentes mesiánicos son llamados
a proclamar el evangelio del Reino, el Nombre de Yeshúa haMashíaj, en
todas las naciones (Mateo 28:19).



| 22

11. Preguntas de Reflexión
La orden “Lej Lejá” exige a Avram dejar su geografía, parentela e ideología.1.
¿Cuál es el “Ur de Kasdim” (el lugar de idolatría y seguridad mundana) que el
Ruaj Hakodesh nos llama a dejar en nuestra vida personal y comunitaria hoy,
para responder completamente al llamado de Yeshúa haMashíaj?
Avram construyó un altar en Shejem, y luego en Beit-El/Ha’Ay. ¿Cómo se2.
manifiesta la “construcción de altares” (es decir, el establecimiento de puntos
de adoración y proclamación del Nombre de Adonái) en la vida de la Kehiláh y
en la vida íntima del creyente mesiánico?
El texto del Brit Hadasháh afirma que Avraham esperaba una ciudad “cuyo3.
Constructor y Hacedor es Eláh” (Ivrím 11:10). ¿Cómo afecta a nuestra vida y
prioridades diarias el hecho de entender que nuestro “Lej Lejá” no es solo
hacia una tierra física, sino hacia el Reino eterno de Yeshúa haMashíaj?
La bendición de Avraham es universal: “serán benditas en ti todas las familias4.
de la tierra.” ¿Cómo debe influir esta visión universal en nuestra misión y trato
con las naciones (Go’ím) desde la perspectiva de la Fe Judío Mesiánica?
Avram cayó en debilidad de fe al descender a Mitzráyim y temer por su vida.5.
¿De qué manera la “prueba del hambre” (la escasez o la amenaza mundana)
revela si nuestra fe está anclada en la promesa o en la provisión visible, y cómo
se relaciona esto con la intercesión de Yeshúa haMashíaj por nuestra
debilidad?

12. Resumen de la Aliyáh
La Aliyáh 1 narra la elección soberana de Adonái y la obediencia radical de
Avram. A la edad de 75 años, Avram recibe el mandamiento “Lej Lejá” (vete para ti
mismo), dejando todo lo conocido por una tierra que aún no ha visto, solo en la
promesa de convertirse en una gran nación y ser la fuente de bendición para el
mundo entero. Avram responde de inmediato con el viaje y establece el primer
patrón de servicio a Adonái en la tierra de Kena’an, edificando altares y
proclamando el Nombre de Adonái. Su fe es probada inmediatamente por el hambre,
lo que lo lleva a descender a Mitzráyim y a un error de juicio. A pesar de su
debilidad, Adonái lo protege y la promesa se mantiene inalterable. La Aliyáh 1 es la
revelación de Yeshúa haMashíaj como la Simiente a través de la cual la bendición
de Avraham se manifiesta universalmente. Su llamado a Avraham es el primer paso
en el plan de redención que culmina en la obra de Yeshúa en el Madero.



| 23

13. Tefiláh de la Aliyáh
Tefiláh

Adonái Elohím Ejad, Fuente de toda promesa y vida, en el espíritu de la Parashá Lej
Lejá, te pedimos: otórganos la fuerza y la fe de Avraham Avinu (nuestro padre).
Ayúdanos a escuchar Tu voz diciendo “Lej Lejá” y a tener la valentía de dejar atrás
nuestro “Ur de Kasdim”—nuestras zonas de confort, nuestras idolatrías sutiles y
nuestros apegos mundanos—para ir hacia el destino que has preparado para
nosotros.

Te damos gracias, Adonái Elohím Alef Tav, porque en Yeshúa haMashíaj se
cumple la promesa hecha a Avraham: que la bendición llegaría a todas las familias de
la tierra. Fortalece nuestra Háy-mu-nu-thá para que, como Avraham, seamos
peregrinos en esta tierra, fijando nuestra mirada no en las tiendas, sino en la Ciudad
de Fundamentos, cuyo Constructor y Hacedor eres Tú, MarYah.

Permite que cada Tevilah que hemos hecho sea un Lej Lejá constante, una vida de
obediencia a Tu Toráh en el poder del Ruaj Hakodesh. Que nuestra vida sea un
altar donde Tu Nombre sea proclamado. En el Nombre de Yeshúa haMashíaj, el
cumplimiento de la Simiente, decimos Amén.

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj
Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

https://torahviviente.com

