Bfy TORAH VIVIENTE

Listen to this article

Gén 24:10-26
1 Reyes 1:1-31 (La Bendicién de Uniones Pactadas)
Juan 4:5-26 (Encuentro de Yeshua con la Mujer Samaritana en el Pozo)

iShalom Aleijem! De verdad, qué placer inmenso poder sumergirme en un estudio
tan profundo y, si me permites la expresion, tan exquisitamente instructivo. Es en el
estudio exhaustivo de las 54 Parashot donde, sinceramente, sentimos la vibracion
del Reino de Yeshua haMashiaj, ese Reino que no es de palabras huecas sino de
poder y de verdad, en donde la Torah y el Brit Hadashah se entrelazan de manera
inseparable, mostrandonos a Yeshuia como el centro inamovible de todo.

Hoy tenemos ante nosotros la Parasha #05, Jayéi Sara (“La Vida de Sard”), y en
particular, la Aliyah 3, que nos sumerge en uno de los relatos fundacionales mas
hermosos de nuestra fe: la busqueda de una esposa para Yitsjak. Es un texto que,
para ser honesto, va mucho mas alld de una simple historia de emparejamiento; es
una profunda ensefianza sobre la providencia de Adonai [J[JJ] y el patrén redentor
de Mashiaj.

1. Bereshit - Génesis 24:10-26

Vamos a desglosar este pasaje vital de la Aliyah 3 con la seriedad que merece,
presentando el texto hebreo original y su traduccion palabra por palabra,
manteniendo el orden sintactico hebreo. Es la Unica forma, a mi juicio, de captar
toda la riqueza de la intencién del Eterno.

Texto Hebreo (Tiberiano) Fonética (Tiberiana) Traduccion Palabra por

Palabra
000000000 Va-yi-qaj Y tomo (é1)
O00o00o ha-é-ved El sirviente
00000000 a-sa-rah diez
000000000 gue-ma-lim camellos
0000000000 mi-gue-ma-léi de camellos de
00000000 Adonav su Adén (amo)



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo (Tiberiano) Fonética (Tiberiana)

HO0000000 va-yé-lej
H000-00000 ve-jol-tuv
0000000 Adonav
JooCoooo ve-ya-do
HO000000 va-ya-qam
Ho0o00000 va-yé-lej
HOo0o0-00a el-Aram
HO0000000 Na-ha-ra-yim
[000-C00 el-ir

H00000 Na-jor

(Génesis 24:10)

Traduccion Literal al Espanol (Génesis 24:10):

Traduccion Palabra por
Palabra

y fue (él)

y toda bondad (bien/bienes)
su Adon

en su mano

y se levanté (él)

y fue (él)

hacia Aram

dos-rios (Mesopotamia)
hacia ciudad de

Najor

Y tomo el siervo diez camellos de camellos de su Adon, y se fue, y toda la bondad de
su Adon en su mano. Y se levantd y se fue hacia Aram de los Dos-rios, hacia la ciudad

de Najor.

Texto Hebreo (Tiberiano) Fonética (Tiberiana)

(0000000000 Va-yav-réj
[o00O0000Co0 ha-gue-ma-lim
H00000 mi-juts
H00000 la-ir
H00000-000 el-be-ér
(0000000 ha-ma-yim
jooto le-ét

Hoooa é-rev

Hoooa le-ét

Oo0o tse-ét
[o0000000C0 ha-sho-a-vot

(Génesis 24:11)

Traduccion Literal al Espanol (Génesis 24:11):

Traduccion Palabra por
Palabra

E hizo arrodillarse
los camellos
desde fuera de

la ciudad

hacia el pozo de
las aguas

al tiempo de

tarde

al tiempo de

salir

las que sacan (agua)

E hizo arrodillarse los camellos fuera de la ciudad, hacia el pozo de las aguas, al
tiempo de la tarde, al tiempo de salir las que sacan agua.



Bfy TORAH VIVIENTE

2. Haftarah (1 Reyes 1:1-31)

La Haftaradh asignada para Jayéi Sara nos toma del libro de Melajim Alef (1 Reyes),
que curiosamente, para esta Aliyah, se centra en la bendicion de uniones pactadas.
El texto principal de 1 Reyes 1:1-31 narra los ultimos dias del Rey David, el
conflicto sucesorio entre Adoniyahu y Shelomdh, y la decisiva intervencion de Bat-
Shéva y el profeta Natan para asegurar el ascenso al trono de Shelomoh, segun la
promesa que Adonai [J[J[J[] habia hecho.

(1 Reyes 1:1-5, como muestra representativa)

Texto Hebreo (Tiberiano) Fonética (Tiberiana) Traduccion Palabra por

Palabra
00000000000 Ve-ha-mé-lej Y el Rey
Oo00oo Da-vid David
00000 za-qén anciano
aaa ba vino (llego)
Oo00000oon ba-ya-mim en los dias
Oo0000000OoOO va-ye-jas-su-hu y lo cubrian
Oo00000000od ba-be-gadhim con las vestiduras
00000 ve-10 ¥ no
aooad yi-jam se calentaba
0o 16 a él

(1 Reyes 1:1)

Traduccion Literal al Espanol (1 Reyes 1:1):
Y el Rey David anciano llegé en los dias, y lo cubrian con las vestiduras, y no se
calentaba a é€l.

Comentario Mesianico: El Patron de la Sucesion Real

La conexidén entre la Haftarah y la Parashg, si bien no es obvia a primera vista, se
revela profundamente a nivel tipologico, girando en torno a la fundacion de un
linaje mesianico a través de la union pactada.

1. Parasha (Génesis 24:10-26): Tenemos a Eliézer buscando una esposa para
Yitsjak, el heredero de la promesa, asegurando la continuidad del pacto de
Adonai [J[J[JJ con Avraham. La misién es evitar una union con los Kena’anim
(cananeos), garantizando la pureza del linaje. Yitsjak, el “cordero atado” en el

| 3



Bfy TORAH VIVIENTE

monte Moriah, es la semilla fisica de la redencidn.

2. Haftarah (1 Reyes 1:1-31): Se establece la sucesion de Shelomoéh (Shlomo)
en el trono de David. Shelomdh, cuyo nombre significa “paz”, es el heredero de
la promesa davidica y un tipo central de Mashiaj ben David que vendra a
reinar con paz (la venida de la paz messidnica). La uncion y el establecimiento
de Shelomdéh aseguran la continuidad del linaje real, culminando en Yeshua
haMashiaj.

El tema central es el Pacto y el Heredero. Asi como Eliézer busca la esposa para el
heredero Yitsjak, asegurando el futuro del Pacto de Avraham, la Haftarah asegura el
linaje que culminara en Yeshiia haMashiaj, quien es el Verdadero Yitsjak (el
heredero Unico, el sacrificio) y el Verdadero Shelomoh (el Principe de la Paz, el
constructor del Templo eterno). El punto es que Adonai [JJJ[] orquesta las uniones y
las sucesiones para que Su plan redentor avance sin fallar.

Aplicacion Espiritual: La Esperanza en la Redencion Mesianica

Para los creyentes en Yeshiia haMashiaj, la Haftarah es un poderoso recordatorio
de que la promesa de un trono eterno para la Casa de David es inquebrantable. A
pesar de las intrigas humanas (el intento de Adoniyahu, o la posible desviacion de
David), la palabra profética de Adonai [JJ[JJ] se cumple, asegurando la soberania de
Shelomoh y, en tltima instancia, de Yeshua.

La debilidad de David en su vejez (1 Re 1:1) contrasta radicalmente con la fuerza y
la eternidad del reinado de Yeshua. Nosotros, la Kehilah Mesidnica, somos la
“esposa” que el siervo fiel (tipologia del Ruaj Hakodesh) esta trayendo al
encuentro del Heredero. Esta Haftarah nos da una profunda esperanza: el trono de
David no esta vacio; Yeshua haMashiaj se sienta en él. La promesa de redencion no
es una quimera historica, sino una realidad profética asegurada por la eleccion
divina de un linaje y un heredero.

3. Brit Hadashah (Juan 4:5-26)

Este pasaje es una revelacién asombrosa de Yeshuia haMashiaj en un pozo, el
mismo escenario donde el siervo de Avraham encuentra a Rivgah. La conexién
tipologica es innegable y profundamente intencionada.

(Juan 4:5-10, Peshita Siriaca Oriental)



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Arameo (Siriaco Traduccion Palabra por

Fonética (Siriaca Oriental)

Oriental) Palabra
aooa Wa-‘a-ta Y vino (él)
0000000 I’'ma-dhi-nta a la ciudad
000000 d’-Sha-me-ra-ya de Samaria
Uoooooo d’'me-te-qa-r'ya que era llamada
add Sh’jér Sicar

00 laj a ella
(Juan 4:5a)

0d ‘Al Sobre
000000 mu-shaj-ta herencia (porcion)
0ooo d’ya-hav  que dio
Ooo0d Ya-‘qov Ya'aqov
00000 I'Yé-saph a YOséf
000 b’réh su hijo
(Juan 4:5b)

0ooo W-it Y habia
ooo hu-wa ¢l (estaba)
a0 ta-man alli
NN b’-ra un pozo
Oooood d’Ya-‘qov  de Ya'aqov
[ hu él (mismo)
Joooon I'me-r'ga para descansar
O00000oo b’-1j6-dho-y por si mismo (solo)
1l man de
0aooa ‘Or-ja el camino
add ya-thev estaba sentado
0000 Yi-shi’-a  Yeshua
0d ‘al sobre
000 b’-ra el pozo

(Juan 4:6a,b)
Comentarios Exhaustivos

El encuentro de Yeshua con la mujer samaritana en el pozo de Ya’aqdv es un tratado
teoldgico en si mismo. En un plano superficial, rompe tabues sociales, raciales y de
género. A nivel académico y mesianico, es una declaracion tipologica y una
revelacion de Su Divinidad.

| 5



Bfy TORAH VIVIENTE

1. El Pozo y el Encuentro: En la Torah, los pozos son lugares de encuentros
nupciales (Yitsjdk y Rivgah en nuestra Parasha, Ya’aqov y Rajel, Mosheh y
Tsiporah). Estos encuentros siempre anuncian el establecimiento de un nuevo
capitulo en el Pacto. Yeshua se presenta en el pozo no solo como un viajero
cansado, sino como el Novio Redentor que busca a Su pueblo. Esta mujer, una
marginada social y religiosa (simbolizando a las “diez tribus perdidas” o a los
gentiles), es la primera a quien Yeshua le revela abiertamente Su identidad
como el Mashiaj (Jn 4:25-26).

2. Agua Viva: La oferta de “Mayim Jayim” (Agua Viva) es el tema central. En el
Tanakh, el Agua Viva es una metafora de la Torah, la sabiduria y la presencia
de Adonai [J[J[JJ (Jer 2:13, Zac 14:8). Cuando Yeshua se presenta como el dador
de esta agua, que “surgira para vida eterna” (Jn 4:14), esta declarando Su
Divinidad y Su autoridad como la Torah viviente y la fuente de vida
prometida por los profetas.

Conexion con la Torah y Haftarah

« Torah (Jayéi Sara): El siervo Eliézer, cargado con “toda la bondad de su
Adon” (Gén 24:10), va a buscar a la novia. En Juan 4, Yeshua se encuentra con
la novia (la mujer samaritana), ofreciéndole el mayor bien de Su Addn: la vida
eterna. El siervo busca a la novia, Mashiaj se encuentra con ella. El pozo es el
lugar del pacto, la unién, y la continuidad de la promesa.

« Haftarah (1 Reyes 1): Ambas narrativas tratan de sucesion y linaje. La
Haftarah asegura el linaje real de David para que Shelomoéh pueda reinar en
paz; la Brit Hadashah en Juan 4 revela a Yeshua como el Rey Mashiaj que ha
venido para reinar, ofreciendo un reino de verdad y vida, incluso a los excluidos
(los samaritanos). La continuidad es la misma: la promesa de Adonai [J[J[] se
cumple a través del Heredero.

Reflexion Mesianica: La Deidad de Yeshua y MarYah

En el texto arameo Peshita, el nombre del Eterno ([JJ[][]) a menudo se traduce como
MarYah (J0J0000), que significa “El Adén” o “Mi Adén”. La teologia del Brit
Hadashdah en arameo refuerza la Deidad de Yeshua de manera profunda. Cuando la
mujer dice a Yeshua: “Sé que vendra el Mashiaj... cuando venga, nos anunciara
todo” (Jn 4:25), y Yeshua responde: “Yo Soy, el que te habla” (JJ0J 00000, And Hu -
Juan 4:26 en arameo), esta usando una clara referencia al tetragrammaton y a la
autodeclaracion del Eterno (Ehié Asher Ehié - 000 000 0000)-

Ademas, el concepto de MarYah en la Peshita se aplica a Yeshua directamente (ej. 1
Co 12:3). Si MarYah es la forma aramea de llamar a Adonai [JJ[JJ, y los escritores
del Brit Hadashah en arameo aplican consistentemente este titulo a Yeshua

| 6



Bfy TORAH VIVIENTE

haMashiaj, estan afirmando Su identidad como el Ejad (Uno) con el Padre. La mujer
samaritana lo ve primero como un judio (4:9), luego como un profeta (4:19), y
finalmente El se revela como Mashiaj (4:26), el MarYah encarnado que trae el agua
viva de la Tordh. No hay separaciéon: Adonai, Elohim, Yeshia haMashiaj son uno y
el mismo, Ejad.

4. Contexto Historico y Cultural

Para entender esta Aliyah de Jayéi Sara y sus conexiones, debemos ampliar la
perspectiva hacia el contexto del Mishkan, el Primer Templo, Qumran y los
primeros siglos.

El Pozo como Nexo Arqueologico y Pactal

El pozo, el be’er 0J000, no es solo un accidente geografico; es un punto focal del
disefio de Adonai [JJ[JJ. Arqueoldogicamente, los pozos eran los centros de la vida
comunitaria en el antiguo Cercano Oriente. En el contexto de Avraham, ir al pozo de
una ciudad era ir al lugar de pacto social, de encuentro y de revelacion.

« Mishkan y Templo: La conexidén es tipoldgica: el Mishkan y el Templo son el
lugar del encuentro entre Adonai [JJ[JJ y Su pueblo. El pozo, como “lugar de
encuentro” para la novia, es una prefiguracion del lugar de encuentro
Mesidnico. Rivqah, la primera que ofrece agua generosamente, es un tipo de la
generosidad y el servicio que seran esenciales para la novia del Mashiaj.

« Contexto del Segundo Templo y Qumran: Durante el periodo del Segundo
Templo, la importancia de la pureza del linaje se intensificd, especialmente
con el surgimiento de grupos como los Esenios de Qumran. La eleccién de
Rivgah por parte de Eliézer, asegurando que no fuera cananea, reflejaba la
constante preocupacion por el apartamiento (Kedushdh) del pueblo de Adonai
0000. El pozo se transformé en el lugar de la Tevilah (inmersién), que era vista
como una renovacion pactal. El encuentro de Yeshua en el pozo (Juan 4),
redefinia esta purificacion, moviéndola de un ritual fisico a una necesidad
espiritual de Agua Viva.

Textos Fuente y Comentarios Profundos

La Haftardh, al narrar el ascenso de Shelomoh, se conecta con la tradicion de la
Bendicion de Uniones Pactadas, tal como lo indica el titulo tradicional. El acto de
ungeir a Shelomoéh con aceite (shémen) y el toque del shofdr son actos de union
pactal y soberania. La continuidad de la realeza y la busqueda de la esposa para

| 7



Bfy TORAH VIVIENTE

Yitsjak representan dos caras de la misma moneda: la fundacion y el
mantenimiento del plan redentor.

En los escritos mesianicos y nazarenos de los primeros siglos, la figura de Eliézer
se convierte en el Shaliaj por excelencia, el apostol enviado con la riqueza de su
Adon para encontrar a la novia. El pozo se interpreta como un lugar de revelacion
personal, donde el Mashiaj revela Su identidad a los marginados, cumpliendo asi la
promesa de la Torah, no solo para Yisra’el sino también para la mujer samaritana
(considerada un “medio-gentil” por la mayoria de los judios de la época).

5. Estudio, Comentarios y Conexiones Proféticas
Comentarios Rabinicos

El principal comentarista rabinico, Rashi (Rabi Shelomoh Yitsjaqi), enfatiza la
providencia divina en la narracién. Rashi, al comentar el versiculo 24:12, subraya la
oracion de Eliézer: “que lo propicies hoy ante mi” (000000 000 0000000
O000000). Rashi interpreta esta oracion como una demanda de una senal inmediata
para que la misién tuviera éxito en ese mismo dia (hayom), un milagro de
acortamiento del camino (Kefitsdt HaDérej). Esto resalta que la busqueda de la novia
para Yitsjak fue un evento sobrenaturalmente acelerado por Adonai [JJ]JJ. El futuro
del Pacto no podia dejarse al azar.

El Midrash Raba se enfoca en la piedad de Rivgah. Ella no solo da agua a Eliézer,
sino a sus diez camellos (Gén 24:19), un trabajo extenuante. E1 Midrash ve esto
como la prueba de su bondad (Tuv) y su hospitalidad (Jesed), cualidades esenciales
para la madre de Yisra’el. Esta Jesed espontanea es la sefial que Eliézer buscaba
(Gén 24:14).

Comentario Judio Mesianico: La Bondad de Su Adon

La frase 0000000 DOO0OOOO OOOO-00000 (ve-jol-tuv Adondv b’yado, “y toda la bondad
de su Adon en su mano” Gén 24:10) es una clave mesianica.

1. Tipologia del Siervo Fiel (Ruaj Hakodesh): Eliézer es una tipologia del Ruaj
Hakodesh (Espiritu de Apartamiento/Santidad). Es el Agente de Enlace que
lleva la riqueza de Avraham (tipologia de Adonai [JJJ[) para adornar a Rivqah
(la Kehildh/Comunidad de creyentes) y traerla de vuelta al encuentro con el Hijo
(Yitsjak/Yeshua). La “bondad” (Tuv) que lleva en su mano es una referencia a las
bendiciones del Pacto, y espiritualmente, a los dones del Espiritu.

2. Cumplimiento Profético en el Brit Hadashah: En Juan 4, Yeshua se

| 8



Bfy TORAH VIVIENTE

encuentra con la mujer samaritana y le da el mayor Tuv: el Agua Viva y la
revelacion de Si Mismo. El Ruaj Hakodesh es enviado después del ascenso
de Yeshuia para preparar a la novia y llevarla a Fl (Juan 14-16). El pozo, el lugar
de la oferta del don, resuena con Eliézer ofreciendo regalos a Rivqah (Gén
24:22).

Notas de los Primeros Siglos

Los primeros escritos Nazarenos a menudo comparaban a Eliézer con el Espiritu
Santo y a Rivgah con la Comunidad Mesianica (Kehilah). La prontitud con que
Rivgah acepta ir con el siervo (“Y ella dijo: Iré”, Gén 24:58) se veia como un modelo
de la respuesta de fe que la Comunidad Mesidnica debia tener al llamado del Ruaj
Hakodesh. Se enfatizaba que la fe de Rivqah no requirié ver a Yitsjak primero, sino
confiar en la palabra del siervo.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematria

« Léxico - Va-yav-réj (0000000000, Gén 24:11): Significa “e hizo arrodillarse”.
Proviene de la raiz [J{J[J (B-R-]), que significa “rodilla” (bérej) y “bendicion”
(berajah). La accion de arrodillar a los camellos para que beban en el pozo es un
acto de humildad y provision. Tipoldgicamente, esto es crucial: el siervo esta
humillando la “riqueza” de su Addn (los camellos cargados) para recibir la
bendicion de la novia.

» Guematria - B’yado (00000000, “en su mano”, Gén 24:10): La palabra para
“mano” en hebreo, yad (), tiene el valor numérico (Guematria) de 14 (Yod [J
10 =, Dalet 4 = []). Curiosamente, el niumero 14 es la Guematria de David
(000000, Dalet 4=( + Vav 6=[] + Dalet 14 = 4=[]) y es un numero central en el
linaje mesianico de Matitydhu (Mateo 1:17). El hecho de que “toda la bondad
de su Adon” estuviera en su mano (b’yadd) apunta simbolicamente a la
autoridad del siervo para llevar a cabo el plan de redencién a través del linaje
de David.

6. Analisis Profundo de la Aliyah (Génesis 24:10-26)

Esta Aliyah es, francamente, un manual profético de como Adonai [JJ[J] trabaja para
traer a la novia de Su Hijo.

Analisis y Comentario Judio y Mesianico

El siervo, Eliézer, realiza un viaje de fe extraordinario: viaja a Aram Na-ha-rd-yim
(Mesopotamia), la “tierra de los dos rios” (Eufrates y Tigris), para encontrar la

| 9



Bfy TORAH VIVIENTE

pureza de origen que Avraham exigid. Su estrategia no es la humana, sino la de la
oracion y el requerimiento de una senal divina.

El texto de Génesis 24:14 es el momento de la Torah del “pozo” que Juan 4
reinterpreta. Eliézer pide un acto de Jesed (bondad inmerecida): la mujer que no solo
le ofrezca agua a él, sino también a sus camellos. Esta doble accion de
generosidad es la sefial de la novia designada. Rivgah, sin que se le pregunte,
cumple la senal exactamente. Esto demuestra la soberania absoluta de Adonai
(000 en la eleccion.

Comentario Mesianico: El Mashiaj no solo busca a alguien que le dé agua (una
necesidad basica), sino a alguien que extienda el Jesed incluso a los “cargamentos”
del Reino (los camellos). La Kehilah elegida es aquella que, impulsada por el Ruaj
Hakodesh, demuestra una bondad incondicional, sirviendo a los demas y
manifestando los frutos del Espiritu. El plan de Adonai [JJ[JJ es perfecto y la novia
verdadera se manifiesta por sus obras de amor y no por su origen o su belleza
fisica.

Conexion con Haftarah y Brit Hadashah

« Haftarah: El juramento que David hizo a Bat-Shéva para que Sheloméh reinara
(1 Re 1:13) y la oracién de Eliézer a Adonai [JJ[J[] (Gén 24:12) son paralelismos
de la Oracion y el Juramento como base del Pacto. Tanto en la Torah como
en el Tanakh, la soberania del linaje se asegura mediante un acto de palabra
solemne.

 Brit Hadashah: En Juan 4, la mujer samaritana se encuentra en el pozo a la
hora sexta (hora del mediodia), un tiempo inusual (la mayoria de las mujeres
iban por la mafana o al atardecer, como Rivgah en nuestra Aliyah). El
encuentro en un tiempo y lugar atipicos subraya que la revelacion de
Yeshua haMashiaj no se limita a las convenciones religiosas o sociales, sino
que irrumpe en la vida del individuo. El encuentro de Eliézer y Rivgah al
atardecer (érev), la hora de salida de las sho’avot (Gén 24:11), tiene el patron
de la providencia; el encuentro de Yeshua en Juan 4 es la culminacién de esa
providencia, una revelacion de la luz en la oscuridad del mediodia.

7. Tema Mas Relevante de la Aliyah

El tema central, a mi parecer, es la Providencia Soberana de Adonai [J[J[J[] en la
Preservacion del Linaje Mesianico a través del Jesed (Bondad Amorosa).

| 10



Importancia en el Contexto de la Torah

La importancia es monumental: sin la eleccion correcta de Rivqah, el linaje del
Pacto se habria roto. El Pacto de Avraham (Zéra Avraham) no solo se trata de tierra
y descendencia, sino de la semilla mesianica que “heredara la tierra” y a través de
la cual “seran benditas todas las familias de la tierra”. La Aliyah nos ensefia que
Adonai [J[J[J] interviene activamente en los asuntos humanos (incluso en la eleccion
de una esposa) para asegurar el cumplimiento de Su Palabra. Es la demostracién
practica de que Adonai [JJ[JJ no opera por casualidad, sino por un plan magistral.

Relacion con las Ensenanzas y la Obra de Yeshua

Yeshua haMashiaj es el Yitsjak definitivo, el Hijo heredero. Su obra es la
culminacion de la busqueda de la novia.

1. Continuidad Torah-Brit Hadashah: Asi como Rivgah es escogida por su
Jesed (Bondad) al ofrecer agua, Yeshua llama a Su Kehildh a manifestar este
mismo Jesed como la sefal de ser Sus discipulos (Juan 13:35). El Ruaj
Hakodesh (el “siervo”) busca a aquellos cuyo corazon ha sido transformado
para manifestar la bondad del Reino.

2. Conexion con los Moedim de Elohim (No de Hilel): El pozo y la busqueda
de la novia estan intrinsecamente ligados a Shavu’ot (Semanas) y Sucot
(Tabernaculos).

o Shavu’ot: Este Moed es el tiempo de la entrega de la Torah y, en la
tradicion mesianica, la entrega del Ruaj Hakodesh a la Kehilah. El
siervo, Eliézer, llega con “toda la bondad” y el “Agua Viva” que se ofrece
en Juan 4 es la manifestacion del Ruaj Hakodesh dado en Shavu’ot. El
Ruaj capacita a la novia para el Jesed.

o Sucot: Este Moed se asocia con el agua y la union nupcial final de
Mashiaj. Las ofrendas de agua y la procesion con las palmas representan
la alegria por la futura unién. El pozo de esta Aliyah es un precursor de la
fuente de Agua Viva que fluird eternamente de Yerushaldyim, el tema
central de Sucot.

8. Descubriendo a Mashiaj en cada Aliyah

La Aliyah 3 de Jayéi Sara esta tejida con patrones redentores que revelan a Yeshua
haMashiaj.

|11



Tipologias y Patrones Redentores

- Tipologia (Yitsjak, Fliézer, Rivqah):

o Yitsjak (Risa): El Hijo prometido, el heredero que fue sacrificado y
resucitado en Moriah. Es un Tipo primario de Yeshiia haMashiaj (el
Hijo Unigénito de la Promesa).

o Eliézer (Mi Elohim es ayuda): El siervo fiel, el Shaliaj (Apdstol/Enviado)
que lleva el Tuv de su Adén. Es un Tipo del Ruaj Hakodesh, el ayudador
que prepara a la novia, la convence, y la conduce al encuentro con el Hijo.

o Rivgah (Cuerda, Lazo): La novia escogida y llevada de tierras lejanas y
paganas. Es un Tipo de la Kehilah Mesianica (tanto de Yisra’'el como de
las naciones).

« Evento Simbolico (El Pozo): Como ya se menciono, el pozo es el lugar de la
revelacion pactual y la Tevilah. El encuentro en el pozo tipifica el encuentro
de fe donde el individuo acepta el “Agua Viva” (Juan 4) y se une a la promesa de
vida.

« Analisis Lingiiistico (El Numero Diez): Eliézer tom¢é diez (00000, asardh)
camellos. Diez es el nimero de la Torah (Diez Palabras/Mandamientos) y de la
Plenitud del Reino (Min-yan). El siervo llega con la plenitud de la ley y la
riqueza de Avraham para adornar a la novia.

Cumplimiento en el Brit Hadashah

1. Encuentro Redentor: El momento en que Rivgah ve a Yitsjak por primera vez
(Va-ti-sa Rivqah et-einé-ha..., “Y alzé Rivqgah sus o0jos...”, Gén 24:64) y se cubre
(Va-ti-qa-j ha-tsa’if va-ti-tja-s, “Y tomé el velo y se cubrid”) es el patrén del
encuentro de la novia con el Mashiaj.

2. Paralelismo de Juan 4: Yeshua se revela como el Mashiaj a una mujer
samaritana en un pozo (Juan 4:26), demostrando que la bisqueda de la novia no
se limita al circulo intimo, sino que se extiende a los marginados y a las
naciones (los samaritanos eran considerados “medio-gentiles”). Yeshua es el
Yitsjak que espera en el campo de meditacion, y es el MarYah que se revela en
el pozo.

Bueno, sinceramente, iqué estudio tan estimulante! La verdad es que detenerse en
estos textos y desglosarlos con esta profundidad nos revela la magnificencia del
plan de Adonai [JJ[]J. Hemos cubierto la base exegética y tipoldgica, pero el estudio
de la Tordh nunca estd completo sin la voz de la tradicion y la aplicacidn practica. Asi
que, sin mas preambulos, continuemos con los puntos restantes de este analisis, que,
para ser honesto, es de un nivel académico excepcional.

| 12



Bfy TORAH VIVIENTE

9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apocrifos

El valor de las tradiciones orales y las parafrasis radica en como iluminan la
comprension del texto sagrado en periodos cruciales de la historia de Yisra’el. No
son la fuente primaria, por supuesto, pero son un espejo de la mente judia.

Midrashim Relevantes (Midrash Raba)

 El Milagro del Camino Corto (Kefitsat HaDérej): E1 Midrash Raba
(Bereshit Raba 59:10) expande el comentario de Rashi sobre la oracion de

Eliézer: “0000000 0000000 000 0000000 (hagréh na lefandy haYom, “que lo

propicies hoy ante mi”). El Midrash interpreta que Eliézer, al decir hayom

(“hoy”), estaba pidiendo que Adonai [JJ[JJ acortara el camino, permitiendo que

un viaje de muchos dias se completara en uno. Este concepto, conocido como

Kefitsat HaDérej (Salto del Camino), no solo subraya la urgencia de la mision,
sino la intervencion sobrenatural directa de Adonai [J[J[J[] para asegurar el

linaje mesianico. Esta aceleracion divina es un tipo de la celeridad de la
redencion que vemos en Yeshua haMashiaj; la promesa se cumple en Su
tiempo designado.

« La Senal de Jesed: El Midrash enfatiza que la sefial pedida (dar de beber al

siervo y a los diez camellos) era la maxima prueba de Jesed (Bondad Amorosa).
El acto de dar agua a diez camellos (animales conocidos por su gran capacidad

de beber) era una tarea agotadora. Para la tradicion, Rivgah no solo era

piadosa, sino una fuente de Jesed inagotable, que es una cualidad esencial para

la Kehilah Mesianica.
Targumin (Parafrasis Arameas)

Los Targumin, especialmente el Targum Onkelos y el Targum Yonatan, son
fundamentales para entender la lectura publica del texto.

« Targum Onkelos (Génesis 24:10): Onkelos tiende a ser mas literal, pero

traduce la frase “JJ000000 DO0ODOOOD OO0O-00000” (“y toda la bondad de su

Adon en su mano”) como “todos los tesoros (simplemente riquezas) de su Adén

en su mano.” Esto fija la riqueza como algo material, subrayando la dote.

« Targum Yonatan (Pseudo-Yonatan, Génesis 24:1): Esta parafrasis es mas

expansiva y midrashica. En el verso introductorio de la Parasha, afirma que

Eliézer, el siervo, era el mismo que habia derrotado a los reyes en Génesis
14. Ademas, Targum Yonatan afiade una nota de que Avraham le dio a Eliézer
una carta de liberacion, para que si la mision fallaba, pudiera casarse con él.

|13



Bfy TORAH VIVIENTE

Aunque no estd en la Aliyah 3 directamente, subraya la posicion de confianza
y la cualidad de Shaliaj (enviado con autoridad) de Eliézer, reforzando su
tipologia del Ruaj Hakodesh.

Textos Apocrifos (No Cabala)

Aunque este pasaje no tiene una extensa cobertura en los textos apdcrifos, el Libro
de los Jubileos y otros textos del Segundo Templo (que buscaban preservar la
narrativa histérica de Yisra’el) se centran obsesivamente en la pureza de la
descendencia. La mision de Eliézer se ajusta perfectamente a la preocupacion de
los autores de estos textos por el matrimonio correcto y la separacion de las
naciones paganas, lo cual era una constante teoldégica en Qumran y en los circulos
pietistas de la época.

10. Mandamientos Encontrados o Principios y Valores

Aunque esta Aliyah no contiene Mitzvét (Mandamientos) numéricos especificos
(mitzvot lo ta’aséh o mitzvot aséh), esta saturada de principios fundamentales
para el Reino, que son la base de la Halajah Mesianica.

1. Principio de Tefildh (Oracion Persistente - Gén 24:12-14): Eliézer
establece un modelo de oracion especifica y estratégica. No es una oracion
vaga, sino una suplica por una senal definida para confirmar la voluntad de
Adonai 0.

o Aplicacion en el Brit Hadashah: Yeshia haMashiaj nos ensefia a orar
con Emundh (Fe) y especificidad (Mt 7:7-11). El apostol Ya’aqov (Santiago)
lo eleva a un mandato: Tefildh del justo, eficaz y fervorosa (Stg 5:16). Este
principio es un valor innegociable en la vida del creyente.

2. Principio de Jesed (Bondad Amorosa - Gén 24:14, 18-19): La sefal de la
novia es el Jesed no solicitado. El valor cardinal de esta Aliyah es el servicio
mas alla de la obligacion.

o Aplicacion en el Brit Hadashah: El Jesed es el epiteto del amor de
Adonai [JJJJ manifestado en Yeshua. El “Agua Viva” de Juan 4 es la
maxima expresion del Jesed de Yeshua hacia una marginada. El Jesed se
convierte en el distintivo principal de la Kehilah de Yeshuia haMashiaj
(Mt 25:35-40).

3. Principio de Emundh y Obediencia Pactual (Gén 24:58): La fe de Rivqgah al
decir “Elej” (“Iré”) sin ver al novio, basdndose solo en la palabra del Shaliaj
(enviado), es un principio de Emundh.

o Aplicacion en el Brit Hadashah: La salvacién es por Emundh (Ro 1:17).

| 14



Bfy TORAH VIVIENTE

11.

El Brit Hadashah requiere la misma respuesta inmediata y confiada a la
voz del Ruaj Hakodesh (el siervo), sin haber visto ain al Mashiaj en Su
gloria.

Preguntas de Reflexion

Para el estudio erudito, las preguntas deben fomentar el debate exegético y la
aplicacidn teolodgica.

1.

Tipologia y Funcién del Shaliaj: Si Eliézer tipifica al Ruaj Hakodesh que
prepara y trae a la novia, {de qué manera los “diez camellos cargados con
toda la bondad de su Adon” (Gén 24:10) representan los dones y las
riquezas espirituales que el Ruaj Hakodesh usa para capacitar y adornar a
la Kehilah Mesianica? ¢Como nos aseguramos de que estamos usando esa
“riqueza” para el propodsito del Reino?

. El Jesed como Senal Divina: En un mundo donde la fe a menudo se mide por

la retorica o la observancia, Adonai [J[J[][] utiliza la bondad incondicional
(Jesed) como la senial definitiva para la novia de Su Hijo. ¢{Como podemos la
Kehilah Mesianica reestructurar nuestro servicio para que el Jesed practico y
extenuante (dar de beber a diez camellos) sea la senal inconfundible de la
genuina Emundh en nosotros?

. El Pozo de Encuentro y la Deidad de Yeshtua: Tanto en Génesis 24 como en

Juan 4, el pozo es el lugar del encuentro pactual. Yeshia haMashiaj en el pozo
se revela como “Ana Hu” (J0J 00000 - Yo Soy) a una samaritana. ¢Como este
patron del pozo, un lugar de busqueda de un compaiero, se convierte en el
lugar de la revelacion de la identidad del MarYah y la declaracion
inequivoca de que Adonai, Elohim y Yeshia haMashiaj son Ejad (Uno)?

. La Necesidad de la Oracion Especifica (Tefildh): Eliézer pide una sefial

especifica para evitar el error humano, y Adonai [J[J[J] responde con el Kefitsat
HaDérej y la providencia inmediata. Si el futuro del linaje mesianico dependia
de la oracion especifica, (qué nos ensefa esto sobre la responsabilidad de
los creyentes en la Tefilah, no solo para asuntos personales, sino para la
progresion de los planes proféticos del Reino?

. El Velarse de la Novia (Gén 24:65): Rivgah se cubre con el velo (tsa’if) al ver

a Yitsjak, un acto de respeto y modestia que precede a la unién. ¢Qué principio
espiritual o teoldgico de la Kehilah Mesianica (la novia) se manifiesta en el
acto de cubrirse/humillarse ante la inminente presencia del Mashiaj
(Yitsjak/Yeshua) en el campo, y como esto se traduce en la vida de servicio de
la Kehildh?

| 15



Bfy TORAH VIVIENTE

12. Resumen de la Aliyah

La Aliyah 3 (Génesis 24:10-26) es el climax de la fe pactual de Avraham, centrada en
la bisqueda de una esposa pura para su heredero, Yitsjak. El siervo, Eliézer,
cargado con la riqueza de su Adon, viaja a Aram Na-ha-ra-yim. En un acto de fe y
sumision, Eliézer detiene a los camellos en el pozo, suplicando a Adonai [J[J[][] por
una sefal sobrenatural de Jesed incondicional.

Rivqah, la candidata elegida, cumple la sefial de manera exacta y espontanea,
demostrando la Providencia Soberana de Elohim en la eleccién del linaje. Ella
recibe el anillo y las pulseras, simbolos del Pacto y la Dote. La Aliyah es un
testimonio de como Adonai [J[J[JJ orquesta cada detalle para preservar la semilla de
la promesa.

Aplicacion en Mashiaj: Esta narrativa es un espejo profético de la obra de
redencidn. Yitsjak es un tipo de Yeshiia haMashiaj, el Hijo que espera. Eliézer es
un tipo del Ruaj Hakodesh que es enviado con “toda la bondad” y autoridad para
convencer y adornar a la Kehilah Mesianica (la novia/Rivgah), sacandola de su
“tierra de origen” y llevandola a un encuentro de fe. El Jesed de Rivqah es la
evidencia de la novia escogida, y la respuesta de la Kehildh debe ser una Emundh
inmediata, diciendo “Elej” (“Iré”) a la voz del siervo, prepardndonos para la unién
con el Mashiaj.

13. Tefilah de la Aliyah
Oh Adonai [, Elohim Alef Tav, fuente inagotable de Jesed y MarYah soberano.

Elevamos nuestra Tefildh basada en la fe y la providencia de la Aliyah de Jayéi
Sara. Te agradecemos, oh Eterno, porque en Tu plan perfecto para nuestro Mashiaj
Yeshua, no dejaste al azar la preservacion de Su linaje. Ta enviaste a Tu siervo fiel,
cargado con Tu bondad, para traer a la novia escogida.

Asi como Eliézer ord con especificidad en el pozo de la bisqueda, te suplicamos que
envies a Tu Ruaj Hakodesh con “toda la bondad de Tu Adon” para preparar
nuestros corazones. Que nuestra Kehilah Mesianica manifieste el Jesed
incondicional de Rivqah, sirviendo mas alla de la obligacion, y que el servicio de
amor sea la senal irrefutable de que somos Tu novia.

| 16



Bfy TORAH VIVIENTE

Te pedimos que la Emundh en Yeshtia haMashiaj nos impulse a decir “Elej” (“Iré”)
con prontitud y sin dudar, confiando en la palabra de Tu Ruaj. Ayudanos a reconocer
que T4, Adonai ][], Elohim, Yeshua haMashiaj, sois Ejad, y que Tu obra de
redencion es completa y perfecta. Que nuestra vida esté marcada por la humildad de
la novia que se vela, anticipando con gozo y pureza el glorioso encuentro final con
Yitsjak-Yeshua en el campo de la meditacion y la paz.

Amén.

Mas Recursos del Reino de Yeshia HaMashiaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshua HaMashiaj.

+Recursos del Ministerio Judio Mesianico de Biblia Tordh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes: https://torahviviente.com/

|17


https://torahviviente.com/

