
| 1

 Listen to this article

Gén 24:10-26
1 Reyes 1:1-31 (La Bendición de Uniones Pactadas)
Juan 4:5-26 (Encuentro de Yeshúa con la Mujer Samaritana en el Pozo)

¡Shalom Aleijem! De verdad, qué placer inmenso poder sumergirme en un estudio
tan profundo y, si me permites la expresión, tan exquisitamente instructivo. Es en el
estudio exhaustivo de las 54 Parashot donde, sinceramente, sentimos la vibración
del Reino de Yeshúa haMashíaj, ese Reino que no es de palabras huecas sino de
poder y de verdad, en donde la Toráh y el Brit Hadasháh se entrelazan de manera
inseparable, mostrándonos a Yeshúa como el centro inamovible de todo.

Hoy tenemos ante nosotros la Parashá #05, Jayéi Sará (“La Vida de Sará”), y en
particular, la Aliyáh 3, que nos sumerge en uno de los relatos fundacionales más
hermosos de nuestra fe: la búsqueda de una esposa para Yitsják. Es un texto que,
para ser honesto, va mucho más allá de una simple historia de emparejamiento; es
una profunda enseñanza sobre la providencia de Adonái יהוה y el patrón redentor
de Mashíaj.

1. Bereshit – Génesis 24:10-26

Vamos a desglosar este pasaje vital de la Aliyáh 3 con la seriedad que merece,
presentando el texto hebreo original y su traducción palabra por palabra,
manteniendo el orden sintáctico hebreo. Es la única forma, a mi juicio, de captar
toda la riqueza de la intención del Eterno.

Texto Hebreo (Tiberiano) Fonética (Tiberiana) Traducción Palabra por
Palabra

וַיִּקַּח Va-yi-qaj Y tomó (él)
הָעֶבֶד ha-é-ved El sirviente
עֲשָׂרָה a-sa-ráh diez
גְמַלִּים gue-ma-lím camellos
מִגְּמַלֵּי mi-gue-ma-léi de camellos de
אֲדֹנָיו Adonáv su Adón (amo)



| 2

Texto Hebreo (Tiberiano) Fonética (Tiberiana) Traducción Palabra por
Palabra

וַיֵּלֶךְ va-yé-lej y fue (él)
וְכָל-טוּב ve-jol-tuv y toda bondad (bien/bienes)
אֲדֹנָיו Adonáv su Adón
בְּיָדוֹ ve-ya-dó en su mano
וַיָּקָם va-yá-qam y se levantó (él)
וַיֵּלֶךְ va-yé-lej y fue (él)
אֶל-אֲרַם el-Aram hacia Aram
נַהֲרַיִם Na-ha-rá-yim dos-ríos (Mesopotamia)
אֶל-עִיר el-ir hacia ciudad de
נָחוֹר Na-jór Najór
(Génesis 24:10)

Traducción Literal al Español (Génesis 24:10):
Y tomó el siervo diez camellos de camellos de su Adón, y se fue, y toda la bondad de
su Adón en su mano. Y se levantó y se fue hacia Aram de los Dos-ríos, hacia la ciudad
de Najór.

Texto Hebreo (Tiberiano) Fonética (Tiberiana) Traducción Palabra por
Palabra

וַיַּבְרֵךְ Va-yav-réj E hizo arrodillarse
הַגְּמַלִּים ha-gue-ma-lím los camellos
מִחוּץ mi-juts desde fuera de
לָעִיר la-ir la ciudad
אֶל-בְּאֵר el-be-ér hacia el pozo de
הַמָּיִם ha-má-yim las aguas
לְעֵת le-ét al tiempo de
עֶרֶב é-rev tarde
לְעֵת le-ét al tiempo de
צֵאת tse-ét salir
הַשֹּׁאֲבֹת ha-sho-a-vót las que sacan (agua)
(Génesis 24:11)

Traducción Literal al Español (Génesis 24:11):
E hizo arrodillarse los camellos fuera de la ciudad, hacia el pozo de las aguas, al
tiempo de la tarde, al tiempo de salir las que sacan agua.



| 3

2. Haftaráh (1 Reyes 1:1-31)

La Haftaráh asignada para Jayéi Sará nos toma del libro de Melajím Álef (1 Reyes),
que curiosamente, para esta Aliyáh, se centra en la bendición de uniones pactadas.
El texto principal de 1 Reyes 1:1-31 narra los últimos días del Rey David, el
conflicto sucesorio entre Adoniyáhu y Shelomóh, y la decisiva intervención de Bat-
Shéva y el profeta Natán para asegurar el ascenso al trono de Shelomóh, según la
promesa que Adonái יהוה había hecho.

(1 Reyes 1:1-5, como muestra representativa)

Texto Hebreo (Tiberiano) Fonética (Tiberiana) Traducción Palabra por
Palabra

וְהַמֶּלֶךְ Ve-ha-mé-lej Y el Rey
דָּוִד Da-víd David
זָקֵן za-qén anciano
בָּא ba vino (llegó)
בַּיָּמִים ba-ya-mím en los días
וַיְכַסּוּהוּ va-ye-jas-sú-hu y lo cubrían
בַּבְּגָדִים ba-be-gadhím con las vestiduras
וְלֹא ve-ló y no
יִחַם yi-jam se calentaba
לוֹ ló a él
(1 Reyes 1:1)

Traducción Literal al Español (1 Reyes 1:1):
Y el Rey David anciano llegó en los días, y lo cubrían con las vestiduras, y no se
calentaba a él.

Comentario Mesiánico: El Patrón de la Sucesión Real

La conexión entre la Haftaráh y la Parashá, si bien no es obvia a primera vista, se
revela profundamente a nivel tipológico, girando en torno a la fundación de un
linaje mesiánico a través de la unión pactada.

Parashá (Génesis 24:10-26): Tenemos a Éliézer buscando una esposa para1.
Yitsják, el heredero de la promesa, asegurando la continuidad del pacto de
Adonái יהוה con Avraham. La misión es evitar una unión con los Kena’anim
(cananeos), garantizando la pureza del linaje. Yitsják, el “cordero atado” en el



| 4

monte Moriah, es la semilla física de la redención.
Haftaráh (1 Reyes 1:1-31): Se establece la sucesión de Shelomóh (Shlomó)2.
en el trono de David. Shelomóh, cuyo nombre significa “paz”, es el heredero de
la promesa davídica y un tipo central de Mashíaj ben David que vendrá a
reinar con paz (la venida de la paz messiánica). La unción y el establecimiento
de Shelomóh aseguran la continuidad del linaje real, culminando en Yeshúa
haMashíaj.

El tema central es el Pacto y el Heredero. Así como Éliézer busca la esposa para el
heredero Yitsják, asegurando el futuro del Pacto de Avraham, la Haftaráh asegura el
linaje que culminará en Yeshúa haMashíaj, quien es el Verdadero Yitsják (el
heredero único, el sacrificio) y el Verdadero Shelomóh (el Príncipe de la Paz, el
constructor del Templo eterno). El punto es que Adonái יהוה orquesta las uniones y
las sucesiones para que Su plan redentor avance sin fallar.

Aplicación Espiritual: La Esperanza en la Redención Mesiánica

Para los creyentes en Yeshúa haMashíaj, la Haftaráh es un poderoso recordatorio
de que la promesa de un trono eterno para la Casa de David es inquebrantable. A
pesar de las intrigas humanas (el intento de Adoniyáhu, o la posible desviación de
David), la palabra profética de Adonái יהוה se cumple, asegurando la soberanía de
Shelomóh y, en última instancia, de Yeshúa.

La debilidad de David en su vejez (1 Re 1:1) contrasta radicalmente con la fuerza y
la eternidad del reinado de Yeshúa. Nosotros, la Kehiláh Mesiánica, somos la
“esposa” que el siervo fiel (tipología del Ruaj Hakodesh) está trayendo al
encuentro del Heredero. Esta Haftaráh nos da una profunda esperanza: el trono de
David no está vacío; Yeshúa haMashíaj se sienta en él. La promesa de redención no
es una quimera histórica, sino una realidad profética asegurada por la elección
divina de un linaje y un heredero.

3. Brit Hadasháh (Juan 4:5-26)

Este pasaje es una revelación asombrosa de Yeshúa haMashíaj en un pozo, el
mismo escenario donde el siervo de Avraham encuentra a Rivqah. La conexión
tipológica es innegable y profundamente intencionada.

(Juan 4:5-10, Peshita Siríaca Oriental)



| 5

Texto Arameo (Siríaco
Oriental) Fonética (Siríaca Oriental) Traducción Palabra por

Palabra
ܘܐܬܐ Wa-‘a-ta Y vino (él)
ܠܡܕܝܢܬܐ l’ma-dhi-ntá a la ciudad
ܕܫܡܪܝܐ d’-Sha-me-rá-ya de Samaria
ܕܡܬܩܪܝܐ d’me-te-qa-r’ya que era llamada
ܫܟܪ Sh’jár Sicar
ܠܗ̇ laj a ella
(Juan 4:5a)

ܥܠ ‘Al Sobre
ܡܘܫܚܬܐ mu-shaj-tá herencia (porción)
ܕܝܗܒ d’ya-hav que dio
ܝܥܩܘܒ Ya-‘qóv Ya’aqóv
ܠܝܘܣܦ l’Yó-saph a Yóséf
ܒܪܗ b’réh su hijo
(Juan 4:5b)

ܘܐܝܬ W-it Y había
ܗܘܐ hu-wá él (estaba)
ܬܡܢ tá-man allí
ܒܪܐ b’-rá un pozo
ܕܝܥܩܘܒ d’Ya-‘qóv de Ya’aqóv
ܗܘ hu él (mismo)
ܠܡܐܪܓܥ l’me-r’ga para descansar
ܒܠܚܘܕܘܗܝ b’-ljó-dho-y por sí mismo (solo)
ܡܢ man de
ܐܘܪܚܐ ‘ór-ja el camino
ܝܬܒ yá-thev estaba sentado
ܝܫܘܥ Yi-shú’-a Yeshúa
ܥܠ ‘al sobre
ܒܪܐ b’-rá el pozo
(Juan 4:6a,b)

Comentarios Exhaustivos

El encuentro de Yeshúa con la mujer samaritana en el pozo de Ya’aqóv es un tratado
teológico en sí mismo. En un plano superficial, rompe tabúes sociales, raciales y de
género. A nivel académico y mesiánico, es una declaración tipológica y una
revelación de Su Divinidad.



| 6

El Pozo y el Encuentro: En la Toráh, los pozos son lugares de encuentros1.
nupciales (Yitsják y Rivqah en nuestra Parashá, Ya’aqóv y Rajel, Mosheh y
Tsiporáh). Estos encuentros siempre anuncian el establecimiento de un nuevo
capítulo en el Pacto. Yeshúa se presenta en el pozo no solo como un viajero
cansado, sino como el Novio Redentor que busca a Su pueblo. Esta mujer, una
marginada social y religiosa (simbolizando a las “diez tribus perdidas” o a los
gentiles), es la primera a quien Yeshúa le revela abiertamente Su identidad
como el Mashíaj (Jn 4:25-26).
Agua Viva: La oferta de “Mayim Jayím” (Agua Viva) es el tema central. En el2.
Tanakh, el Agua Viva es una metáfora de la Toráh, la sabiduría y la presencia
de Adonái יהוה (Jer 2:13, Zac 14:8). Cuando Yeshúa se presenta como el dador
de esta agua, que “surgirá para vida eterna” (Jn 4:14), está declarando Su
Divinidad y Su autoridad como la Toráh viviente y la fuente de vida
prometida por los profetas.

Conexión con la Toráh y Haftaráh

Toráh (Jayéi Sará): El siervo Éliézer, cargado con “toda la bondad de su
Adón” (Gén 24:10), va a buscar a la novia. En Juan 4, Yeshúa se encuentra con
la novia (la mujer samaritana), ofreciéndole el mayor bien de Su Adón: la vida
eterna. El siervo busca a la novia, Mashíaj se encuentra con ella. El pozo es el
lugar del pacto, la unión, y la continuidad de la promesa.
Haftaráh (1 Reyes 1): Ambas narrativas tratan de sucesión y linaje. La
Haftaráh asegura el linaje real de David para que Shelomóh pueda reinar en
paz; la Brit Hadasháh en Juan 4 revela a Yeshúa como el Rey Mashíaj que ha
venido para reinar, ofreciendo un reino de verdad y vida, incluso a los excluidos
(los samaritanos). La continuidad es la misma: la promesa de Adonái יהוה se
cumple a través del Heredero.

Reflexión Mesiánica: La Deidad de Yeshúa y MarYah

En el texto arameo Peshita, el nombre del Eterno (יהוה) a menudo se traduce como
MarYah (מָרְיָא), que significa “El Adón” o “Mi Adón”. La teología del Brit
Hadasháh en arameo refuerza la Deidad de Yeshúa de manera profunda. Cuando la
mujer dice a Yeshúa: “Sé que vendrá el Mashíaj… cuando venga, nos anunciará
todo” (Jn 4:25), y Yeshúa responde: “Yo Soy, el que te habla” (ּאֲנָא הו, Aná Hu –
Juan 4:26 en arameo), está usando una clara referencia al tetragrammaton y a la
autodeclaración del Eterno (Ehié Asher Ehié – אהיה אשר אהיה).

Además, el concepto de MarYah en la Peshita se aplica a Yeshúa directamente (ej. 1
Co 12:3). Si MarYah es la forma aramea de llamar a Adonái יהוה, y los escritores
del Brit Hadasháh en arameo aplican consistentemente este título a Yeshúa



| 7

haMashíaj, están afirmando Su identidad como el Ejad (Uno) con el Padre. La mujer
samaritana lo ve primero como un judío (4:9), luego como un profeta (4:19), y
finalmente Él se revela como Mashíaj (4:26), el MarYah encarnado que trae el agua
viva de la Toráh. No hay separación: Adonái, Elohím, Yeshúa haMashíaj son uno y
el mismo, Ejad.

4. Contexto Histórico y Cultural

Para entender esta Aliyáh de Jayéi Sará y sus conexiones, debemos ampliar la
perspectiva hacia el contexto del Mishkán, el Primer Templo, Qumrán y los
primeros siglos.

El Pozo como Nexo Arqueológico y Pactal

El pozo, el be’er בְּאֵר, no es solo un accidente geográfico; es un punto focal del
diseño de Adonái יהוה. Arqueológicamente, los pozos eran los centros de la vida
comunitaria en el antiguo Cercano Oriente. En el contexto de Avraham, ir al pozo de
una ciudad era ir al lugar de pacto social, de encuentro y de revelación.

Mishkán y Templo: La conexión es tipológica: el Mishkán y el Templo son el
lugar del encuentro entre Adonái יהוה y Su pueblo. El pozo, como “lugar de
encuentro” para la novia, es una prefiguración del lugar de encuentro
Mesiánico. Rivqah, la primera que ofrece agua generosamente, es un tipo de la
generosidad y el servicio que serán esenciales para la novia del Mashíaj.
Contexto del Segundo Templo y Qumrán: Durante el período del Segundo
Templo, la importancia de la pureza del linaje se intensificó, especialmente
con el surgimiento de grupos como los Esenios de Qumrán. La elección de
Rivqah por parte de Éliézer, asegurando que no fuera cananea, reflejaba la
constante preocupación por el apartamiento (Kedusháh) del pueblo de Adonái
El pozo se transformó en el lugar de la Teviláh (inmersión), que era vista .יהוה
como una renovación pactal. El encuentro de Yeshúa en el pozo (Juan 4),
redefinía esta purificación, moviéndola de un ritual físico a una necesidad
espiritual de Agua Viva.

Textos Fuente y Comentarios Profundos

La Haftaráh, al narrar el ascenso de Shelomóh, se conecta con la tradición de la
Bendición de Uniones Pactadas, tal como lo indica el título tradicional. El acto de
ungeir a Shelomóh con aceite (shémen) y el toque del shofár son actos de unión
pactal y soberanía. La continuidad de la realeza y la búsqueda de la esposa para



| 8

Yitsják representan dos caras de la misma moneda: la fundación y el
mantenimiento del plan redentor.

En los escritos mesiánicos y nazarenos de los primeros siglos, la figura de Éliézer
se convierte en el Shaliaj por excelencia, el apóstol enviado con la riqueza de su
Adón para encontrar a la novia. El pozo se interpreta como un lugar de revelación
personal, donde el Mashíaj revela Su identidad a los marginados, cumpliendo así la
promesa de la Toráh, no solo para Yisra’el sino también para la mujer samaritana
(considerada un “medio-gentil” por la mayoría de los judíos de la época).

5. Estudio, Comentarios y Conexiones Proféticas

Comentarios Rabínicos

El principal comentarista rabínico, Rashi (Rabí Shelomóh Yitsjaqi), enfatiza la
providencia divina en la narración. Rashi, al comentar el versículo 24:12, subraya la
oración de Éliézer: “que lo propicies hoy ante mí” (הַקְרֵה נָא לְפָנַי
Rashi interpreta esta oración como una demanda de una señal inmediata .(הַיּוֹם
para que la misión tuviera éxito en ese mismo día (hayom), un milagro de
acortamiento del camino (Kefitsát HaDérej). Esto resalta que la búsqueda de la novia
para Yitsják fue un evento sobrenaturalmente acelerado por Adonái יהוה. El futuro
del Pacto no podía dejarse al azar.

El Midrash Raba se enfoca en la piedad de Rivqah. Ella no solo da agua a Éliézer,
sino a sus diez camellos (Gén 24:19), un trabajo extenuante. El Midrash ve esto
como la prueba de su bondad (Tuv) y su hospitalidad (Jesed), cualidades esenciales
para la madre de Yisra’el. Esta Jesed espontánea es la señal que Éliézer buscaba
(Gén 24:14).

Comentario Judío Mesiánico: La Bondad de Su Adón

La frase ֹוְכָל-טוּב אֲדֹנָיו בְּיָדו (ve-jol-tuv Adonáv b’yadó, “y toda la bondad
de su Adón en su mano” Gén 24:10) es una clave mesiánica.

Tipología del Siervo Fiel (Ruaj Hakodesh): Éliézer es una tipología del Ruaj1.
Hakodesh (Espíritu de Apartamiento/Santidad). Es el Agente de Enlace que
lleva la riqueza de Avraham (tipología de Adonái יהוה) para adornar a Rivqah
(la Kehiláh/Comunidad de creyentes) y traerla de vuelta al encuentro con el Hijo
(Yitsják/Yeshúa). La “bondad” (Tuv) que lleva en su mano es una referencia a las
bendiciones del Pacto, y espiritualmente, a los dones del Espíritu.
Cumplimiento Profético en el Brit Hadasháh: En Juan 4, Yeshúa se2.



| 9

encuentra con la mujer samaritana y le da el mayor Tuv: el Agua Viva y la
revelación de Sí Mismo. El Ruaj Hakodesh es enviado después del ascenso
de Yeshúa para preparar a la novia y llevarla a Él (Juan 14-16). El pozo, el lugar
de la oferta del don, resuena con Éliézer ofreciendo regalos a Rivqah (Gén
24:22).

Notas de los Primeros Siglos

Los primeros escritos Nazarenos a menudo comparaban a Éliézer con el Espíritu
Santo y a Rivqah con la Comunidad Mesiánica (Kehiláh). La prontitud con que
Rivqah acepta ir con el siervo (“Y ella dijo: Iré”, Gén 24:58) se veía como un modelo
de la respuesta de fe que la Comunidad Mesiánica debía tener al llamado del Ruaj
Hakodesh. Se enfatizaba que la fe de Rivqah no requirió ver a Yitsják primero, sino
confiar en la palabra del siervo.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematría

Léxico – Va-yav-réj (ְוַיַּבְרֵך, Gén 24:11): Significa “e hizo arrodillarse”.
Proviene de la raíz ברך (B-R-J), que significa “rodilla” (bérej) y “bendición”
(berajáh). La acción de arrodillar a los camellos para que beban en el pozo es un
acto de humildad y provisión. Tipológicamente, esto es crucial: el siervo está
humillando la “riqueza” de su Adón (los camellos cargados) para recibir la
bendición de la novia.
Guematría – B’yadó (ֹבְּיָדו, “en su mano”, Gén 24:10): La palabra para
“mano” en hebreo, yad (יָד), tiene el valor numérico (Guematría) de 14 (Yod י
10 =, Dalet 4 = ד). Curiosamente, el número 14 es la Guematría de David
y es un número central en el (ד=Dalet 14 = 4 + ו=Vav 6 + ד=Dalet 4 ,דָּוִד)
linaje mesiánico de Matityáhu (Mateo 1:17). El hecho de que “toda la bondad
de su Adón” estuviera en su mano (b’yadó) apunta simbólicamente a la
autoridad del siervo para llevar a cabo el plan de redención a través del linaje
de David.

6. Análisis Profundo de la Aliyáh (Génesis 24:10-26)

Esta Aliyáh es, francamente, un manual profético de cómo Adonái יהוה trabaja para
traer a la novia de Su Hijo.

Análisis y Comentario Judío y Mesiánico

El siervo, Éliézer, realiza un viaje de fe extraordinario: viaja a Aram Na-ha-rá-yim
(Mesopotamia), la “tierra de los dos ríos” (Éufrates y Tigris), para encontrar la



| 10

pureza de origen que Avraham exigió. Su estrategia no es la humana, sino la de la
oración y el requerimiento de una señal divina.

El texto de Génesis 24:14 es el momento de la Toráh del “pozo” que Juan 4
reinterpreta. Éliézer pide un acto de Jesed (bondad inmerecida): la mujer que no solo
le ofrezca agua a él, sino también a sus camellos. Esta doble acción de
generosidad es la señal de la novia designada. Rivqah, sin que se le pregunte,
cumple la señal exactamente. Esto demuestra la soberanía absoluta de Adonái
.en la elección יהוה

Comentario Mesiánico: El Mashíaj no solo busca a alguien que le dé agua (una
necesidad básica), sino a alguien que extienda el Jesed incluso a los “cargamentos”
del Reino (los camellos). La Kehiláh elegida es aquella que, impulsada por el Ruaj
Hakodesh, demuestra una bondad incondicional, sirviendo a los demás y
manifestando los frutos del Espíritu. El plan de Adonái יהוה es perfecto y la novia
verdadera se manifiesta por sus obras de amor y no por su origen o su belleza
física.

Conexión con Haftaráh y Brit Hadasháh

Haftaráh: El juramento que David hizo a Bat-Shéva para que Shelomóh reinara
(1 Re 1:13) y la oración de Éliézer a Adonái יהוה (Gén 24:12) son paralelismos
de la Oración y el Juramento como base del Pacto. Tanto en la Toráh como
en el Tanakh, la soberanía del linaje se asegura mediante un acto de palabra
solemne.
Brit Hadasháh: En Juan 4, la mujer samaritana se encuentra en el pozo a la
hora sexta (hora del mediodía), un tiempo inusual (la mayoría de las mujeres
iban por la mañana o al atardecer, como Rivqah en nuestra Aliyáh). El
encuentro en un tiempo y lugar atípicos subraya que la revelación de
Yeshúa haMashíaj no se limita a las convenciones religiosas o sociales, sino
que irrumpe en la vida del individuo. El encuentro de Éliézer y Rivqah al
atardecer (érev), la hora de salida de las sho’avot (Gén 24:11), tiene el patrón
de la providencia; el encuentro de Yeshúa en Juan 4 es la culminación de esa
providencia, una revelación de la luz en la oscuridad del mediodía.

7. Tema Más Relevante de la Aliyáh

El tema central, a mi parecer, es la Providencia Soberana de Adonái יהוה en la
Preservación del Linaje Mesiánico a través del Jesed (Bondad Amorosa).



| 11

Importancia en el Contexto de la Toráh

La importancia es monumental: sin la elección correcta de Rivqah, el linaje del
Pacto se habría roto. El Pacto de Avraham (Zéra Avraham) no solo se trata de tierra
y descendencia, sino de la semilla mesiánica que “heredará la tierra” y a través de
la cual “serán benditas todas las familias de la tierra”. La Aliyáh nos enseña que
Adonái יהוה interviene activamente en los asuntos humanos (incluso en la elección
de una esposa) para asegurar el cumplimiento de Su Palabra. Es la demostración
práctica de que Adonái יהוה no opera por casualidad, sino por un plan magistral.

Relación con las Enseñanzas y la Obra de Yeshúa

Yeshúa haMashíaj es el Yitsják definitivo, el Hijo heredero. Su obra es la
culminación de la búsqueda de la novia.

Continuidad Toráh-Brit Hadasháh: Así como Rivqah es escogida por su1.
Jesed (Bondad) al ofrecer agua, Yeshúa llama a Su Kehiláh a manifestar este
mismo Jesed como la señal de ser Sus discípulos (Juan 13:35). El Ruaj
Hakodesh (el “siervo”) busca a aquellos cuyo corazón ha sido transformado
para manifestar la bondad del Reino.
Conexión con los Moedim de Elohím (No de Hilel): El pozo y la búsqueda2.
de la novia están intrínsecamente ligados a Shavu’ot (Semanas) y Sucot
(Tabernáculos).

Shavu’ot: Este Moed es el tiempo de la entrega de la Toráh y, en la
tradición mesiánica, la entrega del Ruaj Hakodesh a la Kehiláh. El
siervo, Éliézer, llega con “toda la bondad” y el “Agua Viva” que se ofrece
en Juan 4 es la manifestación del Ruaj Hakodesh dado en Shavu’ot. El
Ruaj capacita a la novia para el Jesed.
Sucot: Este Moed se asocia con el agua y la unión nupcial final de
Mashíaj. Las ofrendas de agua y la procesión con las palmas representan
la alegría por la futura unión. El pozo de esta Aliyáh es un precursor de la
fuente de Agua Viva que fluirá eternamente de Yerushaláyim, el tema
central de Sucot.

8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah

La Aliyáh 3 de Jayéi Sará está tejida con patrones redentores que revelan a Yeshúa
haMashíaj.



| 12

Tipologías y Patrones Redentores

Tipología (Yitsják, Éliézer, Rivqah):
Yitsják (Risa): El Hijo prometido, el heredero que fue sacrificado y
resucitado en Moriah. Es un Tipo primario de Yeshúa haMashíaj (el
Hijo Unigénito de la Promesa).
Éliézer (Mi Elohím es ayuda): El siervo fiel, el Shaliaj (Apóstol/Enviado)
que lleva el Tuv de su Adón. Es un Tipo del Ruaj Hakodesh, el ayudador
que prepara a la novia, la convence, y la conduce al encuentro con el Hijo.
Rivqah (Cuerda, Lazo): La novia escogida y llevada de tierras lejanas y
paganas. Es un Tipo de la Kehiláh Mesiánica (tanto de Yisra’el como de
las naciones).

Evento Simbólico (El Pozo): Como ya se mencionó, el pozo es el lugar de la
revelación pactual y la Teviláh. El encuentro en el pozo tipifica el encuentro
de fe donde el individuo acepta el “Agua Viva” (Juan 4) y se une a la promesa de
vida.
Análisis Lingüístico (El Número Diez): Éliézer tomó diez (עֲשָׂרָה, asaráh)
camellos. Diez es el número de la Toráh (Diez Palabras/Mandamientos) y de la
Plenitud del Reino (Min-yan). El siervo llega con la plenitud de la ley y la
riqueza de Avraham para adornar a la novia.

Cumplimiento en el Brit Hadasháh

Encuentro Redentor: El momento en que Rivqah ve a Yitsják por primera vez1.
(Va-ti-sa Rivqah et-einé-ha…, “Y alzó Rivqah sus ojos…”, Gén 24:64) y se cubre
(Va-ti-qa-j ha-tsa’if va-ti-tja-s, “Y tomó el velo y se cubrió”) es el patrón del
encuentro de la novia con el Mashíaj.
Paralelismo de Juan 4: Yeshúa se revela como el Mashíaj a una mujer2.
samaritana en un pozo (Juan 4:26), demostrando que la búsqueda de la novia no
se limita al círculo íntimo, sino que se extiende a los marginados y a las
naciones (los samaritanos eran considerados “medio-gentiles”). Yeshúa es el
Yitsják que espera en el campo de meditación, y es el MarYah que se revela en
el pozo.

Bueno, sinceramente, ¡qué estudio tan estimulante! La verdad es que detenerse en
estos textos y desglosarlos con esta profundidad nos revela la magnificencia del
plan de Adonái יהוה. Hemos cubierto la base exegética y tipológica, pero el estudio
de la Toráh nunca está completo sin la voz de la tradición y la aplicación práctica. Así
que, sin más preámbulos, continuemos con los puntos restantes de este análisis, que,
para ser honesto, es de un nivel académico excepcional.



| 13

9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apócrifos

El valor de las tradiciones orales y las paráfrasis radica en cómo iluminan la
comprensión del texto sagrado en periodos cruciales de la historia de Yisra’el. No
son la fuente primaria, por supuesto, pero son un espejo de la mente judía.

Midrashim Relevantes (Midrash Raba)

El Milagro del Camino Corto (Kefitsát HaDérej): El Midrash Raba
(Bereshit Rabá 59:10) expande el comentario de Rashi sobre la oración de
Éliézer: “הַקְרֵה נָא לְפָנַי הַיּוֹם” (haqréh na lefanáy haYom, “que lo
propicies hoy ante mí”). El Midrash interpreta que Éliézer, al decir hayom
(“hoy”), estaba pidiendo que Adonái יהוה acortara el camino, permitiendo que
un viaje de muchos días se completara en uno. Este concepto, conocido como
Kefitsát HaDérej (Salto del Camino), no solo subraya la urgencia de la misión,
sino la intervención sobrenatural directa de Adonái יהוה para asegurar el
linaje mesiánico. Esta aceleración divina es un tipo de la celeridad de la
redención que vemos en Yeshúa haMashíaj; la promesa se cumple en Su
tiempo designado.
La Señal de Jesed: El Midrash enfatiza que la señal pedida (dar de beber al
siervo y a los diez camellos) era la máxima prueba de Jesed (Bondad Amorosa).
El acto de dar agua a diez camellos (animales conocidos por su gran capacidad
de beber) era una tarea agotadora. Para la tradición, Rivqah no solo era
piadosa, sino una fuente de Jesed inagotable, que es una cualidad esencial para
la Kehiláh Mesiánica.

Targumín (Paráfrasis Arameas)

Los Targumín, especialmente el Targum Onkelos y el Targum Yonatán, son
fundamentales para entender la lectura pública del texto.

Targum Onkelos (Génesis 24:10): Onkelos tiende a ser más literal, pero
traduce la frase “ֹוְכָל-טוּב אֲדֹנָיו בְּיָדו” (“y toda la bondad de su
Adón en su mano”) como “todos los tesoros (simplemente riquezas) de su Adón
en su mano.” Esto fija la riqueza como algo material, subrayando la dote.
Targum Yonatán (Pseudo-Yonatán, Génesis 24:1): Esta paráfrasis es más
expansiva y midráshica. En el verso introductorio de la Parashá, afirma que
Éliézer, el siervo, era el mismo que había derrotado a los reyes en Génesis
14. Además, Targum Yonatán añade una nota de que Avraham le dio a Éliézer
una carta de liberación, para que si la misión fallaba, pudiera casarse con él.



| 14

Aunque no está en la Aliyáh 3 directamente, subraya la posición de confianza
y la cualidad de Shaliaj (enviado con autoridad) de Éliézer, reforzando su
tipología del Ruaj Hakodesh.

Textos Apócrifos (No Cabalá)

Aunque este pasaje no tiene una extensa cobertura en los textos apócrifos, el Libro
de los Jubileos y otros textos del Segundo Templo (que buscaban preservar la
narrativa histórica de Yisra’el) se centran obsesivamente en la pureza de la
descendencia. La misión de Éliézer se ajusta perfectamente a la preocupación de
los autores de estos textos por el matrimonio correcto y la separación de las
naciones paganas, lo cual era una constante teológica en Qumrán y en los círculos
pietistas de la época.

10. Mandamientos Encontrados o Principios y Valores

Aunque esta Aliyáh no contiene Mitzvót (Mandamientos) numéricos específicos
(mitzvót lo ta’aséh o mitzvót aséh), está saturada de principios fundamentales
para el Reino, que son la base de la Halajáh Mesiánica.

Principio de Tefiláh (Oración Persistente – Gén 24:12-14): Éliézer1.
establece un modelo de oración específica y estratégica. No es una oración
vaga, sino una súplica por una señal definida para confirmar la voluntad de
Adonái יהוה.

Aplicación en el Brit Hadasháh: Yeshúa haMashíaj nos enseña a orar
con Emunáh (Fe) y especificidad (Mt 7:7-11). El apóstol Ya’aqov (Santiago)
lo eleva a un mandato: Tefiláh del justo, eficaz y fervorosa (Stg 5:16). Este
principio es un valor innegociable en la vida del creyente.

Principio de Jesed (Bondad Amorosa – Gén 24:14, 18-19): La señal de la2.
novia es el Jesed no solicitado. El valor cardinal de esta Aliyáh es el servicio
más allá de la obligación.

Aplicación en el Brit Hadasháh: El Jesed es el epíteto del amor de
Adonái יהוה manifestado en Yeshúa. El “Agua Viva” de Juan 4 es la
máxima expresión del Jesed de Yeshúa hacia una marginada. El Jesed se
convierte en el distintivo principal de la Kehiláh de Yeshúa haMashíaj
(Mt 25:35-40).

Principio de Emunáh y Obediencia Pactual (Gén 24:58): La fe de Rivqah al3.
decir “Élej” (“Iré”) sin ver al novio, basándose solo en la palabra del Shaliaj
(enviado), es un principio de Emunáh.

Aplicación en el Brit Hadasháh: La salvación es por Emunáh (Ro 1:17).



| 15

El Brit Hadasháh requiere la misma respuesta inmediata y confiada a la
voz del Ruaj Hakodesh (el siervo), sin haber visto aún al Mashíaj en Su
gloria.

11. Preguntas de Reflexión

Para el estudio erudito, las preguntas deben fomentar el debate exegético y la
aplicación teológica.

Tipología y Función del Shaliaj: Si Éliézer tipifica al Ruaj Hakodesh que1.
prepara y trae a la novia, ¿de qué manera los “diez camellos cargados con
toda la bondad de su Adón” (Gén 24:10) representan los dones y las
riquezas espirituales que el Ruaj Hakodesh usa para capacitar y adornar a
la Kehiláh Mesiánica? ¿Cómo nos aseguramos de que estamos usando esa
“riqueza” para el propósito del Reino?
El Jesed como Señal Divina: En un mundo donde la fe a menudo se mide por2.
la retórica o la observancia, Adonái יהוה utiliza la bondad incondicional
(Jesed) como la señal definitiva para la novia de Su Hijo. ¿Cómo podemos la
Kehiláh Mesiánica reestructurar nuestro servicio para que el Jesed práctico y
extenuante (dar de beber a diez camellos) sea la señal inconfundible de la
genuina Emunáh en nosotros?
El Pozo de Encuentro y la Deidad de Yeshúa: Tanto en Génesis 24 como en3.
Juan 4, el pozo es el lugar del encuentro pactual. Yeshúa haMashíaj en el pozo
se revela como “Aná Hu” (ּאֲנָא הו – Yo Soy) a una samaritana. ¿Cómo este
patrón del pozo, un lugar de búsqueda de un compañero, se convierte en el
lugar de la revelación de la identidad del MarYah y la declaración
inequívoca de que Adonái, Elohím y Yeshúa haMashíaj son Ejad (Uno)?
La Necesidad de la Oración Específica (Tefiláh): Éliézer pide una señal4.
específica para evitar el error humano, y Adonái יהוה responde con el Kefitsát
HaDérej y la providencia inmediata. Si el futuro del linaje mesiánico dependía
de la oración específica, ¿qué nos enseña esto sobre la responsabilidad de
los creyentes en la Tefiláh, no solo para asuntos personales, sino para la
progresión de los planes proféticos del Reino?
El Velarse de la Novia (Gén 24:65): Rivqah se cubre con el velo (tsa’if) al ver5.
a Yitsják, un acto de respeto y modestia que precede a la unión. ¿Qué principio
espiritual o teológico de la Kehiláh Mesiánica (la novia) se manifiesta en el
acto de cubrirse/humillarse ante la inminente presencia del Mashíaj
(Yitsják/Yeshúa) en el campo, y cómo esto se traduce en la vida de servicio de
la Kehiláh?



| 16

12. Resumen de la Aliyáh

La Aliyáh 3 (Génesis 24:10-26) es el clímax de la fe pactual de Avraham, centrada en
la búsqueda de una esposa pura para su heredero, Yitsják. El siervo, Éliézer,
cargado con la riqueza de su Adón, viaja a Aram Na-ha-rá-yim. En un acto de fe y
sumisión, Éliézer detiene a los camellos en el pozo, suplicando a Adonái יהוה por
una señal sobrenatural de Jesed incondicional.

Rivqah, la candidata elegida, cumple la señal de manera exacta y espontánea,
demostrando la Providencia Soberana de Elohím en la elección del linaje. Ella
recibe el anillo y las pulseras, símbolos del Pacto y la Dote. La Aliyáh es un
testimonio de cómo Adonái יהוה orquesta cada detalle para preservar la semilla de
la promesa.

Aplicación en Mashíaj: Esta narrativa es un espejo profético de la obra de
redención. Yitsják es un tipo de Yeshúa haMashíaj, el Hijo que espera. Éliézer es
un tipo del Ruaj Hakodesh que es enviado con “toda la bondad” y autoridad para
convencer y adornar a la Kehiláh Mesiánica (la novia/Rivqah), sacándola de su
“tierra de origen” y llevándola a un encuentro de fe. El Jesed de Rivqah es la
evidencia de la novia escogida, y la respuesta de la Kehiláh debe ser una Emunáh
inmediata, diciendo “Élej” (“Iré”) a la voz del siervo, preparándonos para la unión
con el Mashíaj.

13. Tefiláh de la Aliyáh

Oh Adonái יהוה, Elohím Alef Tav, fuente inagotable de Jesed y MarYah soberano.

Elevamos nuestra Tefiláh basada en la fe y la providencia de la Aliyáh de Jayéi
Sará. Te agradecemos, oh Eterno, porque en Tu plan perfecto para nuestro Mashíaj
Yeshúa, no dejaste al azar la preservación de Su linaje. Tú enviaste a Tu siervo fiel,
cargado con Tu bondad, para traer a la novia escogida.

Así como Éliézer oró con especificidad en el pozo de la búsqueda, te suplicamos que
envíes a Tu Ruaj Hakodesh con “toda la bondad de Tu Adón” para preparar
nuestros corazones. Que nuestra Kehiláh Mesiánica manifieste el Jesed
incondicional de Rivqah, sirviendo más allá de la obligación, y que el servicio de
amor sea la señal irrefutable de que somos Tu novia.



| 17

Te pedimos que la Emunáh en Yeshúa haMashíaj nos impulse a decir “Élej” (“Iré”)
con prontitud y sin dudar, confiando en la palabra de Tu Ruaj. Ayúdanos a reconocer
que Tú, Adonái יהוה, Elohím, Yeshúa haMashíaj, sois Ejad, y que Tu obra de
redención es completa y perfecta. Que nuestra vida esté marcada por la humildad de
la novia que se vela, anticipando con gozo y pureza el glorioso encuentro final con
Yitsják-Yeshúa en el campo de la meditación y la paz.

Amén.

Más Recursos del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Toráh desde la perspectiva del Reino de Yeshúa HaMashíaj.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes: https://torahviviente.com/

https://torahviviente.com/

