Bfy TORAH VIVIENTE

Listen to this article

Gén 23:17 - 24:9
1 Reyes 1:1-31 (David Prepara la Sucesion)
Mateo 22:1-14 (La Parabola de la Boda)

iLa paz y la gracia de Yeshua haMashiaj sean con usted! Es un verdadero honor para

nosotros adentrarnos en las profundidades de la Torah, la Haftarah y el Brit
Hadashah, estudiando la Palabra del Eterno, Adonai [J[J[][J, desde la perspectiva

ineludible del Reino de Yeshua. Nos dedicamos con fervor y seriedad académica a

desvelar los patrones redentores (Tavnitot) que en toda la Escritura apuntan a
Yeshua, el Mashiaj de Yisra’el. La Parasha Jayéi Sara (“Los Afios de Sarah”) nos
presenta el cierre de una era y el comienzo de la siguiente, un estudio fascinante
sobre la transferencia del pacto y la preparacion de la generacion futura.

Punto 1.

La segunda Aliyah se divide en dos secciones tematicas vitales: el sellado legal y
espiritual de la propiedad para el sepulcro de Sarah, y el inicio de la mision de
encontrar una esposa para Yitsjak, el hijo de la promesa. La primera seccién
(23:17-20) completa la narrativa de la muerte de Sarah y establece la primera
posesion legal y eterna de Avraham en la Tierra de Yisra'el.

(Bereshit 23:17-20)

Traduccion Palabra

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
por Palabra

O0o0o0oo Va-Ya-kam Y-se-levanto/confirm¢é y se levanto/confirmo
000000 Sedéh campo (de) campo

00000000 Ef-rén Efrén Efrén

000000 Ashér que que

O0000000000000 Ba-Maj-pe-lah - en-la-Machpelah en la Machpeldh
000000 Ashér que que

o0oooo Lif-néi delante-de/frente-a delante de

0000000 Mam-ré Mamré Mamré



Bfy TORAH VIVIENTE

Traduccion Palabra

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
por Palabra

00000000 Ha-Sa-déh el-campo el campo
N0000000000O0 - Ve-ha-me-‘a-rdh  y-la-cueva y la cueva
000000 Ashér que que

aooa Bo en-él en él
00000-00000 Ve-chol-ha-‘Ets  y-todo-el-4rbol y todo el arbol
000000 Ashér que que

0000000000 Ba-Sa-déh en-el-campo en el campo
0o0doa Ashér que que
O000000C-000000 Be-chol-gve-low  en-todo-su-limite en todo su limite
O0ooog Sa-viv alrededor alrededor

Traduccion Literal al Espanol (Bereshit 23:17):

Y se levantd/confirmé el campo de Efrén que en la Machpelah, que delante de
Mamré, el campo y la cueva que en él, y todo el arbol que en el campo que en todo su
limite alrededor.

(Bereshit 23:18):

N0000000000 - Le-Av-ra-ham - Para Avraham; 00000000 - Le-mik-ndh - como
propiedad; 0J000000 - Le-‘éi-néi - delante de los ojos de; J0J-00000 - Bnéi-Jét - hijos
de Jet; 000000 - Be-chol - en todo; J0J000 - Ba-€éy - los que entraban; J0J000 - Sha-
‘ar - puerta; 00000 - ‘I-r6 - su ciudad.

Traduccidén Literal al Espafol (Bereshit 23:18): Para Avraham como propiedad
delante de los ojos de los hijos de Jet, en todo los que entraban la puerta de su
ciudad.

(Bereshit 23:19):

000000000 - Ve-aj-a-réi - Y después; 00 - Ken - asi; 00000 - Ka-var - enterro;
000000000 - Av-ra-ham - Avraham; (00000000 - Et-Sa-rah - a Sarah; 000000000 -
Ish-t6 - su esposa; J000000-000 - El-me-‘a-rat - a la cueva de; 00000 - Sedéh -
campo de; 000000000000 - Ha-Mach-pe-lah - la Machpelah; 000000-000 - ‘Al-pnéi -
sobre el rostro de/frente a; (000000 - Mam-ré - Mamré; [0 - Hi - ella; 00000000 -
Jev-rén - Jevrén; [O000000 - Be-E-rets - en tierra de; Q0000000 - Ke-na-‘an -
Kena’an.

Traduccién Literal al Espafol (Bereshit 23:19): Y después asi enterré Avraham a



Bfy TORAH VIVIENTE

Sardh su esposa a la cueva del campo de la Machpeldh, sobre el rostro de Mamré,
ella Jevron, en tierra de Kena’an.

(Bereshit 23:20):

0000000 - Va-Ya-kam - Y se levanté/confirmd; 00000000 - Ha-Sa-déh - el campo;

000000000000 - Ve-ha-me-‘a-rah - y la cueva; J0J0-000000 - Ashér-Bo - que en él;

00000000000 - Le-Av-ra-ham - para Avraham; 0000000000 - Le-‘a-ja-zat - para
posesion de; 000 - Ka-ver - sepultura; (000 - Me-‘ét - de/por parte de; J00-000000
- Bnéi-Jét - hijos de Jet.

Traduccién Literal al Espafol (Bereshit 23:20): Y se levanto/confirmé el campo y la
cueva que en él para Avraham para posesion de sepultura de/por parte de los hijos
de Jet.

Inicio de la Busqueda de una Esposa (Bereshit 24:1-9)

Esta es la segunda y principal parte de la Aliyah, donde Avraham instruye a su
siervo, presumiblemente Eliezer de Damesek, para que busque una esposa para
Yitsjak.

(Bereshit 24:1):

N0000000000 - Ve-Av-ra-ham - Y Avraham; [J[J[0 - Za-kén - anciano; [J[J[J[] - Ba -
vino/habia llegado; (000000000 - Ba-ya-mim - en los dias; (000000 - Va-Adonai 000
-y Adonai; 000000 - Bé-raj - bendijo; QUO00000O0-000 - Et-Av-ra-ham - a Avraham;
0000000 - Ba-kol - en todo.

Traduccion Literal al Espafiol (Bereshit 24:1): Y Avraham anciano habia llegado en
los dias, y Adonai [JJJ bendijo a Avraham en todo.

(Bereshit 24:2):

000000000 - Va-yo-mer - Y dijo; 000000000 - Av-ra-ham - Avraham; 00000000-000 -

El-‘av-do6 - a su siervo; [0 - Ze-kan - anciano/el mas anciano de; [JJJ0000 - Bei-té

- su casa; J00000000 - Ha-mo-shél - el que gobernaba; J0J-000000-000000 - Be-chol-
ashér-10 - en todo que para €él; JJ0-00000 - Sim-na - pon, por favor; Q00000 - Yad-cha
- tu mano; 00000 - Ta-jat - debajo de; JO00000 - Ye-ré-chi - mi muslo.

Traduccion Literal al Espafiol (Bereshit 24:2): Y dijo Avraham a su siervo, el anciano
de su casa, el que gobernaba en todo lo que era suyo: pon por favor tu mano debajo
de mi muslo.

(Bereshit 24:3-9):



Bfy TORAH VIVIENTE

Estos versos contienen el juramento: no tomar esposa de Kena’an (v. 3), sino ir a su

tierra natal (v. 4). El siervo pregunta si debe llevar a Yitsjak (v. 5). Avraham prohibe
llevar a Yitsjak (v. 6), asegurando que el Malaj (Malaj) de Adonai (J0J0) guiara (v. 7).
El juramento se concluye y el siervo jura (v. 8-9).

Punto 2. Haftarah

1 Reyes 1:1-31 (David Prepara la Sucesion)

Texto Interlineal Anotado Hebreo-Espanol (Fragmento: 1 Reyes
1:1)

Traduccion Palabra

Texto Hebreo Palabra Hebrea Fonética (Tiberiana)
por Palabra

00000000000 - Ve-ha-Mé-lej Y-el-rey Y el rey
0000000 Da-vid David David

0000 Za-kén anciano anciano

0000 Ba vino/habia llegado habia llegado
0000000000 Ba-ya-mim en-los-dias en los dias
O00000000000 Va-ye-jas-st-hu  y-lo-cubrian y lo cubrian
O00000000000 Ba-be-ga-dim con-las-ropas con las ropas
00000 Ve-16 y-no y no

Ooooa Yi-jam se-calentaba se calentaba
0ad L6 a-él a él

Traduccion Literal al Espanol (1 Reyes 1:1): Y el rey David anciano habia llegado
en los dias, y lo cubrian con las ropas y no se calentaba a él.

Comentario Mesianico: La Sucesion del Pacto y el Reino

La Haftardh, 1 Reyes 1:1-31, se conecta a la Parasha Jayéi Sara con una precisiéon
tipologica impresionante, enfocandose en los temas de Muerte, Sucesion y
Noviazgo/Matrimonio para asegurar el futuro del Pacto.

1. Paralelo de “Anciano, Llegado en los Dias”: El verso 1 de la Haftarah, al
describir al rey David como 0000000000 0000 00000 (Za-kén Bd Ba-ya-mim), es
un eco directo de Bereshit 24:1, que describe a Avraham con las mismas
palabras. Ambos patriarcas/reyes representan el final de una etapa y la
transferencia de la promesa. Avraham asegura la sepultura de Sarah y el



Bfy TORAH VIVIENTE

matrimonio de Yitsjak. David asegura su sucesion y el futuro de Sheloméh (que
significa “paz”), el constructor del Templo.

2. El Legado y el Trono: Avraham se asegura de que su heredero, Yitsjak, no se
case con una cananea, manteniendo la pureza de la linea de la promesa. De
manera analoga, Natan y Batsheva interceden para asegurar que el heredero
legitimo, Shelomdh, tome el trono, evitando la usurpacién de Adoniyah,
protegiendo asi la linea de David, de la cual vendria el Mashiaj.

3. La Promesa Mesianica (Shelomoéh y Yeshua): Shelomoh (Salomoén) es un
tipo de Yeshiia haMashiaj. Su nombre, que significa “Paz” (Shalom), y su
reinado, caracterizado por la sabiduria y la construccion del Templo, son
sombras (Tzelalim) del reino mesidnico. Yeshua es el verdadero Hijo de David,
el Rey de Paz, quien edifica un Templo no de piedras, sino de creyentes por
medio del Ruaj HaKodesh. La conspiracion de Adoniyah es un patréon redentor
de los intentos del adversario por frustrar la linea mesianica, algo que Yeshua
supero en Su resurreccion y ascenso al Trono celestial.

Aplicacion Espiritual: Fidelidad en la Transicion

La Haftarah nos llama a reflexionar sobre la fidelidad en la transicion. Asi como
David, al borde de la muerte, se asegura de que el reino pase al hijo de la promesa
(Shelomoh), y Avraham, al final de su vida, se asegura de la continuidad del Pacto a
través de Yitsjak, nosotros como creyentes debemos asegurar la transferencia de la
herencia espiritual a la siguiente generacion. La preocupacion no es solo por la
vida personal, sino por la fidelidad a la Alianza.

El mensaje es una esperanza en la redencion inquebrantable: aunque los lideres
terrenales mueran (Avraham, David), la promesa del Reino de Elohim (la Malchut
Shamayim) avanza sin interrupcion. La entronizacion de Shelomoh prefigura la
soberania final de Yeshta, quien reinara con paz y justicia eternas.

Punto 3. Brit Hadashah
Mateo 22:1-14 (La Pardbola de la Boda)

El pasaje del Brit Hadashah trata sobre la parabola del rey que prepard la fiesta de
bodas para su hijo, un tema que resuena poderosamente con el capitulo 24 de
Génesis, donde Avraham organiza el “noviazgo” (la busqueda de la novia) para su
hijo Yitsjak.



Bfy TORAH VIVIENTE

Mateo 22:1-2)

Nota sobre MarYah: En el texto arameo Peshita, el Nombre sagrado [JJ][] (Adonai)
a menudo se representa como MarYah (JJJ0000), que significa “El Senor” o “El
Maestro”. La teologia de la Peshita ve a Yeshtia como el MarYah encarnado,
reforzando Su divinidad y Su identidad como Ejad con el Eterno.

Texto Arameo ialabra Fopética (Siriaca ;giil;ll;l:: 11;):1*
ramea Oriental) Palabra
0000000 We-ana Y-respondidé/continuo Y continud
O0o0o0oo Yeshi'a Yeshua Yeshua
0000000 Wa-amar y-dijo y dijo
O000oo Le-hén a-ellos a ellos
0000000000 Be-matla en-parabola en parabola
Ooo0ooooog . Maljutha el-Reino El Reino
Oo0000ooo Da-shmaya de-los-Cielos de los Cielos
o000 Damya es-semejante es semejante
000000000 Le-malka a-un-rey a un rey
Oo0oooa Da-‘vad que-hizo que hizo
N00000000000 - Mishtotha una-fiesta una fiesta
00000000 Li-vréh para-su-hijo para su hijo

Traduccion Literal al Espanol (Mateo 22:1-2): Y continu6 Yeshua y dijo a ellos en
parabola: “El Reino de los Cielos es semejante a un rey que hizo una fiesta para su
hijo.”

Comentarios Exhaustivos

Esta parabola, también conocida como la Pardbola de la Gran Cena (en Lucas), es
una profunda alegoria de la historia de la redencion de Yisra’el y las naciones.

1. El Rey y el Hijo: El Rey es, inequivocamente, el Eterno, Adonai. El Hijo es
Yeshua haMashiaj. La “fiesta de bodas” (J0J0000000O0 - Mishtotha) simboliza
la consumacion del Pacto, la unién Mesianica, que es la meta final de la historia.

2. Los Invitados Originales: Los primeros invitados (v. 3-7) son el pueblo de
Yisra’el, la Casa de la Promesa, que en su mayoria rechazaron la invitacién al
Reino a través de Yeshua. Este rechazo no fue por ignorancia, sino por desdén
hacia el Rey (representado por la excusa de los campos y negocios), e incluso
por hostilidad hacia Sus siervos (los Malajim/profetas, y luego los talmidim de
Yeshua), a quienes maltrataron y mataron. Historicamente, Yeshua esta

| 6



Bfy TORAH VIVIENTE

profetizando aqui el juicio venidero sobre Yerushalayim y el Segundo Templo (v.
7).

3. La Ampliacion de la Invitacion: La Kehildh Mesidnica (la Kahal) surge
cuando la invitacion se extiende a las “encrucijadas de los caminos” (v. 9). Esto
representa la inclusién de los marginados, los gentiles, y todos aquellos que
estaban fuera de la estructura religiosa establecida, manifestando la
universalidad del plan de Adonai.

Conexion con la Torah y Haftarah

« Torah (Génesis 24): El tema central es el Noviazgo Mesianico. Avraham
envia a su siervo (Eliezer) a buscar una novia (Rivkah) para su hijo (Yitsjak),
quien permanece en la Tierra Prometida.

- Tipologia: El Rey (Adondi) envia a Sus siervos (los profetas, los Malajim, y
el Ruaj Hakodesh) a buscar una Novia (la Kehildh Mesidnica) para Su Hijo
(Yeshuia haMashiaj), quien esta en Su trono celestial (el Reino de los
Cielos). La obediencia de Rivkadh es un tipo de la fe de la Kehilah.

« Haftarah (1 Reyes 1): El tema es la Entronizacion y el Legado. Shelomoh es
entronizado y preparado para su matrimonio.

> Tipologia: La parabola de Yeshtua se enfoca en el banquete del Rey y el
establecimiento del Reino (v. 2: “El Reino de los Cielos es semejante a un
rey...”). Esto se alinea con la entronizacion de Shelomoh, que marco el
inicio de la era de paz y prosperidad, una sombra del Reino Mesianico que
Yeshta vino a inaugurar y que se consumara en la fiesta de bodas.

Reflexion Mesianica: La Divinidad de Yeshua como MarYah

La Parabola del Banquete de Bodas es una declaracion clara de la Divinidad de
Yeshua. El no solo es el Hijo del Rey, sino el Rey mismo. éCémo?

El concepto arameo de MarYah (JJ00000) es crucial. En el Brit Hadashah arameo,
MarYah se usa para referirse tanto al Padre como a Yeshua. Al contar esta parabola,
Yeshua se esta colocando como el Hijo divino por cuya causa se celebra la fiesta, el
que tiene la autoridad final (como se ve en el juicio al hombre sin el traje de boda). El
Rey que envia los siervos y el Hijo por el que se hace el banquete son Ejad, una
unidad de propédsito y esencia, manifestada en el MarYah de Yisra’el. La autoridad de
Yeshua para convocar a la humanidad a Su boda es la autoridad inherente del

Eterno, del Elohim Alef Tav (000 00000 00000000O).

Punto 4. Contexto Historico y Cultural



Bfy TORAH VIVIENTE

La compra de la Cueva de Machpeldh por Avraham (Bereshit 23) es el primer acto de
propiedad registrado en la Tordh dentro de la Tierra Prometida, y no puede ser
subestimado.

« Contexto del Mishkan y el Templo: El Mishkan y el Templo serian
establecidos siglos después como el lugar de morada de la Shejindh (la
presencia de Adonai). Sin embargo, Machpeldh es la primera morada eterna
de los patriarcas. Historicamente, es el punto de partida de la herencia. El
sepulcro establece un lazo inalienable con la tierra, anclando la promesa a la
geografia sagrada. La cueva, el Kéver (sepulcro), es la certeza de la
resurreccion en la tierra prometida, una anticipacion de la morada final del
creyente en el Reino.

« Arqueologia y Geografia: La Machpelah se identifica con la Tumba de los
Patriarcas en Jevron (OJ0J0000), cuyo nombre significa “unién” o “compaiia.”
Este lugar se convirtié en el segundo sitio mas sagrado del pueblo de Yisra’el
después del Monte del Templo. El hecho de que Avraham insista en comprarla y
pagar un precio exorbitante (400 siclos de plata) con peso completo (23:16)
demuestra la legalidad y seriedad del compromiso.

Contexto del Segundo Templo y Escritos Mesianicos/Nazarenos:

e Qumran y Los Escritos del Mar Muerto: Aunque Qumran se enfoco mas en
el juicio y la pureza ritual, la figura de Avraham como prototipo de fe y
obediencia (Ma’asei Avraham) era central. El juramento de Avraham a su siervo
(24:2) sobre el muslo (OJO0000 - Ye-ré-chi) se interpreta como una alusion al
pacto de la circuncision (la senal del pacto en la carne), simbolizando la lealtad
inquebrantable a la Alianza, un tema vital para las comunidades de Qumran y
los Nazarenos.

« Escritos Nazarenos y la Novia: Para los Nazarenos y la Kehilah Mesianica de
los primeros siglos, la busqueda de Rivkah por Eliezer era un arquetipo de la
obra del Ruaj Hakodesh guiando a los elegidos a Yeshua. El concepto de la
fiesta de bodas (Jupdh) en Mateo 22 era un fuerte incentivo para la vida ética,
pues el “vestido de boda” (Mateo 22:11-14) se interpretaba como la justicia o
las obras justas, en contraste con los que rechazaron la invitacion.

Punto 5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas
Comentarios Rabinicos

« Rashi (0”000 : Sobre Bereshit 24:1, explica que la bendicion en 00000 (Ba-
kol, “en todo”) significa que Avraham recibio la noticia de que su hija Rivkah (el

| 8



Bfy TORAH VIVIENTE

kol—"todo”—de Yitsjak) habia nacido, o que su hijo Yitsjak ya era un hombre
maduro (37 anos), y que Avraham habia ya provisto por €l en todas las areas,
quedando solo la esposa. Para Rashi, el kol también incluye la “tranquilidad” al
final de su vida.

« Tbhn Ezra (JJ0J0J00 OOOOOD): Interpreta que el juramento con la mano bajo el
muslo era el mas solemne y severo, y que la prohibicion de llevar a Yitsjak de
vuelta a la tierra de donde salié era para enfatizar que la promesa y la
herencia de Adonai no podian ser removidas de Eretz Kena’an.

Comentario Judio Mesianico: El Juramento y el Mashiaj

El juramento bajo el muslo (Td-jat Ye-ré-chi) en 24:2 es un acto de profunda
significacion mesianica. El muslo es una referencia directa al érgano de la
procreacion, la fuente de la simiente del Pacto, y por ende, la linea de donde vendria
el Mashiaj.

« El juramento hecho a la altura de la carne circuncidada (la senal del pacto) es
un compromiso de que la simiente de la promesa (Yeshua) no se contaminara.
El Malaj (Angel) de Adonadi [JJJ0, prometido para guiar al siervo (24:7), es un
claro tipo de la providencia divina. El mismo Malaj que guia es a menudo
entendido como una manifestacién precarnada de Yeshuia haMashiaj, el Malaj
Adonai que siempre guia a Su pueblo, cumpliendo proféticamente el rol de
Eliezer como el shaliaj (enviado) para traer a la novia a Su presencia.

Anotaciones Gramaticales, Léxicas y Guematria

« Guematria: El término 00000 (Ba-kal, “en todo”) en Bereshit 24:1 tiene una
Guematria de 52 (30=[] + 20=[] + 2=[]). Curiosamente, el nombre (JJJ0000000
(Eliezer) también suma 308, que se reduce a 11, o puede relacionarse con otros
patrones numéricos de la linea davidica. Mas relevante es el uso de [JJ00000 por
la tradicion, que a menudo lo reemplaza por (00000 (Be-to, “con una Tav”),
haciendo referencia a la hija de la simiente (Rivkah/la Novia) como parte del
“todo” de Avraham.

» Léxico: La palabra [0 (Ka-vdr, “enterrd”) en 23:19 denota un entierro
solemne, cimentando la primera posesion. La repeticién de 00000000 (Va-Yd-
kam, “y se levantd/confirmo”) en 23:17 y 23:20 subraya la firmeza legal y la
irrevocabilidad de la transaccién.

Punto 6. Analisis Profundo de la Aliyah, Haftarah y Brit Hadashah



Analisis Judio y Mesianico de la Aliyah
La Aliyah 2 es una meditacién sobre el Legado y la Fe tras la pérdida.

« Bereshit 23: La compra del sepulcro es la Afirmacion de la Fe. Avraham,
aunque “extranjero y residente” (23:4), insiste en la propiedad de la tierra para
el entierro, un acto que dice: “Aqui es donde viviremos, moriremos y
resucitaremos.” La Machpelah, que significa “doble porcion,” se convierte en el
lugar de la promesa doble—la tierra y la resurreccion.

« Bereshit 24: El envio de Eliezer no es solo una mision matrimonial, sino una
Mision de Pacto. El siervo no va a buscar una mujer cualquiera, sino una
Novia para el Hijo, que sea digna de la simiente de la promesa. La prohibicion
de que Yitsjak regrese es una advertencia tipoldgica: la herencia del Mashiaj
(Yitsjak) debe permanecer anclada en la tierra de la promesa, y la novia (la
Kehil4dh) debe venir a El, no El a su origen gentil/pagano.

Analisis y Comentario Judio Mesianico de la Haftarah

La Haftarah refuerza el patron de la Transferencia de la Autoridad Mesianica. La
senilidad del rey David y la conspiracion de Adoniyah subrayan la fragilidad del
liderazgo humano. El Eterno, sin embargo, interviene a través del profeta Natan y la
reina Batsheva para asegurar que el ungido (Sheloméh) tome el trono, porque el
propoésito divino no puede ser frustrado. Este evento es el cumplimiento del pacto
davidico, cuyo punto focal es el Mesias.

Analisis y Comentario Judio Mesianico del Brit Hadashah
Mateo 22:1-14 provee el cumplimiento de los patrones de Génesis 24 y 1 Reyes 1:

1. El Siervo de Avraham / Los Siervos del Rey: Eliezer (Génesis) es el
precursor de los siervos de Yeshua que llevan la invitaciéon al banquete del
Reino (Mateo).

2. La Novia de Yitsjak / La Novia del Hijo: Rivkah es un tipo de la Kehilah
Mesianica, aquella que deja su casa (el mundo) para unirse al Hijo de la
promesa.

3. El Traje de Boda: El hombre sin traje de boda (v. 11) se convierte en un
simbolo del rechazo de la Torah, la falta de preparacién ética, o el intento de
entrar al Reino por las propias obras sin la justicia provista por Yeshua. No
basta con ser invitado; se requiere el vestido, que la tradicion Mesidnica
interpreta como la justicia que se nos otorga por la fe, manifestada en la
obediencia al Nuevo Pacto.

| 10



Bfy TORAH VIVIENTE

Punto 7. Tema Mas Relevante de la Aliyah

El tema central de la Aliyadh 2 es: La Continuidad del Pacto a Través de la
Adquisicion (Tierra y Novia).

« Importancia en el Contexto de la Torah: La Tordh es, fundamentalmente, la
historia de la redencion a través del Pacto. La muerte de Sarah cierra la
primera etapa y exige la continuidad. La Aliyah 2 asegura esta continuidad en
dos frentes:

1. El anclaje fisico: La compra de Machpeldh asegura que la promesa de la
tierra es irrevocable. Es la primera propiedad eterna.

2. El anclaje dinastico: La busqueda de Rivkah asegura que la linea
mesianica (Yitsjak) se mantendra pura y dentro del circulo familiar de la fe,
garantizando el cumplimiento de Bereshit 12:3.

» Relacion con las Ensenanzas de Yeshua: Yeshia demuestra la continuidad al
declarar que Su Reino (Mateo 22) es la consumacién de este proceso de
“noviazgo” iniciado en Génesis 24.

> Yeshua y la Tierra: Yeshua confirma la promesa inmutable de la tierra a
Avraham (Mateo 5:5, “bienaventurados los humildes, porque ellos
heredaran la tierra”). La herencia de Avraham se cumple finalmente en el
Reino Mesianico, donde Yeshua, como Hijo de Avraham, reinara.

> Yeshua y la Novia: Yeshua es el novio (Juan 3:29). Su obra es traer a la
Novia (la Kehildh Mesianica) al Reino. La obediencia y el sacrificio de
Yeshua en el Madero (Poste) son el precio de la dote para la Novia, el
verdadero “400 siclos de plata” (23:16) pagado para asegurar la union.

Conexion con los Moedim de Elohim

La Parashéa Jayéi Sara se conecta intrinsecamente con los Moedim (Tiempos
Senalados) de Adonai:

1. Shavu’ot (Semanas/Pentecostés): La entrega de Rivkah al siervo de
Avraham, una vez que ella acepta ir, es una sombra del Nuevo Pacto y la
entrega de la Ketubdh (contrato matrimonial/escritura) a la Novia por medio del
Ruaj Hakodesh (el siervo que trae regalos). El Ruaj Hakodesh es el arrabén
(garantia) de la union futura.

2. Sukkot (Cabanas/Tabernaculos): La unién de Yitsjak y Rivkah (Yitsjak Va-
Ye’ehav-ah - “Y Yitsjak la amd,” 24:67) es un tipo del banquete mesianico
final. Sukkot, la fiesta de la cosecha y la alegria, prefigura la consumacion del
Reino de Yeshua, la celebracién de la union eterna de la Novia con el Novio. El

|11



Bfy TORAH VIVIENTE

banquete de bodas en Mateo 22 es la cena final de Sukkot.

Punto 8. Descubriendo a Mashiaj en cada Aliyah
Profecias Mesianicas y Reflexion
El capitulo 24 contiene el Patron Redentor mas claro del Nuevo Pacto.

 Yeshua es el Hijo (Yitsjak): La simiente por la cual vienen todas las
bendiciones. El permanece en la tierra de la promesa (ahora el Cielo, a la
diestra del Padre) esperando a Su Novia.

» Yeshua es el Malaj Adonai (Malaj): El Malaj que guiara al siervo (24:7) es la
manifestacion precarnada de Yeshta. Es El quien asegura que el plan de
redencién no falle.

Métodos para descubrir al Mashiaj en la Aliyah

« Tipos (Tipologias):

o Yitsjak es el tipo del Mesias resucitado que espera a Su Novia.

- Eliezer es el tipo del Ruaj Hakodesh (Ruaj Hakodesh) y el shaliaj
(enviado), quien convence, guia, y trae “regalos” (dones espirituales) para
la Novia.

o Rivkah es el tipo de la Kehilah que responde a la llamada del siervo,
dejando atras su antigua vida para ir a encontrarse con el Novio que nunca
ha visto, movida por la fe.

« Nombres y Titulos Proféticos: El nombre Jevron (J0J00000) es crucial. Se
conecta a la palabra Javér (QOJ00), que significa “companero” o “unido.” Es el
lugar de la uniéon—Ila union de los patriarcas en la muerte, y la promesa de la
union final del Mashiaj con Su Novia.

« Eventos Simbdlicos: El momento en que Rivkadh ve a Yitsjak y desciende del
camello (24:64) simboliza la humildad y la sumision de la Novia al Novio, una
figura central de la fe Judio Mesidnica.

Cumplimiento en el Brit Hadashah
El cumplimiento es evidente en el Evangelio y en el libro de Revelacidn:

« Efesios 5:25-32: El apdstol Sha’ul usa el matrimonio como el gran misterio
(raz) que representa la relacion entre Yeshtia haMashiaj y la Kehilah. Este
misterio tiene sus raices en la tipologia de Yitsjak y Rivkah.

e Revelacion 19:7-9: La consumacion de la historia de la redencion es la Cena

| 12



Bfy TORAH VIVIENTE

de Bodas del Cordero de Pésaj, un eco del banquete del rey en Mateo 22 y la
alegria de Yitsjak al recibir a Rivkah.

Punto 9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apocrifos
Midrashim

« Midrash Rabbah, Bereshit 60:15: Este Midrash se enfoca en el término
000000 (Ba-kal, “en todo”) de Bereshit 24:1. En un hermoso comentario, el
Midrash sugiere que Avraham fue bendecido ba-kol porque no tenia problemas
con su hijo Yitsjak, quien habia sido atado en el Akeddh y habia pasado la
prueba de la fe. Este enfoque en la paz familiar es la base para la tranquilidad
que le permite enfocarse en el futuro dinastico.

Targumim (Traducciones Arameas)

e Targum Onkelos (Targum Onkelos), Bereshit 24:2: En lugar de traducir
literalmente “debajo de mi muslo” (Td-jat Ye-ré-chi), el Targum lo parafrasea
como [JJ000000 000000 (Tejot Yemini, “debajo de mi mano derecha”), mitigando
la referencia corporal explicita y transformandola en una referencia a la
autoridad o al poder més solemne y juramentado. Esto subraya que el
juramento era sobre el Poder y la Autoridad del que jura, en este caso, el
Pacto de Adonai.

e Targum Yerushalmi (Targum Yerushalmi), Bereshit 24:7: Este Targum
expande la referencia al Malaj. Traduce que el Malaj de Adonai es el que ya se
le habia aparecido a Avraham en el Monte Moriyah (Akedah), estableciendo una
conexion directa entre el sacrificio mesianico (Akedah) y la busqueda de la
Novia Mesianica.

Textos Apocrifos

« Libro de los Jubileos (Jubileos 19:15-18): Este texto apdcrifo narra la
muerte de Sarah y enfatiza la piedad de Avraham al enterrarla. Luego, el texto
destaca que Yitsjak se casé con Rivkah tres anos después de la muerte de su
madre, en una clara intencion de mantener la linea cronoldgica y teoldgica del
pacto, libre de la contaminacion de Kena’an, reforzando la narrativa de la
pureza de la simiente.

Punto 10. Mandamientos Encontrados o principios y valores

|13



Bfy TORAH VIVIENTE

Si bien no hay mitzvot codificadas en el sentido haldjico dentro de esta Aliyah, se
encuentran principios y valores fundamentales para la Fé Judio Mesianica bajo el
Nuevo Pacto:

1. Principio de la Propiedad Etica (Bereshit 23:16): Avraham se niega a tomar
el sepulcro de Machpeldh como un regalo y paga el precio completo.

> Aplicacion Brit Hadashah: Este es un principio de integridad y justicia
(Tsedek). El Reino de Yeshua se construye sobre transacciones justas y
transparentes, no sobre engano. Como ensena el Brit Hadashdah, no
debemos tomar ventaja de nadie (1 Tesalonicenses 4:6). Nuestra Tevilah
(inmersion) es un compromiso de caminar en integridad, pagando el precio
de la honestidad en todas nuestras interacciones.

2. Principio del Juramento Solemne (Bereshit 24:2-3): El juramento es un
compromiso absoluto con el plan divino.

o Aplicacion Brit Hadashah: Yeshtua elevo el estandar del juramento,
instruyendo a Sus talmidim a que su “Si” sea Siy su “No” sea No (Mateo
5:33-37). El valor aqui es la fidelidad inquebrantable a la palabra dada,
que es una caracteristica esencial de la Novia del Mashiaj.

3. Principio de la Separacion para el Pacto (Bereshit 24:3-8): La estricta
prohibicion de Avraham de no tomar esposa de Kena’an.

> Aplicacion Brit Hadashah: Esto se traduce en el principio de
Apartamiento (Kedushah). La Kehildh Mesianica es llamada a no ser
“unida en yugo desigual” (2 Corintios 6:14). El principio espiritual es no
contaminar la fe pura y el linaje espiritual del Mashiaj con las practicas o
filosofias iddlatras del “mundo.” El Mashiaj nos ha apartado (Kedoshim)
para El solo.

Punto 11. Preguntas de Reflexion

1. La compra de la Cueva de Machpelah fue el inico pedazo de tierra que
Avraham comprd. ¢Qué nos ensena este énfasis en la posesion de un sepulcro
(lugar de muerte) sobre la verdadera naturaleza de la herencia y la esperanza
de la resurreccion, a la luz de Yeshtia haMashiaj, el que vencié la muerte?

2. Avraham prohibe terminantemente a Yitsjak volver a la tierra de sus ancestros,
pero lo envia a buscar una esposa de alli. ¢Como se aplica este patréon redentor
a la vida del creyente hoy, donde el Ruaj Hakodesh nos llama a dejar atras el
“viejo mundo” para encontrar nuestra unién con Yeshua en el Nuevo Pacto?

3. En Mateo 22, los invitados al banquete de bodas rechazan la invitacion del Rey
con excusas de negocios y propiedades (v. 5). éCémo las preocupaciones
materiales y los afanes de la vida actual se convierten en un rechazo practico al

| 14



Bfy TORAH VIVIENTE

llamado de Yeshua a Su Reino?

4. El rey David, en la Haftarah, estd anciano y débil, pero interviene para asegurar
la sucesion de Shelomoéh. ¢Qué responsabilidad tenemos nosotros, como Kehilah
Mesidnica, de asegurar la transferencia del legado del Reino de Yeshua de
manera intencional y fiel a la siguiente generacion?

5. El hombre sin el “traje de boda” es expulsado. Considerando que la salvacion es
por la fe, no por las obras, ¢qué representa el traje de boda en la teologia
Mesidnica (justicia, obediencia, santidad), y por qué su ausencia resulta en la
exclusion del Banquete?

Punto 12. Resumen de la Aliyah

La Aliyah 2 de Jayéi Sara relata dos eventos cruciales para la continuidad del Pacto:
el entierro de Sarah y el envio por la esposa de Yitsjak.

En Bereshit 23:17-20, Avraham afirma su fe y su herencia al pagar un precio justo
para adquirir la Cueva de Machpeldh en Jevrdn, estableciendo la primera propiedad
eterna en la Tierra Prometida, un ancla para la promesa de resurreccion.

En Bereshit 24:1-9, el ya anciano Avraham encomienda a su siervo, Eliezer, la mision
solemne y juramentada de encontrar una esposa para Yitsjak de su parentela,
prohibiendo el regreso de Yitsjak a la tierra pagana, simbolizando la inmutabilidad
de la Alianza.

Aplicacion en Mashiaj: Ambos actos son sombras (Tzelalim) de Yeshua haMashiaj.
La compra de la cueva es el deposito de la promesa de la tierra y la vida eterna. El
envio del siervo es la tipologia del Ruaj Hakodesh que busca y guia a la Novia (la
Kehilah) para que se una a Yeshua, el Hijo de la Promesa, que ya ha pagado el
precio y estd en Su trono.

Punto 13. Tefilah de la Aliyah
Tefilah del Legado y la Basqueda

Adonai 000, Elohim de Avraham, Yitsjak y Ya’akov, te bendecimos porque T eres el
Rey que asegura el futuro de Tu Pacto. Te pedimos, MarYah, que afirmes en nosotros
la certeza de la promesa. Que al igual que Avraham se asegurd de tener un ancla de
fe en la tierra (Machpelah), nosotros estemos firmemente anclados en la esperanza
de Tu Reino, sabiendo que T has comprado nuestro lugar eterno. Envia a Tu Ruaj

| 15



Bfy TORAH VIVIENTE

Hakodesh, el verdadero Eliezer, para que nos guie y nos prepare como una Novia
santa y apartada (Kedoshim) para Tu Hijo, Yeshua haMashiaj. Ayudanos a
despojarnos de todo “vestido” que no sea el de Tu justicia y a no volver jamas a los
caminos de la vieja vida. Que nuestra vida sea una preparacion gozosa para la Cena
de Bodas de Tu Cordero de Pésaj. En el Nombre poderoso de Yeshua, te lo pedimos.
Amén.

Mas Recursos del Reino de Yeshia HaMashiaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio
profundo de la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshua HaMashiaj.

+Recursos del Ministerio Judio Mesianico de Biblia Torah Viviente Para Maestros,

Traductores y Estudiantes: https://torahviviente.com/

| 16


https://torahviviente.com/

