
| 1

 Listen to this article

Parashá Balak (בלק) – Números 22:2-12

Aliyáh 1: (Números 22:2-12) Balak, rey de Moab, envía a buscar a Bilam (Balaam)
para maldecir a Israel, pero Elohím le prohíbe hacerlo.
Haftaráh: Miqueas 5:6-6:8 (El recordatorio de la justicia de Elohím y la historia de
Balak y Bilam).
Brit Hadasháh: 2 Pedro 2:15-16 (La corrupción de Bilam y su deseo de ganancias
deshonestas).

Punto 1. Números 22:2-12.

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea Traducción Palabra por Palabra
Números 22:2
וַיַּרְא Va-ya’ar וַיַּרְא Y vio
בָּלָק Ba-lak בָּלָק Balak
בֶּן־צִפּוֹר ben-Tzi-por בֶּן־צִפּוֹר hijo de Tzipor
אֵת et אֵת a
כָּל־אֲשֶׁר kol-a-sher כָּל־אֲשֶׁר todo lo que
עָשָׂה a-sah עָשָׂה hizo
יִשְׂרָאֵל Yis-ra-el יִשְׂרָאֵל Israel
לָאֱמֹרִי la-E-mo-ri לָאֱמֹרִי al Emorí

Traducción Literal: Y vio Balak hijo de Tzipor todo lo que hizo Israel al Emorí.

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea Traducción Palabra por Palabra
Números 22:3
וַיָּגָר Va-ya-gar וַיָּגָר Y tuvo temor
מוֹאָב Mo-av מוֹאָב Moab
מִפְּנֵי mi-pe-nei מִפְּנֵי por causa de
הָעָם ha-am הָעָם el pueblo
מְאֹד me-od מְאֹד mucho
כִּי־רַב ki-rav כִּי־רַב porque numeroso
הוּא hu הוּא él es



| 2

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea Traducción Palabra por Palabra
וַיָּקָץ va-ya-kotz וַיָּקָץ y se asqueó
מוֹאָב Mo-av מוֹאָב Moab
מִפְּנֵי mi-pe-nei מִפְּנֵי por causa de
בְּנֵי be-nei בְּנֵי los hijos de
יִשְׂרָאֵל Yis-ra-el יִשְׂרָאֵל Israel

Traducción Literal: Y tuvo temor Moab por causa del pueblo, mucho, porque
numeroso es; y se asqueó Moab por causa de los hijos de Israel.

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea
Traducción
Palabra
por
Palabra

Números 22:4
וַיֹּאמֶר Va-yo-mer וַיֹּאמֶר Y dijo
מוֹאָב Mo-av מוֹאָב Moab

אֶל־זִקְנֵי el-zik-nei אֶל־זִקְנֵי a los
ancianos de

מִדְיָן Mid-yan מִדְיָן Midián
עַתָּה a-tah עַתָּה Ahora
יְלַחֲכוּ ye-la-ja-ju יְלַחֲכוּ lamerán
הַקָּהָל ha-ka-hal הַקָּהָל la asamblea

אֶת־כָּל־סְבִיבֹתֵינוּ et-kol-se-vi-vo-tei-nu אֶת־כָּל־סְבִיבֹתֵינוּ todo lo que
nos rodea

כִּלְחֹךְ ke-lej-toj כִּלְחֹךְ como lame
הַשּׁוֹר ha-shor הַשּׁוֹר el buey
אֵת et אֵת a
יֶרֶק ye-rek יֶרֶק la hierba
הַשָּׂדֶה ha-sa-deh הַשָּׂדֶה del campo
וּבָלָק u-Va-lak וּבָלָק Y Balak

בֶּן־צִפּוֹר ben-Tzi-por בֶּן־צִפּוֹר hijo de
Tzipor

מֶלֶךְ me-lej מֶלֶךְ rey
לְמוֹאָב le-Mo-av לְמוֹאָב de Moab

בָּעֵת ba-et בָּעֵת en aquel
tiempo

הַהִוא ha-hi הַהִוא él

Traducción Literal: Y dijo Moab a los ancianos de Midián: “Ahora lamerá esta



| 3

asamblea todo lo que nos rodea, como lame el buey la hierba del campo.” Y Balak
hijo de Tzipor era rey de Moab en aquel tiempo.

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea Traducción Palabra por Palabra
Números 22:5
וַיִּשְׁלַח Va-yish-laj וַיִּשְׁלַח Y envió
מַלְאָכִים mal-a-jim מַלְאָכִים mensajeros
אֶל־בִּלְעָם el-Bil-am אֶל־בִּלְעָם a Bil’am
בֶּן־בְּעוֹר ben-Be-or בֶּן־בְּעוֹר hijo de Beor
פְּתוֹרָה Pe-to-rah פְּתוֹרָה Petorah
אֲשֶׁר a-sher אֲשֶׁר que está en
עַל־הַנָּהָר al-ha-na-har עַל־הַנָּהָר sobre el río
אֶרֶץ e-retz אֶרֶץ la tierra de
בְּנֵי be-nei בְּנֵי los hijos de
עַמּוֹ a-mo עַמּוֹ su pueblo
לִקְרֹא־לוֹ lik-ro-lo לִקְרֹא־לוֹ para llamarlo
לֵאמֹר le-mor לֵאמֹר diciendo
הִנֵּה hi-neh הִנֵּה He aquí
עַם am עַם un pueblo
יָצָא ya-tza יָצָא ha salido
מִמִּצְרַיִם mi-Mitz-ra-yim מִמִּצְרַיִם de Egipto
הִנֵּה hi-neh הִנֵּה He aquí
כִסָּה ki-sa כִסָּה ha cubierto
אֶת־עֵין et-ein אֶת־עֵין el ojo de
הָאָרֶץ ha-a-retz הָאָרֶץ la tierra
וְהוּא ve-hu וְהוּא y él
יֹשֵׁב yo-shev יֹשֵׁב habita
מִמֻּלִּי mi-mu-li מִמֻּלִּי enfrente de mí

Traducción Literal: Y envió mensajeros a Bil’am hijo de Beor, a Petorah, que está
sobre el río, en la tierra de los hijos de su pueblo, para llamarlo, diciendo: “He aquí
un pueblo ha salido de Mitzrayim; he aquí, ha cubierto el ojo de la tierra, y él habita
enfrente de mí.”

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea Traducción Palabra por
Palabra

Números 22:6
וְעַתָּה Ve-a-tah וְעַתָּה Y ahora



| 4

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea Traducción Palabra por
Palabra

לְכָה le-ja לְכָה ven
נָּא na נָּא por favor
אָרָה־לִּי a-ra-li אָרָה־לִּי maldice para mí
אֶת־הָעָם et-ha-am אֶת־הָעָם al pueblo
הַזֶּה ha-ze הַזֶּה este
כִּי־עָצוּם ki-a-tzum כִּי־עָצוּם porque fuerte
הוּא hu הוּא él es
מִמֶּנִּי mi-me-ni מִמֶּנִּי más que yo
אוּלַי u-lai אוּלַי Quizás
אוּכַל u-jal אוּכַל pueda
נַכֶּה־בּוֹ na-ke-vo נַכֶּה־בּוֹ herirlo
וַאֲגָּרְשֶׁנּוּ va-a-gar-she-nu וַאֲגָּרְשֶׁנּוּ y expulsarlo
מִן־הָאָרֶץ min-ha-a-retz מִן־הָאָרֶץ de la tierra
כִּי ki כִּי porque
יָדַעְתִּי ya-da-ti יָדַעְתִּי yo sé
אֵת et אֵת que
אֲשֶׁר a-sher אֲשֶׁר a quien
תְּבָרֵךְ te-va-rej תְּבָרֵךְ bendices
מְבֹרָךְ me-vo-raj מְבֹרָךְ es bendecido
וַאֲשֶׁר va-a-sher וַאֲשֶׁר y a quien
תָּאֹר ta-or תָּאֹר maldices
יֻאָר yu-ar יֻאָר es maldecido

Traducción Literal: “Y ahora, ven por favor, maldice para mí a este pueblo, porque
fuerte es más que yo; quizás pueda herirlo y expulsarlo de la tierra, porque yo sé que
a quien bendices es bendecido, y a quien maldices es maldecido.”

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea Traducción Palabra por Palabra
Números 22:7
וַיֵּלְכוּ Va-ye-le-ju וַיֵּלְכוּ Y fueron
זִקְנֵי zik-nei זִקְנֵי los ancianos de
מוֹאָב Mo-av מוֹאָב Moab
וְזִקְנֵי ve-zik-nei וְזִקְנֵי y los ancianos de
מִדְיָן Mid-yan מִדְיָן Midián
וּקְסָמִים u-ke-sa-mim וּקְסָמִים y adivinaciones



| 5

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea Traducción Palabra por Palabra
בְּיָדָם be-ya-dam בְּיָדָם en su mano
וַיָּבֹאוּ va-ya-vo-u וַיָּבֹאוּ y llegaron
אֶל־בִּלְעָם el-Bil-am אֶל־בִּלְעָם a Bil’am
וַיְדַבְּרוּ va-ye-dab-ru וַיְדַבְּרוּ y le hablaron
אֵלָיו e-lav אֵלָיו a él
דִּבְרֵי div-rei דִּבְרֵי las palabras de
בָלָק Ba-lak בָלָק Balak

Traducción Literal: Y fueron los ancianos de Moab y los ancianos de Midián, con
las adivinaciones en su mano; y llegaron a Bil’am y le hablaron las palabras de Balak.

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea Traducción Palabra por Palabra
Números 22:8
וַיֹּאמֶר Va-yo-mer וַיֹּאמֶר Y les dijo
אֲלֵיהֶם a-lei-hem אֲלֵיהֶם a ellos
לִינוּ li-nu לִינוּ Perneoced
פֹה fo פֹה aquí
הַלַּיְלָה ha-lai-lah הַלַּיְלָה esta noche
וַהֲשִׁבֹתִי va-ha-shi-vo-ti וַהֲשִׁבֹתִי y os responderé
אֶתְכֶם et-jem אֶתְכֶם a vosotros
דָּבָר da-var דָּבָר una palabra
כַּאֲשֶׁר ka-a-sher כַּאֲשֶׁר como
יְדַבֵּר ye-da-ber יְדַבֵּר hable
יְהוָה Adonái יְהוָה Adonái
אֵלָי e-lai אֵלָי a mí
וַיֵּשְׁבוּ va-ye-she-vu וַיֵּשְׁבוּ Y se quedaron
שָׂרֵי sa-rei שָׂרֵי los príncipes de
מוֹאָב Mo-av מוֹאָב Moab
עִם־בִּלְעָם im-Bil-am עִם־בִּלְעָם con Bil’am

Traducción Literal: Y les dijo: “Perneoced aquí esta noche, y os responderé la
palabra que Adonái me hable.” Y se quedaron los príncipes de Moab con Bil’am.

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea Traducción Palabra por
Palabra

Números 22:9
וַיָּבֹא Va-ya-vo וַיָּבֹא Y vino



| 6

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea Traducción Palabra por
Palabra

אֱלֹהִים Elohím אֱלֹהִים Elohím
אֶל־בִּלְעָם el-Bil-am אֶל־בִּלְעָם a Bil’am
וַיֹּאמֶר va-yo-mer וַיֹּאמֶר y le dijo
מִי־הָאֲנָשִׁים mi-ha-a-na-shim מִי־הָאֲנָשִׁים ¿Quiénes son los hombres
הָאֵלֶּה ha-e-leh הָאֵלֶּה estos
עִמָּךְ i-ma-ja עִמָּךְ contigo?

Traducción Literal: Y vino Elohím a Bil’am y le dijo: “¿Quiénes son estos hombres
contigo?”

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea Traducción Palabra por
Palabra

Números 22:10
וַיֹּאמֶר Va-yo-mer וַיֹּאמֶר Y dijo
בִּלְעָם Bil-am בִּלְעָם Bil’am
אֶל־הָאֱלֹהִים el-ha-E-lo-him אֶל־הָאֱלֹהִים a Elohím
בָּלָק Ba-lak בָּלָק Balak
בֶּן־צִפּוֹר ben-Tzi-por בֶּן־צִפּוֹר hijo de Tzipor
מֶלֶךְ me-lej מֶלֶךְ rey
מוֹאָב Mo-av מוֹאָב de Moab
שָׁלַח sha-laj שָׁלַח ha enviado
אֵלָי e-lai אֵלָי a mí

Traducción Literal: Y dijo Bil’am a Elohím: “Balak hijo de Tzipor, rey de Moab, ha
enviado a mí.”

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea Traducción Palabra por
Palabra

Números 22:11
עַם am עַם Un pueblo
יָצָא ya-tza יָצָא ha salido
מִמִּצְרַיִם mi-Mitz-ra-yim מִמִּצְרַיִם de Mitzrayim
וַיְכַס va-ye-jas וַיְכַס y ha cubierto
אֶת־עֵין et-ein אֶת־עֵין el ojo de
הָאָרֶץ ha-a-retz הָאָרֶץ la tierra
עַתָּה a-tah עַתָּה Ahora



| 7

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea Traducción Palabra por
Palabra

לְכָה le-ja לְכָה ven
קָבָה־לִּי ka-va-li קָבָה־לִּי maldice para mí
אֹתוֹ o-to אֹתוֹ a él
אוּלַי u-lai אוּלַי Quizás
אוּכַל u-jal אוּכַל pueda
לְהִלָּחֶם le-hi-la-jem לְהִלָּחֶם luchar
בּוֹ bo בּוֹ contra él
וְגֵרַשְׁתִּיו ve-ge-rash-tiv וְגֵרַשְׁתִּיו y expulsarlo

Traducción Literal: “Un pueblo ha salido de Mitzrayim, y ha cubierto el ojo de la
tierra; ahora ven, maldice para mí a él, quizás pueda luchar contra él y expulsarlo.”

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea Traducción Palabra por Palabra
Números 22:12
וַיֹּאמֶר Va-yo-mer וַיֹּאמֶר Y dijo
אֱלֹהִים Elohím אֱלֹהִים Elohím
אֶל־בִּלְעָם el-Bil-am אֶל־בִּלְעָם a Bil’am
לֹא lo לֹא No
תֵלֵךְ te-lej תֵלֵךְ irás
עִמָּהֶם i-ma-hem עִמָּהֶם con ellos
לֹא lo לֹא no
תָּאֹר ta-or תָּאֹר maldecirás
אֶת־הָעָם et-ha-am אֶת־הָעָם al pueblo
כִּי ki כִּי porque
בָּרוּךְ ba-ruj בָּרוּךְ bendecido
הוּא hu הוּא él es

Traducción Literal: Y dijo Elohím a Bil’am: “No irás con ellos; no maldecirás al
pueblo, porque bendecido él es.”

2. Haftaráh, Miqueas 5:6-6:8:

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea Traducción Palabra por Palabra
Miqueas 5:6
וְהָיָה Ve-ha-ya וְהָיָה Y será



| 8

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea Traducción Palabra por Palabra
שְׁאֵרִית she-e-rit שְׁאֵרִית el remanente de
יַעֲקֹב Ya-a-kov יַעֲקֹב Yaacov
בְּקֶרֶב be-ke-rev בְּקֶרֶב en medio de
עַמִּים a-mim עַמִּים muchos pueblos
כְּטַל ke-tal כְּטַל como rocío
מֵאֵת me-et מֵאֵת de parte de
יְהוָה Adonái יְהוָה Adonái
כִּרְבִיבִים kir-vi-vim כִּרְבִיבִים como aguaceros
עֲלֵי a-lei עֲלֵי sobre
עֵשֶׂב e-sev עֵשֶׂב la hierba
אֲשֶׁר a-sher אֲשֶׁר que
לֹא־יְקַוֶּה lo-ye-ka-ve לֹא־יְקַוֶּה no espera
לְאִישׁ le-ish לְאִישׁ al hombre
וְלֹא ve-lo וְלֹא y no
יְיַחֵל ye-ya-jel יְיַחֵל espera
לִבְנֵי li-ve-nei לִבְנֵי a los hijos de
אָדָם a-dam אָדָם Adán

Traducción Literal: Y será el remanente de Yaacov en medio de muchos pueblos
como rocío de parte de Adonái, como aguaceros sobre la hierba, que no espera al
hombre y no espera a los hijos de Adán.

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea Traducción Palabra por Palabra
Miqueas 5:7
וְהָיָה Ve-ha-ya וְהָיָה Y será
שְׁאֵרִית she-e-rit שְׁאֵרִית el remanente de
יַעֲקֹב Ya-a-kov יַעֲקֹב Yaacov
בַּגּוֹיִם ba-go-yim בַּגּוֹיִם entre las naciones
בְּקֶרֶב be-ke-rev בְּקֶרֶב en medio de
עַמִּים a-mim עַמִּים muchos pueblos
כְּאַרְיֵה ke-ar-yeh כְּאַרְיֵה como león
בְּבַהֲמוֹת bi-va-ha-mot בְּבַהֲמוֹת entre las bestias
יָעַר ya-ar יָעַר del bosque
כְּכְפִיר ke-je-fir כְּכְפִיר como leoncillo
בְּעֶדְרֵי be-ed-rei בְּעֶדְרֵי entre rebaños de
צֹאן tzon צֹאן ovejas



| 9

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea Traducción Palabra por Palabra
אֲשֶׁר a-sher אֲשֶׁר que
אִם־עָבַר im-a-var אִם־עָבַר si pasa
וְרָמַסְוּ ve-ra-mas-u וְרָמַסְוּ y pisotea
וְטָרַף ve-ta-raf וְטָרַף y desgarra
וְאֵין ve-ein וְאֵין y no hay
מַצִּיל ma-tzil מַצִּיל quien rescate

Traducción Literal: Y será el remanente de Yaacov entre las naciones, en medio de
muchos pueblos, como león entre las bestias del bosque, como leoncillo entre
rebaños de ovejas, que si pasa y pisotea y desgarra, no hay quien rescate.

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea Traducción Palabra por
Palabra

Miqueas 5:8
תָּרֹם Ta-rom תָּרֹם Tu mano se alzará
יָדְךָ yad-ja יָדְךָ tu mano
עַל־צָרֶיךָ al-tza-re-ja עַל־צָרֶיךָ sobre tus adversarios
וְכָל־אֹיְבֶיךָ ve-jol-o-ye-ve-ja וְכָל־אֹיְבֶיךָ y todos tus enemigos
יִכָּרֵתוּ yi-ka-re-tu יִכָּרֵתוּ serán exterminados

Traducción Literal: Tu mano se alzará sobre tus adversarios, y todos tus enemigos
serán exterminados.

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea Traducción Palabra por Palabra
Miqueas 6:1
שִׁמְעוּ Shim-u שִׁמְעוּ Escuchad
נָא na נָא por favor
מַה־יְהוָה ma-Adonái מַה־יְהוָה lo que Adonái
מְדַבֵּר me-da-ber מְדַבֵּר está hablando
קוּם kum קוּם Levántate
רִיב riv רִיב contiende
אֶת־הֶהָרִים et-he-ha-rim אֶת־הֶהָרִים ante los montes
וְתִשְׁמַעְנָה ve-tish-ma-na וְתִשְׁמַעְנָה y oigan
הַגְּבָעוֹת ha-ge-va-ot הַגְּבָעוֹת las colinas
קוֹלֶךָ ko-le-ja קוֹלֶךָ tu voz

Traducción Literal: Escuchad por favor lo que Adonái está hablando: “Levántate,
contiende ante los montes, y oigan las colinas tu voz.”



| 10

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea Traducción Palabra por
Palabra

Miqueas 6:2
שִׁמְעוּ Shim-u שִׁמְעוּ Oíd
הָרִים ha-rim הָרִים montes
רִיב riv רִיב la contienda
יְהוָה Adonái יְהוָה de Adonái
וַאֲתֵנִי va-a-te-ni וַאֲתֵנִי y vosotros
אֵיתָנֵי ei-ta-nei אֵיתָנֵי firmes
אָרֶץ a-retz אָרֶץ de la tierra
כִּי ki כִּי porque
רִיב riv רִיב contienda tiene
לַיהוָה la-Adonái לַיהוָה Adonái
עִם־עַמּוֹ im-a-mo עִם־עַמּוֹ con su pueblo
וְעִם־יִשְׂרָאֵל ve-im-Yis-ra-el וְעִם־יִשְׂרָאֵל y con Israel
יִתְוַכָּח yit-va-kaj יִתְוַכָּח disputará

Traducción Literal: Oíd, montes, la contienda de Adonái, y vosotros, cimientos
firmes de la tierra, porque contienda tiene Adonái con su pueblo, y con Israel
disputará.

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea Traducción Palabra por
Palabra

Miqueas 6:3
עַמִּי A-mi עַמִּי Pueblo mío
מַה־עָשִׂיתִי ma-a-si-ti מַה־עָשִׂיתִי ¿Qué te he hecho
לְךָ le-ja לְךָ a ti
וּמַה־הֵלְאֵתִיךָ u-ma-hel-e-ti-ja וּמַה־הֵלְאֵתִיךָ y en qué te he fatigado
עֲנֵה־בִי a-ne-vi עֲנֵה־בִי Respóndeme

Traducción Literal: “Pueblo mío, ¿qué te he hecho? ¿Y en qué te he fatigado?
¡Respóndeme!”

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea Traducción Palabra por Palabra
Miqueas 6:4
כִּי Ki כִּי Porque
הֶעֱלֵיתִיךָ he-e-lei-ti-ja הֶעֱלֵיתִיךָ te hice subir
מֵאֶרֶץ me-e-retz מֵאֶרֶץ de la tierra de



| 11

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea Traducción Palabra por Palabra
מִצְרַיִם Mitz-ra-yim מִצְרַיִם Mitzrayim
וּמִבֵּית u-mi-beit וּמִבֵּית y de la casa de
עֲבָדִים a-va-dim עֲבָדִים servidumbre
פְּדִיתִיךָ pe-di-ti-ja פְּדִיתִיךָ te redimí
וָאֶשְׁלַח va-esh-laj וָאֶשְׁלַח y envié
לְפָנֶיךָ le-fa-ne-ja לְפָנֶיךָ delante de ti
אֶת־מֹשֶׁה et-Mo-she אֶת־מֹשֶׁה a Mosheh
אַהֲרֹן A-ha-ron אַהֲרֹן Aharon
וּמִרְיָם u-Mir-yam וּמִרְיָם y Miryam

Traducción Literal: “Porque te hice subir de la tierra de Mitzrayim, y de la casa de
servidumbre te redimí; y envié delante de ti a Mosheh, Aharon y Miryam.”

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea Traducción Palabra por
Palabra

Miqueas 6:5
עַמִּי A-mi עַמִּי Pueblo mío
זְכָר־נָא ze-jar-na זְכָר־נָא Acuérdate por favor
מַה־יָּעַץ ma-ya-atz מַה־יָּעַץ de lo que aconsejó
בָּלָק Ba-lak בָּלָק Balak
מֶלֶךְ me-lej מֶלֶךְ rey
מוֹאָב Mo-av מוֹאָב de Moab
וּמֶה־עָנָה u-me-a-na וּמֶה־עָנָה y lo que le respondió
אֹתוֹ o-to אֹתוֹ a él
בִּלְעָם Bil-am בִּלְעָם Bil’am
בֶּן־בְּעוֹר ben-Be-or בֶּן־בְּעוֹר hijo de Beor
מִן־הַשִּׁטִּים min-ha-shi-tim מִן־הַשִּׁטִּים desde Shittim
עַד־הַגִּלְגָּל ad-ha-Gil-gal עַד־הַגִּלְגָּל hasta Gilgal
לְמַעַן le-ma-an לְמַעַן para que
דַּעַת da-at דַּעַת conozcas
צִדְקוֹת tzid-kot צִדְקוֹת las justicias de
יְהוָה Adonái יְהוָה Adonái

Traducción Literal: “Pueblo mío, acuérdate por favor de lo que aconsejó Balak rey
de Moab, y lo que le respondió a él Bil’am hijo de Beor, desde Shittim hasta Gilgal,
para que conozcas las justicias de Adonái.”



| 12

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea Traducción Palabra por
Palabra

Miqueas 6:6
בַּמָּה Ba-ma בַּמָּה ¿Con qué
אֲקַדֵּם a-ka-dem אֲקַדֵּם me presentaré
יְהוָה Adonái יְהוָה a Adonái
אִכַּף i-kaf אִכַּף me inclinaré
לֵאלֹהֵי le-E-lo-hei לֵאלֹהֵי ante Elohím de
מָרוֹם ma-rom מָרוֹם las alturas
הַאֲקַדְּמֶנּוּ ha-a-kad-me-nu הַאֲקַדְּמֶנּוּ ¿Me presentaré a Él
בְעוֹלוֹת be-o-lot בְעוֹלוֹת con holocaustos
בַּעֲגָלִים ba-a-ga-lim בַּעֲגָלִים con becerros
בְּנֵי be-nei בְּנֵי hijos de
שָׁנָה sha-nah שָׁנָה un año?

Traducción Literal: “¿Con qué me presentaré a Adonái, me inclinaré ante Elohím
de las alturas? ¿Me presentaré a Él con holocaustos, con becerros de un año?”

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea Traducción Palabra por Palabra
Miqueas 6:7
הֲיִרְצֶה Ha-yir-tze הֲיִרְצֶה ¿Se complacerá
יְהוָה Adonái יְהוָה Adonái
בְּאַלְפֵי be-al-fei בְּאַלְפֵי en millares de
אֵילִים ei-lim אֵילִים carneros
בְּרִבְבוֹת be-riv-vot בְּרִבְבוֹת en miríadas de
נַחֲלֵי na-ja-lei נַחֲלֵי arroyos de
שָׁמֶן sha-men שָׁמֶן aceite
הַאֶתֵּן ha-e-ten הַאֶתֵּן ¿Daré
בְּכוֹרִי be-jo-ri בְּכוֹרִי mi primogénito
פִּשְׁעִי pish-i פִּשְׁעִי por mi transgresión
פְּרִי pe-ri פְּרִי el fruto
בִטְנִי vit-ni בִטְנִי de mi vientre
חַטַּאת ja-tat חַטַּאת por el pecado de
נַפְשִׁי naf-shi נַפְשִׁי mi alma?

Traducción Literal: “¿Se complacerá Adonái en millares de carneros, en miríadas
de arroyos de aceite? ¿Daré mi primogénito por mi transgresión, el fruto de mi
vientre por el pecado de mi alma?”



| 13

Texto Hebreo Fonética Palabra Hebrea Traducción Palabra por Palabra
Miqueas 6:8
הִגִּיד Hi-gid הִגִּיד Te ha declarado
לְךָ le-ja לְךָ a ti
אָדָם a-dam אָדָם oh hombre
מַה־טּוֹב ma-tov מַה־טּוֹב qué es bueno
וּמַה־יְהוָה u-ma-Adonái וּמַה־יְהוָה y qué Adonái
דּוֹרֵשׁ do-resh דּוֹרֵשׁ requiere
מִמְּךָ mi-me-ja מִמְּךָ de ti
כִּי ki כִּי sino
אִם־עֲשׂוֹת im-a-sot אִם־עֲשׂוֹת hacer
מִשְׁפָּט mish-pat מִשְׁפָּט justicia
וְאַהֲבַת ve-a-ha-vat וְאַהֲבַת y amar
חֶסֶד je-sed dחֶסֶ bondad amorosa
וְהַצְנֵעַ ve-hatz-ne-a וְהַצְנֵעַ y andar humildemente
לֶכֶת le-jet לֶכֶת al andar
עִם־אֱלֹהֶיךָ im-E-lo-he-ja עִם־אֱלֹהֶיךָ con tu Elohím

Traducción Literal: Te ha declarado a ti, oh hombre, qué es bueno y qué Adonái
requiere de ti: sino hacer justicia, y amar bondad amorosa, y andar humildemente
con tu Elohím.

Comentario Mesiánico:

La Haftaráh de Miqueas 5:6-6:8 se conecta poderosamente con la Parashá Balak al
contrastar la intención de Balak de maldecir a Israel con la inquebrantable bendición
de Adonái sobre Su pueblo. Mientras Balak busca la ayuda de Bil’am para revertir la
bendición divina, Miqueas proclama la naturaleza perdurable del pueblo de Yaacov y
su propósito. El remanente de Yaacov es descrito como rocío de Adonái y como león.
El rocío simboliza la bendición, la frescura y la provisión, indicando que el pueblo de
Adonái será una fuente de bendición para las naciones, no por su propia fuerza, sino
por la gracia de Adonái. Esta es una imagen mesiánica, ya que Yeshúa haMashíaj,
descendiente de Yaacov, es la máxima bendición para todas las naciones, trayendo
renovación espiritual.

La imagen del león en Miqueas 5:7-8, que pisotea y desgarra a sus enemigos sin que
haya quien rescate, prefigura la victoria final de Israel sobre sus adversarios. Esta
victoria no es meramente terrenal, sino que culmina en la era mesiánica, cuando el



| 14

Mashíaj reinará con justicia y aplastará toda iniquidad y oposición a la voluntad de
Adonái. El reinado mesiánico, al que se alude en las profecías del “cetro que surgirá
de Yaacov” en la Parashá (Números 24:17), se relaciona con la autoridad y el poder
de este “león”. Yeshúa es llamado el “León de la tribu de Yehudá”, revelando Su
poder y autoridad para juzgar y reinar.

La sección de Miqueas 6:1-8 es un juicio de Adonái contra Su pueblo, preguntándoles
qué les ha hecho y qué les ha fatigado, contrastando sus obligaciones rituales con el
verdadero requisito divino: hacer justicia, amar la bondad amorosa y andar
humildemente con Elohím. Esta es una crítica directa a la religiosidad superficial,
un tema recurrente en el Brit Hadasháh. En lugar de sacrificios y ofrendas vacías,
Adonái busca un corazón recto y una conducta justa. Esta es la esencia de la Toráh
resumida por Yeshúa en el amor a Adonái y al prójimo. La promesa mesiánica no es
solo de salvación, sino de una transformación interna, donde el Ruaj Hakodesh
capacita a los creyentes para vivir según los preceptos de Adonái, cumpliendo la
verdadera justicia y el amor expresado por Miqueas. Yeshúa enseñó que Él no vino a
abolir la Toráh, sino a cumplirla (Mateo 5:17), y que el mayor mandamiento es amar
a Adonái y al prójimo, encapsulando la esencia de Miqueas 6:8. El Mashíaj es el
modelo perfecto de cómo andar humildemente con Elohím, mostrando justicia y
hesed (bondad amorosa) en Su vida y enseñanza.

Aplicación Espiritual:

La Haftaráh nos invita a reflexionar sobre la naturaleza de la verdadera fe y el
propósito de Adonái para Su pueblo. En un mundo donde la maldad y la hostilidad
pueden parecer abrumadoras, como el temor de Balak, la Haftaráh nos recuerda la
fidelidad inquebrantable de Adonái y Su poder para proteger y bendecir a aquellos a
quienes Él elige. Así como Bil’am no pudo maldecir a Israel, ningún poder terrenal
puede deshacer la bendición de Adonái sobre Sus hijos. Esto nos da una esperanza
inmensa: Adonái es nuestro protector y proveedor.

Además, el mensaje de Miqueas 6:8 es un llamado atemporal a la integridad
espiritual y práctica. Más allá de los rituales religiosos, Adonái nos pide un corazón
que anhele la justicia social, que practique la bondad amorosa (hebreo: jesed, que
implica lealtad, compasión y fidelidad) y que ande con humildad. En la era actual,
esto significa vivir una vida que refleje el carácter de Yeshúa haMashíaj, quien
encarnó perfectamente la justicia, el hesed y la humildad. Para los creyentes en
Yeshúa, este pasaje subraya que nuestra fe no es solo una creencia teológica, sino
una forma de vida que se manifiesta en nuestras acciones y actitudes. Debemos ser
“rocío” para los sedientos y “leones” contra la injusticia, siempre bajo la dirección
del Ruaj Hakodesh y el señorío del Mashíaj. La esperanza en la redención mesiánica
nos motiva a vivir de esta manera, sabiendo que el reino del Mashíaj traerá la justicia



| 15

y la paz definitivas.

3. Brit Hadasháh 2 Pedro 2:15-16:

Texto Arameo Fonética (Siríaco
Oriental)

Palabra
Aramea

Traducción Palabra por
Palabra

2 Pedro 2:15
ܘܫܒܩܘ wa-shbak-u ܘܫܒܩܘ Y abandonaron
ܐܘܪܚܐ or-kha ܐܘܪܚܐ el camino
ܬܪܝܨܬܐ tzi-ta ܬܪܝܨܬܐ recto
ܘܛܥܘ wa-ṭa-u ܘܛܥܘ y se extraviaron
ܘܐܙܠܘ wa-az-al-u ܘܐܙܠܘ y fueron
ܒܐܘܪܚܗ b’or-ḥeh ܒܐܘܪܚܗ por el camino de
ܕܒܠܥܡ d’Bil-am ܕܒܠܥܡ de Bil’am
ܒܪ bar ܒܪ hijo
ܒܥܘܪ B’or ܒܥܘܪ de Beor
ܗܘ hu ܗܘ él
ܕܪܚܡ d’raḥ-em ܕܪܚܡ que amó
ܐܓܪܐ ag-ra ܐܓܪܐ la recompensa
ܕܥܘܠܐ d’aw-la ܕܥܘܠܐ de injusticia

Traducción Literal: Y abandonaron el camino recto y se extraviaron, y fueron por el
camino de Bil’am hijo de Beor, el que amó la recompensa de la injusticia.

Texto Arameo Fonética (Siríaco
Oriental)

Palabra
Aramea

Traducción Palabra por
Palabra

2 Pedro 2:16
ܡܟܣܐ m’kas-a ܡܟܣܐ Pero fue reprendido
ܕܝܢ din ܕܝܢ sin embargo
ܥܠ al ܥܠ por
ܥܘܠܗ aw-leh ܥܠܘ su injusticia
ܒܐܬܢܐ b’at-na ܒܐܬܢܐ por un asna
ܕܠܐ d’la ܕܠܐ que no
ܡܡܠܠܐ m’mal-la ܡܡܠܠܐ hablaba
ܒܩܠܐ b’qa-la ܒܩܠܐ con voz
ܕܒܪܢܫܐ d’bar-na-sha ܕܒܪܢܫܐ de hombre



| 16

Texto Arameo Fonética (Siríaco
Oriental)

Palabra
Aramea

Traducción Palabra por
Palabra

ܘܟܠܬ w’khal-at ܘܟܠܬ y detuvo
ܫܛܝܘܬܗ shṭi-u-teh ܫܛܝܘܬܗ la locura de
ܕܢܒܝܐ d’na-bi-ya ܕܢܒܝܐ el profeta

Traducción Literal: Pero fue reprendido sin embargo por su injusticia por un asna
que no hablaba con voz de hombre, y detuvo la locura del profeta.

Comentarios exhaustivos:

Estos versículos de 2 Pedro 2:15-16 son una advertencia severa contra los falsos
maestros y profetas que corrompen el camino de la verdad. Pedro los compara
explícitamente con Bil’am, el profeta que amó la “recompensa de la injusticia”. El
texto arameo, al decir “el que amó la recompensa de la injusticia”, subraya la
motivación intrínseca de Bil’am: su codicia. Él no era simplemente un profeta que se
equivocó, sino uno cuyo corazón estaba inclinado al lucro y a la manipulación de lo
sagrado para fines egoístas. La historia de Bil’am es usada aquí como un paradigma
de la apostasía y la corrupción moral dentro de la comunidad de fe.

La mención del asna que habla es crucial. La asna, un animal comúnmente
despreciado, se convierte en un instrumento de la voz de Adonái para reprender a un
profeta. Esto resalta la ceguera espiritual de Bil’am y la soberanía de Adonái. La
locura de Bil’am (en arameo, shṭiuteh, “su locura” o “su necedad”) era su
determinación de proceder con una maldición a pesar de la clara voluntad de Adonái,
impulsado por el deseo de ganancia material. Pedro utiliza esta narrativa para
ilustrar cómo los falsos maestros, al igual que Bil’am, son engañados por sus propios
deseos corruptos y se desvían del camino recto, llegando a extremos irracionales en
su engaño.

Conexión con la Toráh y Haftaráh:

La conexión con la Parashá Balak es directa y fundamental. El pasaje de Pedro se
refiere explícitamente a Bil’am, el personaje central de la Parashá. En Números 22,
Balak contrata a Bil’am para maldecir a Israel. A pesar de que Adonái le prohíbe ir y
luego le permite ir con la condición de que solo diga lo que Él le diga, Bil’am persiste
en su deseo de satisfacer a Balak por la recompensa. La Toráh muestra la
intervención divina para evitar que la maldición se cumpla, convirtiéndola en
bendición. Pedro resalta la motivación corrupta de Bil’am: su amor por el lucro
deshonesto. Esto crea un paralelo claro entre los falsos profetas del tiempo de Pedro
y Bil’am, ambos motivados por la avaricia y la manipulación de la verdad espiritual.



| 17

La Haftaráh de Miqueas refuerza esta conexión al preguntar qué es lo que Adonái
realmente requiere: justicia, bondad amorosa y humildad. Los falsos maestros,
como Bil’am, no están motivados por estos principios, sino por el deseo de poder o
ganancia material. La historia de Bil’am, recordada en Miqueas 6:5, es un testimonio
de cómo Adonái frustra los planes malvados y revela Sus justicias. En contraste con
la rectitud que Adonái demanda, la conducta de Bil’am y de los falsos maestros es la
antítesis de lo que significa andar humildemente con Elohím. Ellos se desvían del
“camino recto” del que habla Pedro, que es el camino de la Toráh y de los
mandamientos de Adonái.

Reflexión Mesiánica:

El pasaje de 2 Pedro y la historia de Bil’am señalan la necesidad de la verdadera guía
espiritual, que solo se encuentra en Yeshúa haMashíaj. Bil’am, un profeta de las
naciones, es un recordatorio de cómo incluso aquellos con dones espirituales pueden
corromperse. En contraste, Yeshúa es el Profeta verdadero y supremo, que nunca
buscó su propio beneficio sino que entregó su vida por la redención de Su pueblo. Su
enseñanza fue siempre consistente con la voluntad de Adonái, y su vida fue un
ejemplo perfecto de justicia, hesed y humildad.

Yeshúa haMashíaj es el centro de todas las Escrituras, y su venida es el
cumplimiento de la bendición prometida a Avraham (Génesis 12:3), una bendición
que Bil’am no pudo maldecir. Adonái bendijo a Israel a través de Bil’am contra su
voluntad, y esta bendición culmina en la aparición del Mashíaj, quien es la máxima
expresión de la bendición de Adonái para toda la humanidad. Los falsos profetas,
como Bil’am, intentan manipular la palabra de Adonái para su propio beneficio, pero
Yeshúa, siendo uno con el Padre, es la Palabra viva y pura (Juan 1:1, 14). Él
desenmascara la “locura” de aquellos que se apartan del camino de la verdad,
ofreciendo la luz y la vida a quienes le siguen. La reprensión del asna a Bil’am es un
recordatorio profético de que Adonái puede usar los medios más inesperados para
revelar la verdad y detener la maldad, y finalmente, el reinado de Yeshúa traerá la
erradicación completa de la iniquidad y el engaño.

4. Contexto Histórico y Cultural.

La Parashá Balak se sitúa cronológicamente en los días finales de la travesía de
Israel por el desierto, inmediatamente antes de su entrada a la Tierra de Canaán.
Geográficamente, los eventos tienen lugar en las llanuras de Moab, al este del
Jordán, frente a Yerijó (Jericó). La nación de Israel, habiendo derrotado
recientemente a Sijón, rey de los Emorim, y a Og, rey de Bashan, se presenta como



| 18

una formidable fuerza militar. Este contexto de victorias milagrosas es lo que infunde
un miedo profundo en Balak, el rey de Moab.

Moab y Midián: Moab era un reino ubicado al este del Mar Muerto, descendientes
de Lot (Génesis 19:37). Midián era una confederación de tribus nómadas,
descendientes de Midyán, hijo de Avraham y Keturah (Génesis 25:2). Aunque con
orígenes distintos, compartían intereses y a menudo cooperaban, como se ve aquí en
su alianza contra Israel. La relación entre Moab y Midián es compleja en las
Escrituras, a veces aliados, a veces adversarios. En este caso, la amenaza común los
une. La animosidad moabita hacia Israel es un tema recurrente; Deuteronomio 23:3
prohíbe a los moabitas y amonitas entrar en la congregación de Adonái por no haber
ofrecido pan y agua a Israel en su camino, y por haber contratado a Bil’am.

Bil’am ben Beor: Bil’am es una figura enigmática. No era israelita, pero era
reconocido como un profeta con la capacidad de bendecir o maldecir, cuyo poder era
ampliamente respetado en la región. Su procedencia de Petorah, “sobre el río”
(Éufrates), en la tierra de los hijos de su pueblo (identificado con Aram o
Mesopotamia), sugiere que su reputación se extendía a grandes distancias. Esto
indica que Adonái no se limitaba a comunicarse solo con el pueblo de Israel, sino que
Su soberanía se extendía a través de individuos de otras naciones, aunque con
propósitos específicos. El hecho de que Balak lo buscara y el precio que estaba
dispuesto a pagar por sus servicios, que incluían “adivinaciones en su mano”
(Números 22:7), muestra que Bil’am operaba en el ámbito de las artes mágicas y
oraculares de la época. Sin embargo, Adonái interviene directamente en su vida, lo
que demuestra la autoridad divina sobre todo poder, incluso sobre aquellos que
operan en un contexto pagano.

Culto y Religión Regional: Las culturas circundantes de Israel, como Moab y
Midián, practicaban diversas formas de idolatría y adivinación. Balak, al buscar una
maldición, recurría a prácticas comunes en el antiguo Cercano Oriente donde se
creía que las palabras de un hombre poderoso (un profeta o mago) podían influir en
el destino de batallas o pueblos. El paganismo de la región incluía sacrificios
humanos y cultos de fertilidad, como el de Ba’al Pe’or, mencionado más adelante en
la Parashá. El contraste entre estas prácticas y la adoración de Adonái, el único
Elohím, es un tema central.

Arqueología: Los descubrimientos arqueológicos en Deir Alla, Jordania, han
desenterrado una inscripción aramea del siglo VIII a.C. que menciona a “Bil’am, hijo
de Beor”. Este hallazgo es significativo porque proporciona una corroboración
extrabíblica de la existencia de Bil’am como una figura reconocida y respetada en la
antigüedad, no solo en la tradición bíblica, sino también en el registro arqueológico.
El texto de Deir Alla describe a Bil’am como un vidente que recibe mensajes divinos,



| 19

lo que concuerda con la descripción bíblica, aunque el contexto allí no está
directamente relacionado con Israel. Estos hallazgos enriquecen nuestra
comprensión de la antigüedad del relato y la figura de Bil’am.

Escritos Mesiánicos y Nazarenos: La figura de Bil’am y su historia resonaron
profundamente en los escritos del Segundo Templo y en el Brit Hadasháh. Flavio
Josefo, en sus “Antigüedades Judías”, relata la historia de Bil’am, destacando su
avaricia y la intervención divina. Los escritos de Qumrán también aluden a figuras
mesiánicas y proféticas, y la historia de Bil’am sirve como un contrapunto a la
verdadera profecía. La referencia de Pedro a Bil’am en 2 Pedro 2:15-16, y de Yehudá
(Judas) 1:11, indica cómo la historia de Bil’am se convirtió en un arquetipo de los
falsos maestros y profetas que vendrían a corromper la comunidad de fe por
ganancias deshonestas. En el libro de Apocalipsis 2:14, se menciona la “doctrina de
Bil’am”, que enseñaba a Balak a poner tropiezo ante los hijos de Israel, a comer
cosas sacrificadas a los ídolos y a cometer fornicación, lo que sugiere que Bil’am
también aconsejó a Balak sobre cómo seducir a Israel a pecar cuando la maldición
directa fracasó. Esto subraya la continua relevancia de la historia de Bil’am como
una advertencia contra la seducción espiritual y moral.

5. Estudio, comentarios y conexiones proféticas.

La primera Aliyáh de Parashá Balak introduce el temor de Balak, rey de Moab, ante
la inminente presencia del pueblo de Israel. Habiendo sido testigo de la derrota de
los reinos Emoritas, la magnitud y el poder de Israel lo aterraban. Su reacción no es
buscar la confrontación militar directa, sino emplear una táctica espiritual: la
maldición. Para ello, recurre a Bil’am, un vidente conocido por su poder de bendecir
y maldecir.

Comentarios Rabínicos:

Los comentaristas rabínicos ofrecen diversas perspectivas sobre Balak y Bil’am.

Rashi enfatiza la magnitud del miedo de Balak, quien veía en Israel una fuerza
avasalladora. Comenta que la frase “lamerán la asamblea todo lo que nos rodea,
como lame el buey la hierba del campo” (Números 22:4) ilustra el temor de que
Israel consumiría toda la riqueza y los recursos de Moab. Rashi también señala
que Balak se sintió tan impotente que recurrió a la “magia” de Bil’am, lo que
demuestra la profunda desesperación del rey.
Ibn Ezra destaca la distinción entre Bil’am como profeta y su amor por la
recompensa. Aunque Adonái le habla, su corazón está dividido, inclinado hacia



| 20

la avaricia.
El Midrash Tanjuma compara a Balak con el Faraón, ambos líderes que
temían a Israel, pero Faraón quería destruirlos físicamente, mientras que Balak
buscaba una destrucción espiritual a través de la maldición. Sin embargo,
Adonái frustró ambos planes. El Midrash también resalta la idea de que Adonái
permite que Su palabra se revele incluso a los malvados, como Bil’am, para que
no tengan excusa. La pregunta de Adonái a Bil’am en Números 22:9, “¿Quiénes
son estos hombres contigo?”, es vista como una forma de Adonái de iniciar una
conversación y probar el corazón de Bil’am. Adonái ya sabía la respuesta, pero
quería ver la reacción de Bil’am.

Comentario Judío Mesiánico:

La historia de Balak y Bil’am es profundamente profética y mesiánica.

La invencibilidad de Israel: El hecho de que Bil’am no pueda maldecir a
Israel, sino que solo pueda pronunciar bendiciones, es un testimonio de la
fidelidad inquebrantable de Adonái a Su Pacto con Avraham. Adonái había
prometido bendecir a quienes bendijeran a Avraham y maldecir a quienes lo
maldijeran (Génesis 12:3). Israel, como descendencia de Avraham, está bajo
esta bendición. Esta protección divina es un anticipo de la preservación
eterna del pueblo de Israel a través de las edades, a pesar de los intentos de
naciones y poderes de destruirlos.
Yeshúa haMashíaj como la Bendición Suprema: La incapacidad de Bil’am
para maldecir, y su eventual proclamación de las bendiciones, culmina en la
profecía de la “estrella de Yaacov” y el “cetro de Israel” (Números 24:17). Estos
son pronunciamientos mesiánicos directos que apuntan a la venida del
Mashíaj. Yeshúa haMashíaj es la encarnación de la bendición de Adonái sobre
Israel y sobre todas las naciones. Él es la Estrella de la mañana (Apocalipsis
22:16), el Rey de Israel (Juan 1:49) cuyo cetro representa Su autoridad
soberana. Su venida invierte toda maldición en bendición (Gálatas 3:13-14). Él
es el cumplimiento definitivo de la promesa de Adonái de que el pueblo de Israel
sería una bendición para el mundo.
Advertencia contra la codicia y el falso profetismo: La motivación de
Bil’am, su amor por la “recompensa de la injusticia”, sirve como una
advertencia atemporal contra aquellos que buscan ganancias materiales a
través de la manipulación de lo espiritual. En el Brit Hadasháh, Yeshúa y Sus
emisarios advierten repetidamente contra los falsos profetas y pastores
motivados por la avaricia, que “entran como lobos rapaces” (Mateo 7:15). 2
Pedro 2:15-16 y Yehudá 1:11 conectan explícitamente a Bil’am con los falsos
maestros que corrompen la Kehiláh por ganancias. La verdadera profecía y el
servicio a Adonái deben emanar de un corazón puro, no de la codicia.



| 21

Notas de los primeros siglos:

Los primeros creyentes en Yeshúa vieron la historia de Bil’am como un claro
precursor de los desafíos que enfrentarían de falsos maestros. Los Padres de la
Iglesia, como Justino Mártir y Tertuliano, mencionaron las profecías de Bil’am sobre
la estrella de Yaacov como una evidencia de que las escrituras hebreas apuntaban al
Mesías. Orígenes, al comentar sobre Números, interpretó la figura de Bil’am como
un contraste a Yeshúa, mostrando cómo la gracia de Adonái puede operar incluso a
través de un profeta de dudosa moralidad, pero que finalmente la verdad de Adonái
prevalece. El hecho de que Adonái utilizara un asna para reprender a Bil’am se veía
como un símbolo de cómo Adonái puede usar los instrumentos más humildes para
humillar a los orgullosos y para revelar Su voluntad.

Aplicación práctica y espiritual:

Esta Aliyáh nos enseña varias lecciones vitales:

La Soberanía de Adonái: Ninguna fuerza o artimaña, humana o demoníaca,1.
puede anular la voluntad y las bendiciones de Adonái sobre Su pueblo. Aquello
que el enemigo intenta usar para maldecir, Adonái puede transformarlo en
bendición.
Protección Divina: La narrativa infunde confianza en la protección de Adonái.2.
Aunque enfrentemos adversarios, nuestra fe en Él nos asegura que estamos
bajo Su cuidado.
Integridad en el Servicio: La historia de Bil’am es una advertencia para los3.
que sirven a Adonái. La codicia y el deseo de recompensa material pueden
corromper el servicio espiritual. Se nos llama a servir con pureza de corazón,
buscando la gloria de Adonái y no la nuestra propia.
Discernimiento: Debemos estar vigilantes contra aquellos que, como Bil’am,4.
se disfrazan de siervos de Adonái pero están motivados por agendas egoístas. El
Brit Hadasháh nos insta a probar los espíritus y a examinar el fruto de los
profetas (1 Juan 4:1, Mateo 7:15-20).

Anotaciones gramaticales, léxicas y Guematría:

.”que significa “temer, tener miedo ,(gur) גור Del verbo :(Va-ya’gar) וַיָּגָר
La forma vayagar es el waw consecutivo + imperfecto, indicando una acción
consecutiva en el pasado. El temor de Moab era existencial y abrumador.
(rav) רַב Porque numeroso él es”. El adjetivo“ :(ki-rav hu) כִּי־רַב הוּא
significa “grande, numeroso, mucho”. Esta simple frase encapsula la razón del
miedo de Balak: el tamaño y la fuerza del pueblo de Israel.
lamer”. La imagen del buey“ ,(lajaj) לָחַךְ Del verbo :(ye-la-ja-ju) יְלַחֲכוּ
lamiendo la hierba es una metáfora vívida de la devastación total que Balak



| 22

temía.
maldecir”. La petición de Balak es“ ,(arar) ארר Del verbo :(a-ra-li) אָרָה־לִּי
específica: una maldición que pueda revertir el curso de los acontecimientos. La
forma imperativa con el sufijo pronominal “li” (“para mí”) subraya la
desesperación de Balak.
El nombre “Bil’am” ha sido :(Bil’am ben Be’or) בִּלְעָם בֶּן־בְּעוֹר
interpretado de varias maneras, incluyendo “devorador de pueblo” o “extranjero
del pueblo”, lo cual podría reflejar su papel en la narrativa. “Be’or” significa
“encender” o “consumir”.
Se cree que estaba cerca del Éufrates, implicando que :(Petorah) פְּתוֹרָה
Bil’am era un profeta de renombre internacional.
,Aunque no es el enfoque principal de esta sección :(Guematría) גְמַטְרִיָּה
se puede notar que la Guematría puede usarse para conectar palabras y
conceptos. Por ejemplo, la palabra Baruj (ְבָּרוּך – bendecido) tiene un valor
numérico de 214. Si se conectara a otras palabras con el mismo valor, podría
revelar capas de significado. Sin embargo, para esta Aliyáh, la conexión
conceptual de la bendición contra la maldición es más relevante que la
Guematría específica, que es más comúnmente usada para explorar conexiones
en textos místicos. La Guematría de “Bil’am” (142) puede ser comparada con
otras palabras para generar interpretaciones, aunque estas son más de carácter
midráshico.

6. Análisis Profundo de la Aliyáh.

La primera Aliyáh de Parashá Balak (Números 22:2-12) es el preludio dramático de
uno de los episodios más singulares de la Toráh, donde la voluntad divina se
manifiesta de manera paradójica a través de un profeta no israelita.

Análisis y Comentario Judío y Mesiánico:

La narrativa comienza con el temor de Balak ben Tzipor, rey de Moab, al ver las
victorias de Israel sobre los Emorim. Este temor no es irracional; Israel ha
demostrado ser una fuerza formidable, respaldada por un Elohím poderoso. Balak no
busca una confrontación militar directa, sino una solución esotérica: la maldición. En
el mundo antiguo, se creía firmemente que los profetas o adivinos poseían el poder
de invocar la buena o mala fortuna. La capacidad de Bil’am de bendecir y maldecir
era bien conocida y temida, lo que lo convertía en una herramienta potencialmente
devastadora en manos de Balak. La frase “He aquí un pueblo ha salido de
Mitzrayim… ha cubierto el ojo de la tierra” (Números 22:5) no solo expresa la
magnitud de Israel, sino también la percepción de una amenaza inminente y



| 23

abrumadora.

La petición de Balak a Bil’am es clara: “Ven por favor, maldice para mí a este
pueblo… porque fuerte es más que yo; quizás pueda herirlo y expulsarlo de la tierra”
(Números 22:6). Balak cree que una maldición espiritual debilitará a Israel lo
suficiente como para que pueda derrotarlo militarmente. Él reconoce la efectividad
de Bil’am, afirmando: “porque yo sé que a quien bendices es bendecido, y a quien
maldices es maldecido.” Esto establece la credibilidad inicial de Bil’am como un
profeta genuino a los ojos de la región, un reconocimiento que Adonái también
parece validar al comunicarse directamente con él.

La respuesta inicial de Bil’am es pedir a los enviados de Balak que pernocten para
que pueda consultar a Adonái. Esta consulta es crucial. Adonái se le aparece a Bil’am
y le pregunta: “¿Quiénes son estos hombres contigo?” (Números 22:9). Esta
pregunta, aunque retórica, sirve para establecer el diálogo y probar a Bil’am. Bil’am
explica la misión de Balak. La respuesta de Adonái es inequívoca: “No irás con
ellos; no maldecirás al pueblo, porque bendecido él es” (Números 22:12). Esta
es la prohibición central y la razón fundamental por la que Bil’am no puede cumplir
la petición de Balak.

La elección de Bil’am: A pesar de la clara instrucción de Adonái, la Aliyáh sugiere
la tensión interna de Bil’am. Él informa a los príncipes de Moab la prohibición de
Adonái, pero lo hace de una manera que no cierra completamente la puerta a futuras
negociaciones, diciendo que Adonái “se ha negado a permitirme ir con vosotros”
(Números 22:13), sin mencionar que el pueblo está bendecido. Esto deja entrever su
codicia y su deseo de la recompensa ofrecida por Balak, un tema que será
desarrollado en los versículos siguientes y que es fundamental para la crítica del Brit
Hadasháh.

Conexiones con la Haftaráh y Brit Hadasháh:

La Aliyáh sienta las bases para las conexiones con Miqueas y 2 Pedro.

La Haftaráh (Miqueas 5:6-6:8) es una reflexión sobre la naturaleza de Israel
como una nación bendecida y poderosa (rocío y león) y, al mismo tiempo, un
llamado a la rectitud y la justicia. El hecho de que Adonái diga “bendecido él es”
en Números 22:12 se alinea con la descripción de Israel en Miqueas como una
fuente de bendición y poder entre las naciones. La Haftaráh también establece
el contraste entre lo que el hombre cree que Adonái quiere (sacrificios
abundantes) y lo que Adonái realmente requiere (justicia, hesed y humildad).
Balak y Bil’am representan lo opuesto a estos valores: Balak busca la
destrucción de un pueblo bendecido, y Bil’am busca ganancias.
El Brit Hadasháh (2 Pedro 2:15-16) se conecta directamente al condenar a los



| 24

falsos maestros que siguen “el camino de Bil’am, el que amó la recompensa de
la injusticia”. La Aliyáh de la Toráh es el fundamento para entender este
“camino”: la disposición de Bil’am a comprometer la voluntad de Adonái por
dinero y prestigio. La intervención divina a través del asna, mencionada por
Pedro, subraya la ceguera espiritual de Bil’am y la manera en que Adonái puede
usar incluso los medios más humildes para revelar la verdad y detener la
maldad. La avaricia de Bil’am es un arquetipo de la corrupción espiritual.

Conexión con Moedim de Elohím:

La narrativa de Balak y Bil’am, aunque no se conecta directamente con un Moed en
particular, resuena con los temas de Pesaj y Sucot.

Pesaj: La liberación de Israel de Mitzrayim (Egipto), mencionada por Balak, es
el fundamento de su identidad como pueblo redimido. Las victorias sobre Sijón
y Og son extensiones de la mano poderosa de Adonái que los sacó de la
esclavitud. La imposibilidad de maldecir a Israel se basa en la santidad del
pueblo que Adonái redimió para Sí. Yeshúa haMashíaj, como el Cordero de
Pesaj, es el medio de esta redención, y Su sangre protege a Su pueblo de la
maldición del pecado y la muerte. La bendición de Adonái sobre Israel en Balak
es un eco de la protección que Adonái ofreció durante la plaga del primogénito.
Sucot: La protección de Adonái a Israel en el desierto, habitando en cabañas
(sucot), es un tema de Sucot. La presencia de Israel en las llanuras de Moab es
la culminación de esa travesía. La nube de Gloria que los guio y protegió es la
manifestación visible de la bendición de Adonái. La historia de Bil’am refuerza
la idea de que Adonái es quien provee y protege a Su pueblo, un tema central de
Sucot, donde se celebra la provisión divina en el desierto.

7. Tema Más Relevante de la Aliyáh.

El tema más relevante de la primera Aliyáh de Parashá Balak es la soberanía
inquebrantable de Adonái sobre la bendición de Su pueblo.

Este tema es crucial en el contexto de la Toráh porque subraya la fidelidad de
Adonái a Su Pacto. Adonái había prometido a Avraham (Génesis 12:3) que
bendeciría a quienes lo bendijeran y maldeciría a quienes lo maldijeran. Israel, como
descendencia de Avraham, es el receptor de esta bendición. La Aliyáh muestra que ni
siquiera un profeta de renombre como Bil’am, contratado por un rey poderoso como
Balak, puede subvertir la voluntad divina. La declaración de Adonái a Bil’am: “No
irás con ellos; no maldecirás al pueblo, porque bendecido él es” (Números 22:12), es
una afirmación rotunda de Su control absoluto sobre el destino de Israel. Esto no



| 25

solo reafirma la promesa patriarcal, sino que también establece un principio
fundamental: la bendición de Adonái no puede ser manipulada, anulada o revertida
por fuerzas externas, ya sean humanas o espirituales. La existencia de Israel, su
éxito en la conquista y su protección en el desierto no son resultado de su propia
fuerza, sino de la constante mano protectora y la fidelidad pactual de Adonái. Es un
recordatorio de que la identidad y la seguridad de Israel provienen directamente de
su relación con el Eterno.

Este tema se relaciona profundamente con las enseñanzas y la obra de Yeshúa en el
Brit Hadasháh, demostrando la continuidad entre la Toráh y el Brit Hadasháh.

Yeshúa como la Bendición Suprema: Yeshúa haMashíaj es el cumplimiento
supremo de la bendición prometida a Avraham. En Gálatas 3:13-14, Sha’ul
(Pablo) explica que el Mashíaj nos redimió de la maldición de la Toráh para que
la bendición de Avraham llegara a los gentiles en Yeshúa haMashíaj. Así como
Bil’am fue forzado a pronunciar bendiciones sobre Israel en lugar de
maldiciones, la muerte y resurrección de Yeshúa han revertido la maldición del
pecado y de la muerte para todos los que creen en Él. Yeshúa es el “bendecido”
por excelencia, y en Él, la bendición de Adonái se extiende a toda la humanidad.
Él es la encarnación de la bendición divina, y a través de Él, todos los creyentes
son coherederos de las promesas de Avraham.
La Ineficacia de las Maldiciones contra el Pueblo de Adonái: Si Bil’am no
pudo maldecir al Israel terrenal, mucho menos las fuerzas espirituales de la
oscuridad pueden maldecir al pueblo de Adonái en Yeshúa. El Brit Hadasháh
enseña que los creyentes en Yeshúa están en el Mashíaj, y por lo tanto, están
bajo la protección y la bendición de Adonái. Efesios 1:3 afirma que hemos sido
bendecidos con “toda bendición espiritual en los lugares celestiales en
Mashíaj”. Así como Adonái protegió a Israel de Bil’am, Él protege a Su Kehiláh
de las maquinaciones del adversario. La historia de Balak y Bil’am es una
verdad tipológica que muestra que la bendición divina sobre el pueblo de
Adonái es inmutable y que cualquier intento de maldecirla está destinado al
fracaso.

Conexión Temática con los Moedim de Elohím:

La soberanía de Adonái sobre la bendición de Su pueblo se conecta temáticamente
con varios Moedim (Fiestas designadas) de Elohím.

Pesaj: La liberación de Mitzrayim y la formación de Israel como pueblo de
Adonái en Pesaj son el fundamento de esta bendición inquebrantable. Adonái
“pasó por alto” a Su pueblo mientras juzgaba a Mitzrayim, y los redimió con
mano fuerte y brazo extendido. Esta es la máxima demostración de Su bendición



| 26

y protección. En Yeshúa, el Cordero de Pesaj, encontramos nuestra redención
de la maldición del pecado.
Shavuot: La entrega de la Toráh en Shavuot es la expresión de la bendición de
Adonái a Su pueblo, dándoles Sus mandamientos para que puedan vivir una vida
bendecida y en pacto con Él. La Toráh no es una maldición, sino una guía para
la vida. El hecho de que Adonái esté “enseñando” a Bil’am a bendecir en lugar
de maldecir es una expresión de Su Toráh (instrucción).
Sucot: Durante Sucot, se celebra la provisión y protección de Adonái durante
los 40 años en el desierto. La Aliyáh de Balak ocurre precisamente cuando
Israel está en el desierto, acercándose a la tierra prometida, y Adonái sigue
proveyéndoles y protegiéndolos de sus enemigos, demostrando Su fidelidad a
Su bendición. Yeshúa es nuestro Sucá (tabernáculo), nuestra protección y
provisión, y Él prometió estar con nosotros hasta el fin de los días.
Rosh Hashaná y Yom Kipur: Las Fiestas de Otoño están relacionadas con el
juicio y la redención. La historia de Bil’am muestra cómo Adonái es el Juez
Supremo que puede revertir cualquier decreto malvado. La bendición de Adonái
prevalece sobre los planes del adversario, y la redención del Mashíaj es la
promesa de un juicio justo y una restauración completa. La protección de
Adonái ante las maldiciones de Bil’am es un eco de cómo Él libra a Su pueblo
del juicio.

En esencia, la soberanía de Adonái sobre la bendición de Su pueblo es un hilo
conductor que une toda la narrativa bíblica, desde los pactos patriarcales hasta la
obra redentora de Yeshúa haMashíaj y la esperanza de Su Reino venidero.

8. Descubriendo a Mashíaj en cada Aliyah.

La primera Aliyáh de Balak presenta múltiples avenidas para descubrir a Mashíaj, no
solo a través de profecías directas, sino también mediante tipos, sombras y patrones
redentores.

Profecías Mesiánicas y Reflexión:

Aunque los pasajes mesiánicos explícitos de Bil’am están en Aliyot posteriores
(Números 24:17-19, la profecía de la estrella y el cetro), esta primera Aliyáh sienta
las bases para su entendimiento. La inquebrantable bendición de Adonái sobre Israel
es la condición necesaria para que el Mashíaj surja de este pueblo bendecido. Si
Israel hubiera sido maldecido, la línea mesiánica habría sido comprometida. La
incapacidad de Bil’am para maldecir al pueblo es, en sí misma, una profecía de la
invencibilidad del plan de Adonái para traer al Redentor.



| 27

Métodos para descubrir al Mashíaj en esta Aliyáh:

Tipos (Tipologías) y Figuras:
Israel como tipo de Mashíaj y Su Kehiláh: El pueblo de Israel, bajo la
bendición y protección de Adonái, sirve como un tipo del Mashíaj y de Su
Kehiláh. Así como Israel es un pueblo “apartado” y bendecido, Yeshúa es el
“apartado” y supremamente bendecido de Adonái. La imposibilidad de
maldecir a Israel prefigura la imposibilidad de maldecir a Yeshúa o a
aquellos que están “en Mashíaj” (Romanos 8:1). La Kehiláh Mesiánica,
como el “Israel de Adonái” (Gálatas 6:16), comparte esta misma bendición
inmutable.
La Voz de Adonái a través de instrumentos inesperados: El diálogo de
Adonái con Bil’am, un profeta pagano, y más adelante con el asna, tipifica
cómo Adonái puede usar a cualquiera o cualquier cosa para revelar Su
voluntad y frustrar los planes del enemigo. Yeshúa mismo es la Palabra de
Adonái encarnada (Juan 1:1, 14), y Él a menudo habló a través de
parábolas, usando lo común para revelar lo profundo, humillando la
sabiduría de los sabios (1 Corintios 1:27-29).

Patrones Redentores (Tavnitot):
Frustración de los planes del enemigo: El patrón de Adonái frustrando
los planes de aquellos que buscan destruir a Su pueblo es un tema
recurrente en la Toráh (Faraón, Amalek, etc.). La historia de Balak y Bil’am
es otro ejemplo claro. Este patrón redentor culmina en la obra del Mashíaj,
quien frustra definitivamente los planes de HaSatán y la muerte
(Colosenses 2:15, Hebreos 2:14-15).
Transformación de la maldición en bendición: La idea de que una
maldición se convierta en bendición es un patrón mesiánico central.
Yeshúa haMashíaj, al morir en el madero, “se hizo maldición por nosotros,
para que en Mashíaj Yeshúa la bendición de Avraham alcanzase a los
gentiles” (Gálatas 3:13-14). La incapacidad de Bil’am para maldecir es una
sombra de la victoria definitiva de Yeshúa sobre toda maldición.

Nombres y Títulos Proféticos:
Aunque no directamente en esta Aliyáh, el nombre Bil’am se asocia con la
“locura” o “ceguera” espiritual en el Brit Hadasháh (2 Pedro 2:16), lo cual
contrasta fuertemente con la sabiduría perfecta de Yeshúa, quien es la
sabiduría de Adonái (1 Corintios 1:24, 30).
Balak, cuyo nombre significa “devastador” o “consumidor”, representa la
hostilidad hacia el pueblo de Adonái. Yeshúa, por contraste, es el Pastor
que protege a Su rebaño de los “lobos rapaces” (Juan 10:11-12).

Eventos Simbólicos:
La migración de Israel, que “ha cubierto el ojo de la tierra” (Números
22:5), simboliza la expansión del Reino de Adonái. Esto encuentra su



| 28

cumplimiento en la Gran Comisión de Yeshúa, donde Sus seguidores son
enviados a todas las naciones, “hasta los confines de la tierra” (Hechos
1:8), para llevar la bendición del Mashíaj.

Análisis Lingüístico:
La palabra ְבָּרוּך (baruj – bendecido) en Números 22:12 es clave.
Adonái declara a Israel “bendecido”. Esta bendición no es algo que Bil’am
pueda otorgar o quitar, sino una realidad establecida por Adonái. Yeshúa
haMashíaj es el que trae la bendición definitiva, la máxima expresión de la
bendición de Adonái. La raíz BRK está intrínsecamente ligada al favor
divino y a la prosperidad espiritual.

Midrashim Mesiánicos:
Algunos midrashim se centran en la ironía de que un profeta de las
naciones fuera forzado a bendecir a Israel, y en cómo esto prefigura el
reconocimiento universal del Elohím de Israel. Esto puede extenderse a la
era mesiánica, cuando “toda rodilla se doblará y toda lengua confesará que
Yeshúa haMashíaj es Adon” (Filipenses 2:10-11).

Cumplimientos Tipológicos en el Brit Hadasháh:
La advertencia contra el “camino de Bil’am” en 2 Pedro 2:15 y Yehudá 1:11
es un cumplimiento tipológico directo. Los falsos maestros en el Brit
Hadasháh, motivados por la avaricia y el engaño, siguen el patrón de
Bil’am, pero Yeshúa y Sus emisarios desenmascaran su “locura” y su
verdadera intención. Yeshúa mismo condenó a los “pastores” que se
apacentaban a sí mismos en lugar de al rebaño.

Paralelismos Temáticos:
La omnipotencia de Adonái sobre la oscuridad: En esta Aliyáh, Adonái
demuestra que Él tiene el control total sobre las fuerzas espirituales, sean
estas de bendición o maldición. Esto se paralela directamente con la
victoria de Yeshúa sobre los principados y potestades de la oscuridad,
despojándolos y exhibiéndolos públicamente (Colosenses 2:15). Las
maldiciones de Balak eran ineficaces, así como las acusaciones de HaSatán
son ineficaces contra los que están en Yeshúa.

En resumen, la Aliyáh 1 de Balak establece la inquebrantable bendición de Adonái
sobre Su pueblo, un fundamento esencial para la venida del Mashíaj. Yeshúa es la
encarnación de esa bendición, y a través de Él, la promesa de Avraham se cumple,
invirtiendo toda maldición y frustrando los planes del enemigo.

9. Midrashim, Targumim, Textos Fuentes y Apócrifos.

La historia de Balak y Bil’am ha generado una rica tradición de interpretación en el



| 29

judaísmo y ha sido referenciada en diversas fuentes antiguas, tanto judías como no
judías.

Midrashim Relevantes:

Los Midrashim exploran la personalidad de Bil’am y la interacción divina con él, a
menudo con un enfoque en su astucia y avaricia.

Midrash Tanjuma Balak 1: Compara a Bil’am con los grandes profetas de
Israel, pero resalta su diferencia. Mientras que los profetas de Israel
profetizaban para el bien de su pueblo, Bil’am profetizaba para el daño de Israel
y de sí mismo. Se enfatiza que Adonái, en Su misericordia, le dio a Bil’am la
oportunidad de arrepentirse, pero su corazón estaba endurecido por la avaricia.
El Midrash pregunta por qué Adonái se dignó a hablar con un hombre tan
malvado, respondiendo que fue para demostrar la rectitud de Israel: si incluso
un profeta de las naciones no pudo encontrar una iniquidad por la cual
maldecirlos, entonces Adonái no permitiría que fueran maldecidos.
Sanhedrín 106a (Talmud Bavli): Discute la naturaleza de la profecía de
Bil’am. Algunos sabios sostienen que, aunque profetizó, carecía de moralidad.
Se le describe como uno que tenía “el ojo malvado”, a diferencia de Moshéh,
que tenía “el ojo bueno”. Su motivación era el odio y la codicia. El Talmud
también debate si Bil’am fue uno de los que no tienen parte en el Olam HaBah
(Mundo Venidero) debido a sus acciones.
Pirkei Avot 5:19: Clasifica a Bil’am como poseedor de las características de los
“discípulos de Bil’am el malvado”: un ojo envidioso, un espíritu arrogante y un
alma expansiva (codiciosa). Estas características contrastan con las de los
“discípulos de Avraham nuestro padre”: un ojo bueno, un espíritu humilde y un
alma modesta. Este Midrash utiliza a Bil’am como un arquetipo de la maldad y
el egoísmo en contraste con la santidad y la generosidad.

Targumim (Traducciones Arameas):

Los Targumim a menudo expanden y parafrasean el texto hebreo, añadiendo detalles
y aclaraciones.

Targum Onkelos: Generalmente se adhiere a una traducción literal, pero a
veces inserta pequeñas glosas explicativas. En Números 22:6, donde Balak dice
“porque yo sé que a quien bendices es bendecido, y a quien maldices es
maldecido”, Onkelos refuerza la idea de la eficacia de las palabras de Bil’am, lo
que hace que la intervención de Adonái sea aún más dramática.
Targum Yonatan ben Uziel: Es más expansivo y midráshico. En Números
22:5, cuando Balak describe a Israel como un pueblo que “ha cubierto el ojo de
la tierra”, el Targum Yonatan puede añadir que esto se debe a la gran cantidad



| 30

de su población y su poder, que oculta el sol y la luna con sus tiendas. También
puede elaborar sobre la naturaleza del poder profético de Bil’am, afirmando que
había sido bendecido con la capacidad de conocer el momento exacto en que
Adonái se enoja, para que sus maldiciones fueran efectivas. Sin embargo,
Adonái frustra esto.

Textos Fuentes y Apócrifos:

Josefo, Antigüedades Judías, Libro IV, Capítulo 6: Flavio Josefo ofrece un
relato detallado de la historia de Bil’am, enfatizando su avaricia y su
persistencia en desobedecer la voluntad de Adonái a pesar de las advertencias.
Josefo explica que Bil’am era un hombre de gran reputación por su habilidad en
la adivinación, pero que su amor por el dinero lo llevó a intentar maldecir a
Israel. También describe cómo el asna lo reprendió, y cómo Bil’am, aunque fue
reprendido, todavía buscaba una manera de complacer a Balak.
El Fragmento de Deir Alla: Como se mencionó en el Contexto Histórico, este
texto arameo del siglo VIII a.C. encontrado en Jordania es notable. Describe a
“Bil’am, hijo de Beor”, un “vidente de los Elohím”, que recibe una visión
aterradora de los dioses que anuncian un desastre. Aunque el contexto no es
idéntico a la narrativa bíblica, la mención de Bil’am como un profeta o vidente
que se comunica con la esfera divina y su asociación con “Beor” confirman que
Bil’am era una figura histórica o legendaria ampliamente conocida en el antiguo
Cercano Oriente. Esta inscripción proporciona un testimonio extrabíblico de la
antigüedad y difusión de la figura de Bil’am, reforzando la idea de que era un
personaje de relevancia en la época.
Filón de Alejandría: Aunque Filón no trata directamente la primera Aliyáh en
su obra conocida, sus escritos a menudo alegorizan pasajes de la Toráh. Podría
haber interpretado la figura de Bil’am como un símbolo de la razón corrupta o
del hombre impulsado por pasiones desordenadas, contrastándolo con la
verdadera profecía inspirada por Adonái.

Estos textos complementan la narrativa bíblica al ofrecer ideas sobre cómo la figura
de Bil’am fue percibida y explicada en diferentes contextos culturales y religiosos,
destacando su compleja naturaleza como un profeta con dones divinos pero un
corazón corrupto.

10. Mandamientos Encontrados o principios y valores.

La primera Aliyáh de Parashá Balak, aunque no contiene mandamientos explícitos en
el formato de mitzvot, presenta principios y valores fundamentales que son



| 31

directamente aplicables en el contexto del Brit Hadasháh.

Reconocimiento de la Soberanía de Adonái sobre la Bendición:1.
Principio: El principio central es que la bendición de Adonái sobre Su
pueblo es inmutable e inquebrantable por cualquier fuerza externa,
humana o espiritual. Adonái declara enfáticamente: “No maldecirás al
pueblo, porque bendecido él es” (Números 22:12). Esto establece que la
fuente de la bendición no reside en la capacidad del profeta o en los ritos,
sino en la elección y el propósito divino de Adonái.
Aplicación en el Brit Hadasháh: Este principio es la base de la
seguridad del creyente en Yeshúa haMashíaj. En el Brit Hadasháh, somos
“bendecidos con toda bendición espiritual en los lugares celestiales en
Mashíaj” (Efesios 1:3). Romanos 8:31-39 proclama que si Adonái está con
nosotros, ¿quién contra nosotros? Ni la muerte, ni la vida, ni los ángeles, ni
los principados, ni las potestades, ni lo presente, ni lo por venir, ni lo alto,
ni lo profundo, ni ninguna otra cosa creada nos podrá separar del amor de
Adonái, que es en Mashíaj Yeshúa nuestro Adon. Así como Bil’am no pudo
anular la bendición de Adonái sobre Israel, ninguna maldición, hechicería o
poder del enemigo puede deshacer la bendición de Adonái sobre aquellos
que están en Yeshúa. La elección de Adonái y Su amor son la garantía de
nuestra bendición.

Advertencia contra la Codicia y la Manipulación Espiritual:2.
Principio: La Aliyáh introduce a Bil’am con una clara indicación de su
motivación: el deseo de recompensa. Aunque Adonái le prohíbe ir, la oferta
de Balak persiste en su mente. Esto sienta las bases para la crítica que se
le hace en el Brit Hadasháh sobre el “camino de Bil’am”, que es el amor
por la “recompensa de la injusticia”. El valor aquí es la pureza de motivos
en el servicio a Adonái.
Aplicación en el Brit Hadasháh: Yeshúa mismo advirtió: “No podéis
servir a Adonái y a las riquezas” (Mateo 6:24). Los apóstoles, como Pedro
(2 Pedro 2:15-16) y Yehudá (Judas 1:11), utilizan a Bil’am como un
arquetipo de los falsos maestros que engañan al pueblo de Adonái por
ganancias deshonestas. El principio es que el servicio a Adonái debe ser
desinteresado y motivado por el amor a la verdad y a las almas, no por el
lucro personal. Los líderes espirituales deben ser modelos de integridad,
no buscando “ganancia deshonesta” (1 Timoteo 3:3, Tito 1:7).

Obediencia a la Voz de Adonái:3.
Principio: Bil’am consulta a Adonái y recibe una instrucción clara: “No
irás con ellos”. La obediencia total y sin reservas a la palabra de Adonái es
un valor fundamental.
Aplicación en el Brit Hadasháh: Yeshúa modeló la obediencia perfecta a
la voluntad del Padre (Juan 5:30, Filipenses 2:8). Los creyentes son



| 32

llamados a la obediencia de fe (Romanos 1:5). La historia de Bil’am ilustra
las consecuencias de una obediencia parcial o vacilante, impulsada por
deseos egoístas. Aunque Bil’am inicialmente obedece la palabra “no irás”,
su corazón ya está inclinado a buscar una segunda opinión, lo que
eventualmente lo lleva a su “locura” (2 Pedro 2:16) y al consejo corruptor
que dio a Balak (Apocalipsis 2:14). El principio es claro: Adonái valora la
obediencia de corazón por encima de los ritos externos.

La Importancia de la Protección y Vigilancia Espiritual:4.
Principio: Balak representa una amenaza espiritual tangible que busca
destruir a Israel a través de medios no convencionales. La narrativa enseña
que el pueblo de Adonái debe estar consciente de que existen fuerzas
espirituales que buscan su daño.
Aplicación en el Brit Hadasháh: Efesios 6:12 nos recuerda que nuestra
lucha no es contra carne y sangre, sino contra principados y potestades,
contra los gobernadores de las tinieblas de este siglo, contra huestes
espirituales de maldad. La historia de Bil’am es un recordatorio de que los
creyentes necesitan la armadura de Adonái para resistir los ataques del
maligno y los engaños de los falsos maestros. La protección divina de
Adonái es constante, pero se nos llama a permanecer vigilantes y a
discernir los espíritus.

Estos principios, aunque extraídos de un relato narrativo, son vitales para la
formación del carácter y la conducta del creyente en Yeshúa haMashíaj, reflejando la
coherencia de la voluntad de Adonái a lo largo de toda la Escritura.

11. Preguntas de Reflexión.

Aquí hay 5 preguntas para cada Aliyáh que invitan a la reflexión y al debate
profundo:

Sobre el temor de Balak: Balak, a pesar de ser un rey poderoso, no recurrió a1.
la fuerza militar directamente, sino a una maldición. ¿Qué revela esto sobre la
percepción del poder espiritual en el mundo antiguo, y cómo contrasta o se
asemeja a las “batallas espirituales” que enfrentamos en la actualidad? ¿De qué
manera el “miedo” puede llevar a decisiones imprudentes o a buscar soluciones
fuera de la voluntad de Adonái?
Sobre la naturaleza de Bil’am: Adonái le habla a Bil’am, un profeta no2.
israelita, y le prohíbe maldecir a Israel. ¿Qué nos enseña esto sobre la soberanía
de Adonái y Su capacidad para comunicarse y obrar a través de personas fuera
del pacto directo, y con qué propósito? ¿Cómo podemos discernir entre un



| 33

profeta genuino (como lo fue Bil’am en cierto sentido) y uno corrupto, y cuál es
la lección para la Kehiláh Mesiánica de hoy?
Sobre la prohibición de Adonái (“Porque bendecido él es”): La declaración3.
de Adonái de que Israel está bendecido es la razón principal por la que Bil’am
no puede maldecirlos. ¿Cómo impacta esta verdad fundamental nuestra
comprensión de la identidad del pueblo de Adonái (Israel y la Kehiláh en
Mashíaj)? ¿Qué significa estar “bendecido” por Adonái, y cómo esa bendición se
manifiesta en la vida de los creyentes hoy?
Sobre la motivación de Bil’am: Aunque Adonái le dice “no irás”, la narrativa4.
sugiere que Bil’am no cierra completamente la puerta a la recompensa. ¿Cómo
la codicia y el deseo de ganancias pueden corromper la relación de un individuo
con Adonái y con Su verdad? ¿De qué manera la “recompensa de la injusticia”
sigue siendo una tentación para aquellos en el servicio espiritual y cómo
podemos protegernos de ella?
Sobre la preparación para la entrada a la tierra: La historia de Balak y5.
Bil’am ocurre justo antes de que Israel entre a Canaán. ¿Qué lecciones
espirituales o principios de preparación para un nuevo nivel o desafío nos ofrece
este relato a nivel individual y comunitario? ¿Cómo la oposición externa (como
la de Balak) puede servir para fortalecer la fe y reafirmar la protección de
Adonái sobre Su pueblo?

12. Resumen de la Aliyáh.

La primera Aliyáh de Parashá Balak (Números 22:2-12) introduce el conflicto central
de la Parashá. El relato comienza con el temor del rey Balak de Moab ante la
presencia y las recientes victorias del pueblo de Israel, que se ha vuelto una fuerza
formidable. Balak percibe a Israel como una amenaza existencial, comparándolos con
un buey que “lamerá toda la hierba del campo”, es decir, consumirá todo a su paso.

Incapaz de enfrentarlos militarmente, Balak busca una solución espiritual y envía
mensajeros a Bil’am ben Beor, un renombrado profeta de Petorah, conocido por su
habilidad para bendecir y maldecir. Balak le ofrece una gran recompensa para que
vaya y maldiga a Israel, creyendo que esta acción debilitaría al pueblo permitiéndole
derrotarlos.

Bil’am, motivado por la promesa de la recompensa, acepta recibir a los enviados,
pero les pide que pernocten para poder consultar a Adonái. Durante la noche,
Elohím se aparece a Bil’am y le pregunta sobre los hombres que están con él. Bil’am
explica la petición de Balak. La respuesta de Adonái es clara y enfática: “No irás
con ellos; no maldecirás al pueblo, porque bendecido él es.” Esta declaración



| 34

es el punto culminante de la Aliyáh, estableciendo la soberanía inquebrantable de
Adonái sobre Su pueblo y Su plan.

A pesar de la prohibición divina, Bil’am, aunque comunica la negativa a los
mensajeros de Balak, no revela la razón completa de Adonái (“bendecido él es”), lo
que sugiere una persistente inclinación hacia la recompensa y un deseo de dejar la
puerta abierta a futuras negociaciones.

En Mashíaj, esta Aliyáh nos enseña la invencibilidad de la bendición de Adonái
sobre Su pueblo. Así como Israel no podía ser maldecido, aquellos que están en
Yeshúa haMashíaj están irrevocablemente bendecidos y protegidos por Adonái. La
historia de Bil’am sirve como una advertencia profética contra la codicia y la falsa
profecía, mostrando cómo incluso aquellos con dones pueden ser corrompidos.
Yeshúa, el verdadero profeta y la bendición suprema, ha revertido toda maldición
para aquellos que creen en Él, asegurando que ninguna fuerza del enemigo pueda
anular la gracia redentora de Adonái sobre Su Kehiláh.

13. Tefiláh de la Aliyáh.

Bendito seas Tú, Adonái Elohím nuestro, Rey del universo, que Tu palabra es
inquebrantable y Tu bendición es eterna.

Adonái, contemplamos en esta Parashá cómo el temor y la malicia de Balak buscaron
anular Tu propósito y Tu bendición sobre Tu pueblo Israel. Vemos cómo, incluso a
través de un profeta como Bil’am, Tú afirmaste Tu soberanía declarando: “No
maldecirás al pueblo, porque bendecido él es.”

Te damos gracias, Adonái, porque Tu fidelidad es inquebrantable. Reconocemos que
las maldiciones del adversario y las maquinaciones de este mundo son ineficaces
contra Tu voluntad. Tú eres nuestro Protector y nuestro Redentor.

Pedimos, Adonái, que esta verdad penetre profundamente en nuestros corazones:
que en Yeshúa haMashíaj, somos supremamente bendecidos. Que ni la envidia de los
malvados, ni las dificultades de la vida, ni ninguna fuerza espiritual o terrenal
puedan apartarnos de Tu amor y de la bendición que nos has otorgado en Tu Hijo
amado. Ayúdanos a caminar en la plenitud de esa bendición cada día.

Perdónanos, Adonái, cuando hemos permitido que la codicia o el deseo de
recompensa nos desvíen de la pureza en nuestro servicio a Ti. Que nuestros
corazones estén siempre motivados por el amor a Ti y a Tu verdad, y no por
ganancias deshonestas. Danos discernimiento para reconocer el “camino de Bil’am”



| 35

en nuestras vidas y en nuestra comunidad, y la fuerza para resistir toda tentación de
comprometer Tu palabra.

Que Tu Ruaj Hakodesh nos guíe para hacer justicia, amar la bondad amorosa, y
andar humildemente contigo, Oh Elohím nuestro. Que nuestras vidas sean un
testimonio vivo de Tu inquebrantable bendición y que, a través de nosotros, Tu
nombre sea santificado y Tu reino manifestado en la tierra, hasta que Yeshúa
haMashíaj regrese.

Amén.

+Recursos del Ministerio Judío Mesiánico de Biblia Toráh Viviente Para Maestros,
Traductores y Estudiantes:

https://bibliatorahviviente.github.io/recursos

https://bibliatorahviviente.github.io/recursos

